
DITURIA
ISLAME

MUSLIMANI AKTIV 
NË SHOQËRI

ATDHEU, NDËRMJET NDJENJËS 
DHE PËRGJEGJËSISË

PAVARËSIA, GURI KILOMETRIK 
NË HISTORINË E SHQIPTARËVE

RE
VI

ST
Ë 

M
UJ

OR
E 

FE
TA

RE
, S

HK
EN

CO
RE

 E
 K

UL
TU

RO
RE

• 
Nr

. 4
20

 •
 N

ËN
TO

R 
20

25



Më 29 tetor 2025, gjatë një takimi historik në Riad ndërmjet presidentes së Kosovës, znj. Vjosa Osmani, princit të kurorës së 
Arabisë Saudite, Muhammed bin Salman Al Saud, presidentit të Sirisë, Ahmed al-Sharaa, dhe Myftiut të Kosovës, Naim ef. Tërnava, 
u njoftua se Siria ka njohur zyrtarisht pavarësinë e Republikës së Kosovës.

Ky vendim u bë me ndërmjetësimin dhe mbështetjen e princit saudit, duke shënuar një hap të rëndësishëm në forcimin e pozitës 
ndërkombëtare të Kosovës.

Presidenti sirian Ahmed al-Sharaa, i cili mori drejtimin e vendit pas rrëzimit të Bashar al-Assadit në dhjetor 2024, shprehu 
gatishmërinë për të ndërtuar marrëdhënie diplomatike dhe bashkëpunim ekonomik, arsimor dhe kulturor me Kosovën. Ndërkohë, 
Siria, pas ndryshimeve politike të fundit, po synon të rindërtojë marrëdhëniet me botën perëndimore dhe vendet mike të rajonit.

Presidentja Osmani vlerësoi rolin e Mbretërisë së Arabisë Saudite në këtë proces, duke theksuar se njohja e Sirisë përbën një fitore 
të rëndësishme për diplomacinë kosovare dhe një dëshmi të mbështetjes së fuqishme që Kosova gëzon në Lindjen e Mesme.

Kryeministri në detyrë, Albin Kurti, përshëndeti këtë zhvillim, duke falënderuar përpjekjet e presidentes Osmani dhe mbështetjen 
e Arabisë Saudite. Me këtë njohje, Siria bëhet shteti i tretë që njeh pavarësinë e Kosovës gjatë vitit 2025, pas Kenias dhe Sudanit.

Deri më sot, pavarësia e Kosovës është njohur nga 120 shtete të botës, duke forcuar më tej pozicionin e saj në arenën ndërkombëtare.

Siria njeh pavarësinë e Kosovës: 
një kapitull i ri në diplomacinë 
ndërkombëtare të vendit



PËRMBAJTJA

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 3

_________________
EDITORIAL

4	 Atdhedashuria – përtej sajesave ideologjike
__________________
REPORTAZH

5	 Myftiu Tërnava pjesë e delegacionit presidencial 
të Kosovës në Arabinë Saudite

___________
FETARE

7	 Dashuria ndaj atdheut – përkushtim i 
vazhdueshëm
Mr. Vedat Shabani

10	Atdheu ndërmjet ndjenjës dhe përgjegjësisë
Myrvete Allmeta

13	Myslimani aktiv në shoqëri
Fitim Flugaj

17	Tabiinët – hallka e dytë e ndërtimit të shkollës 
juridike hanefite
Dr. Muhamed Stublla

22	Leximi i Kuranit gjatë namazit duke shikuar në 
Mus’haf dhe duaja gjatë sexhdes
Myfti Ebrahim Desai

______________________________
FAMILJE & EDUKIM

23	Edukimi familjar si garancë për formimin e 
brezave të ardhshëm
Florentina Tërmkolli

______________

	 KULTURË
25	Zhvillimet kulturore në Kosovë para viteve ’90 

dhe kontrolli i regjimit të Tiranës
Xhafer Sadiku

29	Alfabeti “Bashkimi” dhe Kongresi i Manastirit
Dr. Azmir Jusufi

31	Drama shqiptare “Besa” e Shemsedin Sami bej 
Frashërit
George W. Gawrych

35	Kultura islame në Perëndim – mundësitë dhe 
sfidat

38	Trajtime gjuhësore në “Reflektime Kuranore”
Granit Sadiku

43	Vepër studimore për Asim ef. Luzhën
Nuridin Ahmeti

______________

	 HISTORI DHE CIVILIZIM
46	Pavarësia – guri kilometrik në historinë e 

shqiptarëve
Nuredin Nazarko

48	Krimet dhe masakrat serbe pas shuarjes së 
kryengritjes së shtatorit 1913
Qerim Lita

52	Manipulimet ideologjike rreth rrënjëve të 
shqiptarëve – reflektim i shkurtër
Dr. Agron M. Rexhepi

__________________
REPORTAZH

54	U mbajt Konferenca “The Role of Muslim Scholars 
and Intellectuals in Europe – Roli i studiuesve dhe 
intelektualëve myslimanë në Evropë”

__________________

	 AKTIVITETE
56	Myftiu Tërnava u prit në takim nga presidentja e 

Kosovës, znj. Vjosa Osmani – Sadriu

DITURIA ISLAME 

Revistë mujore fetare, 
shkencore e kulturore

Nr. 420• viti 39 • Nëntor 2025
• Xhumadel Ula 1447
• Çmimi 1 €

Boton 
Kryesia e Bashkësisë Islame të Kosovës, 
Prishtinë

Redaksia

Kryeredaktor: Mr. Driton Arifi 

Anëtarë: 
Dr. Ejup Haziri, Merita Boroci, 
Mr. Muharrem Tërnava, 
Mr. Vedat Shabani.

Sekretar & lektor: Bajram Zeqiri
Redaktor artistik & teknik: 
Bashkim Mehani

Adresa 

"Dituria Islame", 
rr. “Bajram Kelmendi”, nr. 182, 
10000 Prishtinë, Republika e Kosovës 

Tel: +384 38 224 024
E-mail: redaksia@dituriaislame.net
www.dituriaislame.net

Shtypi: 
“Printing Press”, Prishtinë.



EDITORIAL

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 20254

Në pellgun historiografik shqiptar, shquhen përpjekje kolosale të atdhedashësve të mëdhenj: 
intelektualë të ndritur, prijës fetarë islamë dhe jo vetëm, pastaj edhe rilindës dhe mendimtarë, 

të gjithë të bashkuar në një mision të shenjtë – të ngulisin dashurinë për atdheun thellë në zemrat 
e popullit tonë. Prijësit fetarë, me ndërgjegje të pastër dhe vizion të lartë, e injektuan këtë ndjenjë 
të shenjtë pa lënë asnjë vend për urrejtjen ndaj tjetrit, dhe duke e shndërruar dashurinë për 
vendin në një flakë që ndriçon shpirtin, ndërton karakterin dhe forcon identitetin kombëtar. 
Gjatë predikimit fetar, këta prijës s’patën kurrë kompleksin që të proklamonin binomin fe-atdhe 
si shtyllë të diskursit islam në trojet tona dhe njëherësh si një platformë të veprimtarisë së tyre 
nëpër mejtepe, xhami, medrese, e kudo gjetiu. Hafëz Ali Korqa, krejt troç e thoshte: “Feja dhe 
atdheu janë dy amanete që njeriu i ndershëm s’mundet t’i ndajë: pa njërin humbet morali, pa 
tjetrin humbet nderi.” (A. Korça, “Feja dhe Atdheu,” Zani i Naltë, nr. 6, Tiranë, 1937). Ata pra, 
u treguan të zellshëm në këtë detyrë, sepse e morën si amanet hyjnor, andaj s’pritej që do ta 
nëpërkëmbnin atë ndonjëherë.
Mirëpo, kjo atdhedashuri e çiltër, nuk u injektua njëjtë as në format e as në qëllim, nga ata që 
hapësirën shqiptare tentuan ta mbulojnë me hijen ideologjike marksiste-leniniste, e me gjasë as 
nga këta që sot, atdhedashurinë e përvijojnë si projekt të kulluar antagonist me Islamin.
Po të lexohej me pak kujdes ideologjia enveriste, vihet re qartazi që shqiptarit i kërkohej të 
shndërrohej në një qenie të re, të ribërë e të riformatuar nga fillimi, një sajesë krejt ndryshe nga 
çfarë ai pati qenë deri atëherë. Duket paradoksale, veçse edhe sot, ngjashëm, kemi tentativa që 
dashuria ndaj atdheut të disenjohet në një format të ri, që pikënisje të vetë ka arratisjen nga feja. 
“Ftesën e përzemërt” për braktisjen e Islamit e bëjnë me pretekstin se pranimi i tij nga ne, ishte 
çasti më i skëterrshëm në historinë tonë, andaj ecjen tonë përpara patjetër duhet korrigjuar. Për 
këtë qëllim lëshohen komunikata e lexohen “manifeste”, dhe në sinkron të çuditshëm godasin 
pamëshirshëm gjithnjë dhe vetëm këtë pikë.
Kërkesa është që t’ia japim lamtumirën kësaj feje, profeti i së cilës, për mërinë e tyre, na thoshte: 
“Kush vdes duke mbrojtur pasurinë, nderin ose shtëpinë e tij, është dëshmor.” (Tirmidhiu, 1421; 
Ebu Davudi, 4772). E, t’ua kërkosh njerëzve që ata të braktisin fenë që ua bënë detyrë sakrificën 
për atdhe, dhe atë që vdes në këtë rrugë e gradon me gradën e dëshmorit, është njësoj sikur në 
emër të moralit, t’ia kërkosh fëmijës në shkollë mosdëgjimin ndaj prindit në shtëpi, i cili përherë 
ua kalitë atyre virtytet morale në shpirt, dhe pa asnjë interes. E po, më së miri e tha A. Lincoln: 
“Mund t’i mashtrosh disa njerëz përherë dhe shumë njerëz ndonjëherë, por kurrë nuk mund t’i 
mashtrosh të gjithë njerëzit, e përherë.” Propaganda ka efekt shurdhues, e ndonjëherë edhe merr 
rolin dominant në ndonjë vend, veçse ajo nuk i mbijeton dot ndërgjegjes së zgjuar njerëzore dhe 
të vërtetave të patundshme të historisë. Duke qenë e brishtë, lehtësisht edhe shembet. Saktësisht 
siç tha Allahu: “...Kështu, Allahu sqaron shembullin e të së vërtetës dhe të pavërtetës. Për sa i 
përket shkumës, ajo hidhet si e pavlerë, ndërsa ajo që u sjell dobi njerëzve, ajo mbetet në tokë. 
Kësisoj Allahu i sjell shembujt....” (Err Rrad, 17).
Nuk është çudi, dikujt edhe mund t’i duhet tjetërsimi e tëhuajësimi ynë, që pastaj shpirti i njeriut 
‘të ri’ të jetë i gatshëm të përthithë “frymën e re” të injektuar në gjenin e kulluar shqiptar, dhe atë 
nën tutelën e tyre ideologjike. Na duan të ndryshëm nga koka e gjer te këmbët, që të bëhemi 
vetëm një pasqyrë e deformuar e ambicies së tjetrit, një krijesë e konstruksioneve të tyre, që 
mohon natyrën dhe identitetin tonë të vërtetë. 
Shqiptarët, në rrugëtimin e gjatë me Islamin, mbi gjashtë shekullor, patën kohën e mjaftueshme 
që të shoshitin idetë dhe manifestet e tilla që klithnin prore, dhe ua dhanë gjithnjë përgjigjen e 
duhur tellallëve të tillë. Një përgjigje të tillë e artikuloi mendjendrituri me gjen të kulluar 
atdhedashës, Mit’hat Frashëri kur tha: “Dashuria për atdheun nuk është me fjalë, me britma e 
me betime, por me punë, me mundim, me sakrifica e me ndershmëri.” (Mid’hat Frashëri, “Plagët 
tona”, f. 47,Toena, Tiranë 1999). Ato tiparet e para që u demaskuan nga lapsi frashërian, po ua 
lejmë atyre që edhe u kanë hije, ndërsa shqiptarëve që ruajnë bashkë fenë e atdheun, u mbesin 
t’i ruajnë ato që i kanë ruajtur gjithnjë, pra ato të fundit. 

Mr. Driton Arifi

Atdhedashuria – përtej 
sajesave ideologjike

“...Kështu, Allahu 
sqaron shembullin e të 
së vërtetës dhe të 
pavërtetës. Për sa i 
përket shkumës, ajo 
hidhet si e pavlerë, 
ndërsa ajo që u sjell 
dobi njerëzve, ajo 
mbetet në tokë. Kësisoj 
Allahu i sjell 
shembujt....” 

(Err Rrad, 17)



REPORTAZH

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 5

PRITJA NGA PRINCI I KURORËS SË 
MBRETËRISË SË ARABISË SAUDITE, 
MUHAMED BIN SELMAN 
Më 27 tetor 2025, presidentja e Republikës së Kosovës, znj. 

Vjosa Osmani, e shoqëruar edhe nga kryetari i Bashkësisë 
Islame të Kosovës, Myftiu Naim ef. Tërnava, u pritën në 
takim nga Princi i Kurorës së Mbretërisë së Arabisë Saudite, 
Muhamed bin Selman.

Gjatë takimit, Presidentja Osmani shprehu mirënjohjen e 
thellë për miqësinë dhe mbështetjen e palëkundur që 
Mbretëria e Arabisë Saudite i ka dhënë popullit dhe shtetit të 
Kosovës ndër vite.

Duke theksuar rëndësinë e thellimit të bashkëpunimit 
ekonomik dhe hapjes së kapitujve të rinj në marrëdhëniet 
ndërmjet dy vendeve, presidentja Osmani kërkoi lehtësimin 

e lëvizjes së lirë për qytetarët e Kosovës përmes mundësisë së 
aplikimit për viza elektronike, një nismë që u mirëprit nga 
Princi i Kurorës.

Në takim u theksua përkushtimi i përbashkët i të dy 
shteteve për paqe, stabilitet dhe bashkëpunim rajonal e 
global, si dhe gatishmëria për t’i thelluar më tej marrëdhëniet 
dypalëshe nëpërmjet marrëveshjeve të reja dhe zgjerimit të 
horizonteve të bashkëpunimit në fusha me interes të 
ndërsjellë.

Presidentja Osmani shprehu gatishmërinë për të zgjeruar 
bashkëpunimin me Arabinë Saudite në fushat e energjisë së 
rinovueshme, turizmit, bujqësisë dhe sigurisë ushqimore, 
arsimit, inovacionit digjital dhe zhvillimit të qëndrueshëm, 
duke hapur kapituj të rinj në marrëdhëniet në mes dy 
vendeve.

Reportazh nga vizita e Myftiut Naim ef. Tërnava në Arabinë Saudite

Myftiu Tërnava pjesë e 
delegacionit presidencial të 
Kosovës në Arabinë Saudite

Kryetari i Bashkësisë Islame të Kosovës, Myftiu Naim ef. Tërnava, nga data 27 deri më 31 tetor, qëndroi për vizitë në Riad të 
Arabisë Saudite. Gjatë kësaj vizite, së bashku me presidenten e vendit, znj. Vjosa Osmani, realizuan një sërë takimesh me rëndësi.



REPORTAZH

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 20256

TAKIMI ME PRINCIN E KURORËS SË MBRETËRISË HASHMITE TË JORDANISË, HUSEIN BIN 
ABDULLAH AL HASHIMI
Gjatë qëndrimit në Riad të Arabisë Saudite, 

më 28 tetot 2025, presidentja e Republikës së 
Kosovës, znj. Vjosa Osmani, e shoqëruar edhe  
nga kryetari i Bashkësisë Islame të Kosovës, 
Myftiu Naim ef. Tërnava, janë pritur në takim 
nga Princi i Kurorës së Mbretërisë Hashemite 
të Jordanisë, Husein bin Abdullah al Hashimi. 

Gjatë takimit, u konfirmua gatishmëria për 
thellimin e partneritetit, si dhe u diskutua për 
mënyrat për të hapur kapituj të rinj bashkë
punimi në fusha me interes të përbashkët, 
përfshirë mbrojtjen, tregtinë dhe teknologjinë 
e informacionit (ICT). 

TAKIMI ME PRESIDENTIN E 
MAURITANISË, MUHAMED 
OULD CHEIKH EL GHAZOUANI
Delegacioni nga Kosova, më 28 tetor 2025, 

zhvilloi një takim me presidentin e Mauritanisë, 
Mohamed Ould Cheikh El Ghazouani.

Gjatë atij takimi u bisedua për forcimin e 
marrëdhënieve miqësore ndërmjet Kosovës 
dhe Mauritanisë, gatishmërinë për të punuar 
së bashku në nivel ndërkombëtar, si dhe për 
angazhimin tonë të ndërsjellë në thellimin e 
bashkëpunimit bilateral.

TAKIMI ME PRESIDENTIN E 
SIRISË, AHMED AL SHARAA
Po ashtu, gjatë qëndrimit në Riad të Arabisë 

Saudite, më 29 tetor 2025, presidentja e 
Republikës së Kosovës, znj. Vjosa Osmani, e 
shoqëruar edhe nga kryetari i Bashkësisë 
Islame të Kosovës, Myftiu Naim ef. Tërnava, 
zhvilluan një takim të rëndësishëm trilateral 
me Princin e Kurorës së Mbretërisë së Arabisë 
Saudite, Muhamed bin Selman dhe presidentin 
e Sirisë, Ahmed al Sharaa. Gjatë këtij takimi 
presidenti i Sirisë, Ahmed al Sharaa, deklaroi se 
shteti i Sirisë, e njeh pavarësinë e shtetit të 
Kosovës, duke shprehur kështu gatishmërinë e 
tij dhe të shtetit që ai drejton për një bashkë
punim ndërmjet dy vendeve.

Njohja e shtetit të Kosovës nga shteti i Sirisë 
ka një rëndësi të veçantë për Kosovën në këto 
momente.

Gjatë kësaj vizite, Myftiu Tërnava, shoqë ro
hej nga shefi i kabinetit të tij, Besim ef. Mehmeti.  

(Përgatiti: Bajram Zeqiri)



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 7

Të flasësh për atdheun dhe ta duash atë 
nuk do të thotë të flasësh për racizëm, 

fanatizëm apo nacionalizëm. Jo, por, do të 
thotë të flasësh për jetën, ndërtimin, rilindjen 
dhe thellimin e vlerave dhe parimeve edu
kative e arsimore.

Atdheu është vendi ku kemi lindur dhe 
jetojmë ne, dhe ku kanë jetuar të parët tanë, 
vendi ku banon prej kohësh një popull a një 
komb, vendi ku lind e zhvillohet diçka për 
herë të parë. Pra, njeriu si krijesë e Allahut 
xh.sh., u krijua nga dheu mbi të cilin ai do 
të jetojë dhe ai është vendqëndrimi i tij në 
këtë botë.1

DASHURIA NDAJ ATDHEUT 
NGA KËNDVËSHTRIMI FETAR
Dashuria për atdheun dhe përkatësia ndaj 

një kombi dhe vendi është instiktive, një 
natyrë që Zoti xh.sh. e ka ngulitur në shpirtrat 
e njerëzve. Kur një person lind dhe rritet në 
një tokë, pi ujin e saj, thith ajrin e saj dhe jeton 
midis njerëzve të saj, natyra e tij e lidh atë me 
të, kështu që ai e do atë dhe është besnik ndaj 
saj. Për t’i lënduar ndjenjat e një personi, 
mjafton që t’i thuash atij se ti nuk ke atdhe.

Në Kurani famëlartë, dashuria ndaj tokës-
atdheut, është e shoqëruar me dashurinë ndaj 
vetvetes. Kurani ka shkuar deri në atë masë 
saqë dëbimin nga atdheu e ka vënë në një 
nivel me vrasjen. Zoti i Plotfuqishëm thotë: 
“Sikur Ne t’i urdhëronim ata: “Vritni veten!” 
ose: “Lini shtëpitë tuaja!”, pak prej tyre do ta 
bënin këtë...” (En Nisa, 66). 

Ndërsa, në një vend tjetër në Kuran, 
da shuria ndaj tokës-atdheut, lidhet me vetë 
fenë. Zoti i Plotfuqishëm thotë: “Allahu nuk 
ju ndalon të silleni mirë dhe të jeni të drejtë 
ndaj atyre që nuk luftojnë kundër jush për 
shkak të fesë dhe që nuk ju dëbojnë prej 
shtëpive tuaja. Me të vërtetë, Allahu i do të 
drejtët.” (El Mumtehine, 8). 

Po të mos ishte vlera e madhe që ka atdheu 
për njerëzit në përgjithësi, atëherë të dërguarit 
nuk do të kërcënoheshin me dëbim prej tij. 
Lidhur me këtë Zoti i Plotfuqishëm thotë: 
“Mohuesit u thanë të dërguarve të tyre: “Ne do 
t’ju dëbojmë nga vendi ynë ose do të ktheheni 
në fenë tonë!” Atëherë, Zoti u shpalli (të dër­
guarve të Vet): “Ne do t’i zhdukim keqbë rësit.” 
(Ibrahim, 13). 

Dashuria ndaj 
atdheut – përkushtim i 
vazhdueshëm
Mr. Vedat Shabani

Dashuria për 
atdheun dhe 
përkatësia ndaj 
një kombi dhe 
vendi është 
instiktive, një 
natyrë që Zoti 
xh.sh. e ka 
ngulitur në 
shpirtrat e 
njerëzve. Kur 
një person lind 
dhe rritet në një 
tokë, pi ujin e 
saj, thith ajrin e 
saj dhe jeton 
midis njerëzve 
të saj, natyra e 
tij e lidh atë me 
të, kështu që ai 
e do atë dhe 
është besnik 
ndaj saj. 



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 20258

Transmetohet nga Enesi r.a., i cili ka thënë: 
Sa herë që i Dërguari i Allahut kthehej nga një 
udhëtim dhe shihte rrugët e Medinës, ai e 
shpejtonte devenë e tij, e nëse ishte mbi 
ndonjë kafshë, e lëvizte atë më shpejtë. Në një 
tran smetim tjetër thuhet: Sa herë që kthehej 
nga një udhëtim dhe shihte muret e Medinës, 
ai e shpejtonte kalin e tij, dhe nëse ishte mbi 
një kafshë, e lëvizte atë nga dashuria për të.2 
Ibën Haxheri, në komentimin e këtij hadithi, 
ka thënë: “Ky hadith tregon vlerën e Medinës 
dhe lejueshmërinë e dashurisë për atdheun 
dhe mallëngjimin për të.”3

Pejgamberi a.s. e donte shumë atdheun e tij, 
Mekën, por ai u sprovua rëndë duke u dëbuar 
prej saj. Abdullah ibën Adij el Zuhriu, tregon 
se e ka dëgjuar Pejgamberin a.s., të thoshte, 
ndërsa qëndronte në tregun e Mekës në El 
Hazvah: “Për Allahun, ti je toka më e mirë e 
Allahut dhe toka më e dashur për Allahun. 
Sikur të mos isha dëbuar prej teje, nuk do të 
kisha ikur.”4

Imam Dhehebiu, kur numëronte gjërat të 
cilat Pejgamberi a.s. i donte, përmende këto: 
“Ai e donte Aishen r.a., e donte babanë e saj, e 
donte Usamen, i donte dy nipërit e tij, i donte 
ëmbëlsirat dhe mjaltin, e donte malin Uhud 
dhe e donte atdheun e tij.”5

Kështu e mbajti në zemrën e tij të pastër, 
shëmbëlltyra jonë, Muhamedi a.s., dashurinë 
e sinqertë për atdheun e tij. 

Bazuar në ajetet dhe hadithet e lartpër
mendura, mund të konkludojmë se feja 
islame e ka bërë obligim dashurinë ndaj 
atdheut, e ka bërë obligim ruajtjen dhe 
sigurimin e vatanit, ashtu që e ka ligjësuar 
luftën për ta mbrojtur atdheun atëherë kur të 
sulmohet nga dikush, dhe nëse në atë rast bie 
dëshmor, ai e ka gradën e lartë te Zoti i 
Madhërishëm dhe shpërblehet me Xhenet.

NDIKIMI FETAR TE POPULLI 
SHQIPTAR NË PËRKUSHTIMIN 
NDAJ ATDHEUT

Duke u nisur nga ajetet kuranore dhe 
hadithet të Pejgamberit a.s., edhe populli ynë 
që herët kanë qenë të ndërgjegjësuar për 
atdheun, e kanë pasur të qartë përkatësinë e 
tyre etnike, e kanë shfaqur atë me dashuri dhe 
krenari si dimensionin kryesor të shpirtit të 
tyre, e kanë ndierë me dhembje, i janë 
përkushtuar me dëshirë, kanë jetuar dhe kanë 
luftuar me idealin e atdheut në gji. Shumë 
gjenerata janë flijuar për këtë atdhe, për të 
arritur aty ku sot ne kemi arritur, që ta 
gëzojmë lirinë e vendit tonë. 

Dashuria ndaj atdheut nuk është vetëm fjalë 
goje, apo vargje të shënuara në libra, porse ajo 
duhet të zbërthehet në praktikë. Dashuria 
ndaj atdheut, përpos që kërkon që ta duam 
shumë, kërkon edhe sakrificë për të, kontribut 
të vazhdueshëm për t’i sjellë atij çdo të mirë 
dhe të largojmë çdo të keqe prej tij. 

Dashuria ndaj atdheut nënkupton që 
interesi i shtetit, pra i atdheut dhe i shoqërisë 
të jetë parësor dhe mbi interesat personale.

Imam 
Dhehebiu, kur 
numëronte 
gjërat të cilat 
Pejgamberi a.s. 
i donte, 
përmende 
këto: “Ai e 
donte Aishen 
r.a., e donte 
babanë e saj, e 
donte Usamen, 
i donte dy 
nipërit e tij, i 
donte 
ëmbëlsirat dhe 
mjaltin, e 
donte malin 
Uhud dhe e 
donte atdheun 
e tij.”

Jonuz Zejnullahu, dëshmor i kombit (ish-medresant)



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 9

Dashuria ndaj atdheut është e lindur te njeriu. Ajo është 
dhunti e Zotit që është e qëndisur në shpirtin dhe zemrën e 
tij. Kah do që të shkosh përsëri malli për atdheun nuk shuhet 
asnjëherë. 

Çdo njeri duhet ta dojë vendin e vet dhe e ka për detyrë t’i 
dal zot atij në rast rreziku. Pra, besimtari i mirë është edhe 
atdhetar i mirë. Së këndejmi, nuk është rastësi që pikërisht 
nga radhët e ulemasë-dijetarëve shqiptarë myslimanë, kanë 
dalë atdhetarë të njohur dhe të përkushtuar ndaj atdheut, siç 
ishin: Haxhi Ymer Prizreni, Haxhi Zeka, Hoxhë Voka, Imam 
Vehbi Dibra, Hoxhë Kadri Prishtina, Mulla Idriz Gjilani, e sa 
e sa të tjerë, që nuk kursyen asgjë për liri. Nuk është rastësi që 
shumë organizata dhe institucione fetare kanë qenë vatra të 
organizimit të shqiptarëve në luftën për çlirimin kombëtar. 
Këtë rrugë dhe praktikë e ndoqën edhe ulemaja jonë e 
mëvonshme dhe prijësit tanë të shquar. Këtë rrugë e ndoqën 
edhe nxënësit dhe studentët tanë, të cilët, së bashku me 
strukturat e tjera të shoqërisë sonë, kontribuuan fuqishëm 
për lirinë dhe pavarësinë e vendit, si dhe për ndërtimin e 
shtetit dhe konsolidimin e tij. Motoja, “me fe dhe komb”, apo, 
“me komb dhe fe” ishte dhe mbeti përkushtimi i tyre i 
paluhatshëm në rrugën e përhapjes së Islamit, por edhe në 
mbrojtje të të drejtave kombëtare kundër pushtuesve. 
Kontributi i hoxhallarëve për vatan nuk u ndal kurrë, por ai 
vazhdoi deri në luftën tonë çlirimtare ku, vetëm në këtë të 
fundit, në vijat e para të frontit u vranë 36 hoxhallarë.6

•	 Ta duash atdheun do të thotë t’i përmbushësh përgjegjësitë 
tua, ta ruash besimin e tij dhe ta përmbushësh atë ndaj 
popullit tënd. 

•	 Ta duash atdheun do të thotë ta mbrosh atë, ta mbrosh 
shenjtërinë e tij dhe qytetarët e tij. 

•	 Ta duash atdheun do të thotë ta ruash rendin e tij dhe ta 
reformosh popullin e tij, jo t’i korruptosh ata.

•	 Ta duash atdheun do të thotë ta respektosh të moshuarit, 
të jesh i sjellshëm me të rinjtë, të respektosh fqinjët, të 
mbash rendin dhe pastërtinë në rrugë dhe të mos 
ngacmosh askënd.

•	 Ta duash atdheun do të thotë të jesh i kujdesshëm për të 
gjitha pasuritë e tij dhe t’i trajtosh ato si vlerë e përbashkët 
e tërë popullit.

•	 Ta duash atdheun nuk është vetëm për një ditë në vit, ose 
për një fotografi apo një flamur, por përkundrazi ta duash 
atdheun çdo ditë dhe në çdo kohë.

Atdheu kërkon prind të mirë, i cili edukon fëmijët e tij në 
frymë të shëndoshë dhe në rrugë të drejtë. Kërkon mësues të 
mirë, të cilët i edukojnë dhe i mësojnë nxënësit në formën më 
të mirë të mundshme, kërkon punëtorë administrate, që iu 
kryejnë shërbime qytetarëve me ndërgjegje të plotë. Kërkon 
hoxhallarë, të cilët punojnë natë dhe ditë për vetëdijesimin e 
shoqërisë, që i lidhin njerëzit me fenë dhe atdheun e tyre, 
duke u shpjeguar atyre rëndësinë e atdheut, ruajtjen e tij dhe 
kultivimin e vlerave. Kërkon politikanë, që nuk e marrin 

postin për tjetër pos që t’u shërbejë popullit të tyre. Kërkon 
tregtarë dhe biznesmenë të mirë, të cilët synojnë ta përparojnë 
vendin dhe ta zhvillojnë ekonominë. Kërkon gazetarë të 
mirë, të cilët mbrojnë vlerat e popullit dhe i përhapin ato. 
Kërkon policë dhe ushtarë të mirë, që mbrojnë vatanin me 
dinjitet nga çdo e ligë e mundshme. Kërkon bujq, që punojnë 
tokën mirë dhe me vullnet. Pra, kërkon një sensibilizim 
gjithëpopullor të çdo individi. Dashuria ndaj atdheut 
nënkupton që interesi i shtetit, pra i atdheut dhe i shoqërisë, 
të jetë parësor dhe mbi interesat personale.

Mbrojtja e atdheut me pasuri dhe me trup është parim i 
fesë, dhe llogaritet kontribut i shenjtë, i cili gradohet lart dhe 
shpërblehet shumë nga Zoti xh.sh.. Nga ana tjetër, sipas 
mësimeve të Islamit, tradhtia ndaj atdheut është ndër mëkatet 
më të mëdha. Ata që nuk e duan atdheun e tyre, ata që 
punojnë për të keqen e popullit dhe të vatanit të vet ata nuk 
i do as Zoti Fuqiplotë.7

Si përfundim, i lutem Zotit xh.sh. që ta mbrojë vendin tonë 
nga çdo e keqe, fatkeqësi, konflikt dhe dëm. Lutemi që t’i 
udhëzojë prijësit tanë që të punojnë për të mirën e vendit. Të 
vendosë siguri dhe mbrojtje në vendin tonë, dhe të na kursejë 
nga përçarjet, konfliktet, mosmarrëveshjet, korrupsioni dhe 
dukuritë negative. 

	 ______________________
1	 Paqarizi, Sead, “Detyrat e besimtarit ndaj atdheut“, Dituria Islame, 

Janar&shkurt, 2023, 11. Fe&Shkencë
2	 Transmeton Imam Buhariu, hadithi nr. 1802
3	 Ibën Haxheri, “Fet’hul Bari sherhu Sahihul Buhari”, 3/621.
4	 Transmetojnë Imam Ahmedi, hadithi nr. 18715, Tirmidhiu, hadithi 

nr. 3925, Ibën Maxheh, hadithi nr. 3108, etj.
5	 Ebu Abdullah Shemsuddin edh Dhehebij, “Sijeru A’lami Nubela”, 

15/394.
6	 Tërshani, Isa, “Atdhedashuria si kërkesë fetaro-islame”, Dituria 

Islame, Nëntor, 2023, 7. 
7	 Po aty.

Fadil Rashiti, dëshmor i kombit (ish-medresant)



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202510

Atdheu ngjizet me dashurinë që në 
lindje, dhe çdo krijesë e gjallë që 

frymon e do vendin e lindjes: zogjtë e duan 
qiellin, ajrin dhe nuk mund të jetojnë 
ndryshe pos në qiell, peshqit e duan ujin dhe 
pa ujë nuk mund të jetojnë, kafshët i duan 
zgavrat, strofullat e tyre, sepse ato përbëjnë 
atdheun e tyre.

Njeriu nuk e kupton vlerën e mëmëdheut 
veçse kur e kalon detin, atëherë kur emigron, 
atëherë e merr malli për gurin që ia ka çarë 
këmbën. Tek atëherë ai thotë: “Dua të kthe
hem në vendin tim, pasi atje balta më duket 
më e ëmbël se mjalti.” Duhet ta provosh 
athtësinë e mërgimit qoftë edhe një ditë të 

vetme, që ta kuptosh se nuk ka vend më të 
bukur në botë sesa vatani ynë, dhe se nuk ka 
njerëz më të mirë se shqiptarët. Kur je brenda
përbrenda, nuk ia di vlerën as tokës dhe as 
vëllait tënd. Por te mërgimtari... Ah! Vatani në 
mendjen e një mërgimtari nuk ndahet. Me të 
gdhihet, me të ngryset.

Vallahi, bahçet më të bukura të dynjasë 
kurrë nuk më janë dukur më të hijshme se 
livadhet, lëndinat, pse jo edhe ferrat e vendit 
tim. Dallëndyshet duket se kanë tjetër cicë
rimë në vatanin tim.

Edhe dielli shkëlqen më shumë dhe hëna 
duket me më shumë nur dhe hare në vatan.

Atdheu ndërmjet ndjenjës 
dhe përgjegjësisë
Myrvete Allmeta

“Ah sa vend i 
mirë dhe sa i 
dashur je për 
mua! Po të 
mos ishte që 
populli im më 
dëboi prej teje, 
unë nuk do të 
kisha banuar 
askund tjetër 
veç teje.” 

- Pejgamberi 
Muhamed a.s., 
në lamtumirën e 
tij ndaj Mekës



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 11

Shume prej rilindësve trupin e kishin në 
Stamboll, por shpirtin dhe mendjen e kishin 
tek buron ujët e ftohtë edhe fryn veriu në 
verë, tek mbin lulja me gas shumë dhe me 
bukuri e m’erë.1

Shejh Muhamed el Gazali, Zoti e mëshiroftë, 
ka thënë: “Njerëzit e duan tokën e tyre, pava
rësisht si është ajo, qoftë edhe shkretëtirë. Kjo 
dashuri është një instinkt i rrënjosur që e bën 
të gjejë ngushëllim duke qëndruar në të, t’i 
mungoje kur është larg, si dhe ta mbrojë nëse 
sulmohet dhe luftohet.”2

Më i miri i njerëzimit, Pejgamberi ynë 
Mu hamedi a.s., në natën e emigrimit të tij 
për në Medinë, kur arriti në periferi të 
Mekës, qëndroi duke i dhënë lamtumirën 
tokës dhe shtëpive të saj, duke iu drejtuar 
asaj me fjalë që zbulojnë një dashuri të thellë 
dhe një lidhje të forte me shtëpitë e familjes 
dhe miqve të tij, vendin e fëmijërisë, atje ku 
ishte rritur, dhe tokën e shenjtë të Zotit, duke 
thënë: “Ah sa vend i mirë dhe sa i dashur je 
për mua! Po të mos ishte që populli im më 
dëboi prej teje, unë nuk do të kisha banuar 
askund tjetër veç teje.”3 

Thënë ndryshe, dashuria për atdheun është 
pjesë e besimit, pasi është një nga veprimet e 
Pejgamberit tonë a.s.. Por, vatanin e do 
besimtari dhe jobesimtari, e do ai që e njehson 
Allahun, por edhe ai që i bën shok Atij. P.sh.: 
Gjergj Fishta, (1871-1940) ishte at françeskan, 
por ai njihet si atdhetar dhe veprimtar i shquar 
i Rilindjes Kombëtare. Ai, nga mërgimi, i 
drejtohet atdheut me vargje tepër mallën
gjyese:

Veç se ty të shoh un n’andër,
Veç se ty, cuet, t’kam n’mendim,
Ndër t’vështira ti m’je qandërr,
Për ty i lehtë m’vjen ç’do ndëshkim.4

Pra, kjo dashuri është instinktive. Këtë e pohon shejh 
Albani, Allahu e mëshiroftë, kur thotë: “Dashuria për 
atdheun është si dashuria për veten, pasurinë etj.. E gjithë kjo 
ndodh instinktivisht te njerëzit. Dashuria për të nuk është e 
lavdërueshme, as nuk është një kusht besimi. Nuk ka 
ndryshim në këtë midis besimtarëve dhe jobesimtarëve.”5

Por, dashuria për atdheun, vallë a duhet të mbetet vetëm te 
ndjenja? Jo! Ajo duhet të përkthehet në vepra. Dashuria e 
atdheut nuk tregohet veç duke formuar me gishtërinj krahët 
e shqipes, e duke vënë plisin në kokë, e duke kënduar këngë 

patriotike, e duke i folur nga ana tjetër gjuhë 
të huaj fëmijës, e duke e lënë në harresë 
shqipen, pasi është gjuhë e rëndë.

Jo! Jo! Dashuria e atdheut fillon që te 
më simi i abetares, mos hedhja e facoletës nga 
dritarja e makinës, mos pështymja në tokë, 
mos djegia e mbeturinave në mes të mëhallës, 
mos thyerja e shisheve të birrës në breg të 
detit pas dehjes etj..

Atdheun tonë e duam më shumë duke mos 
u arratisur prej vendit dhe lënë atë të shpo
pulluar.

E nëse kemi emigruar për disa vite, kokën 
duhet ta mbajmë pas për nga dheu ynë, dhe 
atë dije dhe eksperiencë që e kemi përfituar 
jashtë shtetit të vijmë dhe ta përcjellim edhe 
në atdhe.

Atdheun e duam më shumë kur të kthehen 
intelektualët, truri i vendit. Është për të ardhur 
keq që vendi ynë është renditur i teti në botë 
për sa i takon nivelit më lartë të emigracionit 
të popullsisë së arsimuar, i njohur si fenomeni 
“Brain Drain”, apo emigrimi i trurit në raport 
me popullsinë.6

Por që “emoragjia e trurit” të ndalet, lipset 
që të hiqen presionet politike, ekonomike dhe 
mjedisore karshi intelektualëve. Emigrimi 
nuk mund të eliminohet totalisht, pasi edhe 
zogjtë shkojnë atje ku ka më shumë ushqim. 
Ne nuk mund të pretendojmë se do të arrijmë 
sa hap e mbyll sytë prosperitetin e vendeve me 
të ardhura të larta, të cilat zakonisht ofrojnë 
mundësi të mira ekonomike dhe stabilitet 
politik, të pakrahasueshëm me vendin tonë, 
por nëse ne posedojmë dëshirën e mirë, me 

punë dhe sinqeritet, nuk do të mbetemi në vend numëro, por 
do të avancojmë dhe atdheu ynë nuk do jetë një “tmerr” për 
të rinjtë intelektualë, por një çerdhe e ngrohtë që i mirëpret 
bijtë e vet, ua siguron atyre çfarë u lipset, dhe si rrjedhim do 
të tkurret emigrimi.

Por edhe bujku, muratori, punëtori i thjeshtë le të vijnë dhe 
ta ndërtojnë vendin e vet, t’i mbjellim arat dhe fushat tona, e 
jo t’i lëmë djerr këto toka pjellore. Tregtari që ka formuar 
tregti në Perëndim dhe ka vënë shuma të mëdha mënjanë, le 
të kontribuojë duke hapur një kopsht apo një çerdhe pranë 
pallatit, të mbjellë ca pemë dhe të vendosë ca lodra që të 
lodrojnë fëmijët! Nëse ka shumë kapital, të ndërtojë dhe 
ndonjë fabrikë, punishte etj., që të punojnë të rinjtë dhe të 
angazhohen e mos t’i kenë sytë nga deti për të shtegtuar nga 
vendi i tyre.

Dashuria e 
atdheut nuk 
tregohet veç 
duke formuar 
me gishtërinj 
krahët e 
shqipes, e 
duke vënë 
plisin në kokë, 
e duke 
kënduar këngë 
patriotike, e 
duke i folur 
nga ana tjetër 
gjuhë të huaj 
fëmijës, e duke 
e lënë në 
harresë 
shqipen, pasi 
është gjuhë e 
rëndë.



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202512

Atdheu ecën përpara kur të ndalet korrupsioni dhe 
burokracia në të gjitha instancat e vendit. Është për të ardhur 
keq kur sheh pensionistin e gjorë që i zgjat dy mijë lekëshin 
peshqesh (ryshfet) arkëtares, pasi po nuk ia dha, herës tjetër 
ia vonon pensionin; instruktori që të japë patentën, duhet të 
marrë nga 150 mije lekë të vjetra ryshfet, që t’ia dorëzojë 
kartonin në dorë personit.

Dhe ne vetë si besimtarë kur ndeshim probleme në 
dokumentacione të ndryshme, gjejmë rrugë të shkurtër 
ryshfetin, duke ditur se Pejgamberi a.s. e ka dënuar këtë 
veprim: “Si ai që e jep, ashtu dhe ai që e merr ryshfetin, të dy 
janë në zjarr.”7

Nëse e duam atdheun, lipset që t’u japim dorë udhëheqësve 
shpirtërorë, pasi vrasjet dhe krimet, po ndodhin ngase 
njerëzit janë bosh shpirtërisht. Pas çdo krimi fshihet një 
mosinformim, një neglizhencë në edukim. Nëse nuk u 
vlerësohet puna, atëherë këta udhëheqës shpirtërorë nuk 

kanë kohë as mundësi për të mbjellë te të mëdhenjtë dhe të 
vegjlit. Pejgamberi a.s., ka thënë: “Kije frikë Allahun kudo që 
të jesh, veprën e keqe pasoje me të mirë, sepse ajo do ta 
shlyejë atë dhe me njerëzit sillu me moral të mirë.”8 

Individi, i madh apo i vogël qoftë, nuk do ta ketë ndjenjën 
e mbikëqyrjes, sepse udhëheqësit shpirtërorë nuk kanë 
mundur t’i tregojnë se Allahu e sheh dhe dëgjon atë kudo që 
të shkojë, qoftë dhe në errësirat më të dendura, qoftë dhe në 
vendet më të largëta, madje dhe në labirintet më të fshehta. 
Nëse asnjë krijesë e gjallë nuk e sheh, ai nuk i shpëton dot 
mbikëqyrjes së Allahut, i Cili është i Gjallë. Nuk e merr Atë 
as kotja dhe as gjumi. 

Atdheu avancon kur investohet te mjeku, inxhinieri etj.. 
Inxhinieri, po nuk u vlerësua me rrogën që i takon, mos të 
çuditemi kur të ndërtojë themele pallatesh dhe ndërtesash, 
që rrëzohen në tokë me një lëkundje të lehtë tërmeti. 
Gjyqtari, po nuk mori vlerësimin monetar që meriton, do 
të detyrohet të bjerë pre e gjykimit të së padrejtës në vend 
të së drejtës. Intelektuali, po qe me kokë në dorë gjithë 
kohës, po nuk pati siguri, atëherë do të zgjedhë rrugën e 
shkurtër, ikjen nga vendi.

Gjithashtu, të vihet dorë në arsim, pasi mësuesi e ka në 
duar brezin e ri. Jo të ndërtohen tri shkolla për tre nxënës në 
katund, kur dihet që katundi është boshatisur, por të ofrohet 
pagë e mirë për mësuesit e shkollave që janë plot me nxënës, 
qofshin ata nëpër qytete apo fshatra, në mënyrë që edukatorët 
dhe mësuesit ta bëjnë me dëshirë e zell punën e tyre.

Të investohet te familja, e më saktë te nëna, pasi nënat janë 
shkolla. Nëse janë të përgatitura mirë, ato prodhojnë një brez 
të drejtë me moral të lartë. Nënat janë si kopshtet e lëndinat 
që, kur ujiten nga shiu, lulëzojnë, përgatisin brezin e ri. Nënat 
janë mësueset më të mëdha, arritjet dhe kontributet e tyre 
tejkalojnë kohën dhe gjithë horizontet. Janë ta pakapshme 
ato arritje, të pamatshme. 

Por, në fillim dhe në fund nuk duhet t’i mbajmë sytë te 
politikanët që vejnë dhe vijnë, sot janë, nesër nuk janë. “Me 
të vërtetë Allahu nuk e ndryshon gjendjen e një populli, 
derisa ata ta ndryshojnë veten e tyre.’’9

Lipset që ne të kontribuojmë për vendin tonë për të bërë 
ndryshimin e shumëpritur. Vendi është yni, dhe ne dhe 
fëmijët tanë, do ta gëzojmë dhe trashëgojmë brez pas brezi 
atë, në dashtë Zoti.

	 ______________________
1	 Naim Frashëri, “Bagëti e bujqësi”. 
2	 Muhamed el Gazali, “Ihja’e ulum ed Din”
3	 Transmeton Tirmidhiu (5/723), nr. 3926.
4	 Gjergj Fishta, “Atdheu”.
5	 Es Silsiletu Ed Daifah, nr:36.
6	 Albinfoch
7	 Transmeton Ebu Davudi, 3580.
8	 Transmeton Tirmidhiu.
9	 Er Rrad, 11.



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 13

Myslimani i vërtetë asnjëherë nuk 
mund të jetë pasiv në shoqërinë ku 

jeton, sepse ka aq shumë për të dhënë, saqë as 
vetë ai nuk e di, sidomos në kohën bashkë
kohore. Kjo vjen nga fakti se jeta e myslimanit 
është e prog ramuar sipas programit hyjnor, e 
bazuar në Kuran dhe Sunet.

Islami është fe e përsosur dhe e vetmja e 
pranuar tek Allahu. Lidhur me këtë, Allahu 
thotë: “Pa dyshim tek Allahu është e pranuar 
vetëm feja islame...” (Ali Imran, 19). Prandaj, 
nuk është për t’u befasuar që kjo fe është 
shembullore në të gjitha ligjet dhe rregulloret 
e saj. Nuk do të gjejmë kurrë diçka të ngjash
me me të, si në qëndrueshmërinë e sistemeve 
dhe legjislacionit të tij, as në koherencën e 
mësimeve të tij.

Sistemi shoqëror, si një nga sistemet e 
Islamit, synon të krijojë një shoqëri, që është e 
integruar në të gjitha aspektet e saj, një shoqëri 
që arrin kënaqësinë e Zotit të saj dhe meriton 
lumturi në të dy botët. Kjo do të thotë që 
shoqëria myslimane duhet të jetë e pastër në 
të gjitha aspektet e saj, e lirë nga imoraliteti në 
të gjitha aspektet e saj, e lirë nga bixhozi dhe 
narkomania, si dhe nga të gjitha të këqijat dhe 
të ligat. Nëse ndodh ndonjë nga këto, duhet të 
konsiderohet si një devijim nga norma dhe 
duhet të luftohet nga të gjithë individët dhe 
institucionet brenda shoqërisë myslimane.

Shoqëria nuk mund ta arrijë këtë qëllim dhe 
këtë nivel nëse çdo individ brenda saj nuk e 
merr seriozisht përgjegjësinë e tij. Prandaj, 
përgjegjësia ndahet midis sistemeve të shtetit, 
udhëheqësve të tij, si dhe midis individëve të 

Myslimani aktiv në 
shoqëri
Fitim Flugaj

Një shoqëri e 
drejtë 
ndërtohet kur 
secili merr 
përgjegjësinë e 
tij me 
ndërgjegje dhe 
devotshmëri.



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202514

shoqërisë, pavarësisht nga pozicionet që kanë 
dhe cili është statusi i tyre.

Për ta arritur një gjë të tillë, atëherë duhet 
analizuar si ka mundur që Islami ta realizojë 
një gjë të tillë, kur dihet nga e kaluara që e ka 
realizuar dhe ka fuqinë për ta realizuar edhe 
sot e kësaj dite. Në këtë rast, na paraqitet vep
rimi dhe nxitësi i veprimit. Veprimi është 
reforma dhe nxitësi për arritjen e reformës 
ose reformimit është Kurani famëlartë dhe 
Suneti i Pejgamberit a.s..

KURANI DHE REFORMIMI
Kurani i nxit individët të përpiqen për 

reformimin e tyre dhe i ndalon ata të shkak
tojnë korrupsion brenda tij (reformimit). Zoti 
i Plotfuqishëm thotë: “Dhe bashkëpunoni në 
drejtësi dhe devotshmëri, por mos bashkë­
punoni në mëkat dhe agresion.” (El Maide, 2). 
Ai gjithashtu thotë: “Dhe mos shkaktoni 
çrregullime në tokë pas përmirësimit të saj.” (El 
Araf, 56).

Ai deklaroi se kjo është karakteristika e 
domosdoshme e besimtarëve: “Besimtarët dhe 
besimtaret janë aleatë të njëri-tjetrit. Ata 
urdhërojnë në mirësi dhe ndalojnë nga e keqja, 
falin namazin, japin zekatin dhe i binden 
Allahut dhe të Dërguarit të Tij. Ata, Allahu do 
t’i mëshirojë. Vërtet, Allahu është i Plotfuqishëm 
dhe i Urtë.” (Et Tevbe, 71).

Mirësia ose e mira që urdhërojnë besimtarët 
dhe besimtaret është një term gjithëpërfshirës 
për gjithçka që kërkohet nga ligji islam, dhe e 
keqja që ata ndalojnë është gjithçka që ligji i 
pastër islam ndalon. Kjo përfshin, sigurisht, 
gjithçka që përmirëson shoqërinë dhe e 
pastron atë nga çrregullimi. Një gjë e tillë e bën besimtarin 
mysliman të dallohet me aktivitetin e tij të vazhdueshëm dhe 
konsekuent gjatë gjithë jetës së tij, drejt përmirësimit të 
gjendjes së shoqërisë, duke reflektuar nivelin e lartë 
edukativo-etik-moral dhe zbatues të drejtësisë. E gjithë këtë 
energji dhe forcë e hasim te besimtarët e sinqertë dhe të 
devotshëm, për të qenë aktivë dhe në nivel të përgjegjësisë, 
vetëm e vetëm për ta zbatuar drejtësinë. Zbatimi i drejtësisë 
e bënë vërtet zëvendës të Zotit në tokë dhe realizues të thënies 
së Zotit.

Është diçka që transmetohet nëpër breza besimtarësh, si 
një këshillë që Llukmani ia dha të birit të tij: “O biri im, fal 
namazin, urdhëro të mirën, ndalo të keqen dhe ji i durueshëm 
për atë që të godet. Vërtet, (të gjitha) këto janë nga çështjet (që 
kërkojnë) vendosmëri.” (Llukman, 17).

Kurani i dënon ata që janë të tepruar në 
përpjekjet e tyre për t’u reformuar dhe 
kërkojnë atë, deri në atë pikë sa populli i tyre 
u zhduk. Ai thotë: “Pse nuk kishte midis 
brezave para jush njerëz me mendje të 
shëndoshë që ndalonin korrupsionin në tokë?” 
(Hud, 116), që do të thotë, a nuk kishte midis 
tyre njerëz të bindur, fetarë dhe të arsyeshëm 
që do t’i ndalonin njerëzit e tyre nga 
korrupsioni në tokë?

Pra, Kurani kërkon nga ne besimtarët që 
asnjëherë mos të kalojmë në pasivitet dhe 
mos të ndalemi në luftën kundër korrupsionit, 
degjenerimit dhe veseve të këqija. Ai kërkon 
që ne mos të ndalemi në asnjë moment në 
përpjekjet tona për ta zbatuar drejtësinë në 
shoqëri dhe për ta luftuar padrejtësinë, kudo 
që paraqitet në rrethin ku jetojmë dhe 
punojmë dhe në botën mbarë, gjithnjë 
kuptohet në suaza të mundësive që kemi: “Ti 
(Muhamed) thirr për në rrugën e Zotit tënd 
(në besim të drejtë, në drejtësi, në punë të 
mira dhe largim nga punët e këqija) me urtësi 
e këshillë të mirë dhe polemizo me ata 
(kundërshtarët) me atë mënyrë që është më e 
mira. Zoti yt është Ai që e di më së miri atë që 
është larguar nga rruga e Tij dhe Ai di më së 
miri për të udhëzuarit” (En Nahl, 125).

Të gjitha këto që u thanë më lartë përfshihen 
në kuadër të reformave që sjell Kurani tek 
individi dhe shoqëria, e që besimtarin 
mysliman e bëjnë sistematikisht aktiv dhe 
pjesëmarrës në shoqëri, pa marrë parasysh në 
çfarë shoqërie jeton. Gjithashtu e bëjnë 
obligativ që të jetë vazhdimisht në mënyrë 
sistematike aktiv duke thirrur në drejtësi. 

Drejtësia në këtë rast përfshihet brenda rrugës së Zotit, duke 
përmbledhur besimin e drejtë në Zotin Një, si promotor të 
zbatimit të të gjitha drejtësive dhe parimeve ligjore të 
drejtësisë që burojnë nga Kurani dhe Suneti i Pejgamberit 
a.s.. Allahu i Madhëruar thotë: “Ju jeni populli më i dobishëm, 
i ardhur për të mirën e njerëzve, të urdhëroni për mirë, të 
ndaloni nga veprat e këqija dhe të besoni në Allahun...” (Ali 
Imran, 110). Gjithashtu në ajetin tjetër Allahu tha: “Dhe 
ashtu (siç ju udhëzuam në fenë islame) Ne u bëmë juve një 
popull të drejtë (një mes të zgjedhur) për të qenë ju dëshmitarë 
(në ditën e gjykimit) ndaj njerëzve, dhe për të qenë i dërguari 
dëshmitar ndaj jush...” (El Bekare, 143).

Kurani dhe Suneti, ndryshe thënë Islami, e bëjnë që 
besimtari mysliman të ketë imunitet në dinjitetin dhe 
identitetin e tij gjatë integrimeve të tij në shoqëri, qofshin 

Një besimtar i 
sinqertë 
dallohet për 
aktivitetin e tij 
të vazhdue
shëm, moralin 
e lartë dhe 
zbatimin e 
drejtësisë, 
duke qenë 
pasqyrë e fjalës 
së Zotit



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 15

edhe ato shoqëri jo islame. Që jep të kuptohet se kur besimtari 
dhe besimtarja myslimane integrohet në një X shoqëri, duhet 
të integrohet bashkë me vlerat islame, të cilat qëndrojnë në 
piedestalin mbinjerëzor ose mbihuman të vlerave moralo-
etike njerëzore. Këtë konkluzë racionale po e mbështesim në 
faktin se, vlerat islame me bazë janë të ngritura mbi librin e 
shenjtë Kuranin dhe mbi shëmbëlltyrën e sunetit të Muhamed 
Mustafasë a.s., prandaj edhe e bëjnë të jetë mbihumane, kur 
dihet se vlerat njerëzore të bazuara në tradita dhe ide 
filozofike nga një filozof, sociolog ose moralist janë me të 
meta të shumta, njashtu siç është me të meta secili njeri dhe 
secila e shoqëri e secili popull.

Pra, besimtarët mysliman nuk guxojnë të izolohen nga 
shoqëria ku ata jetojnë dhe të bëhen pasivë. Ata duhet të jenë 
aktivë dhe si pishtar ndriçues të integrohen në cilëndo 
shoqëri, gjithnjë të inspiruar dhe praktikues të parimeve dhe 
vlerave islame kuranore dhe profetike, të trashëguara nga 
mësimet dhe shëmbëlltyra e Muhamedit a.s.. 

SUNETI DHE REFORMIMI
Shumë hadithe gjenden në Sunet, e të cilat pohojnë 

përgjegjësinë e individit për reformimin e shoqërisë. Më e 
qarta dhe më e famshmja prej tyre është ajo që Imam Muslimi 
na shpalos në Sahihun e tij nga Ebu Said el Khudri, i cili ka 
thënë: “E dëgjova a.s. të thoshte: “Kushdo prej jush që sheh 
një të keqe, le ta ndryshojë atë me dorën e tij; nëse nuk është 
në gjendje ta bëjë këtë, atëherë me gjuhën e tij; nëse nuk është 
në gjendje ta bëjë këtë, atëherë me zemrën e tij. Dhe kjo është 
forma më e dobët e besimit.”1

Një mysliman përpiqet me gjithë fuqinë e tij për ta sprapsur, 
parandaluar dhe ndryshuar të keqen. Nëse nuk është në 
gjendje ta eliminojë atë, ai do ta urrejë atë me zemër dhe në 
zemrën e tij. Edhe pse kjo mund të jetë forma më e dobët e 
besimit, është megjithatë e nevojshme, sepse urrejtja e së 

keqes është hapi i parë në përpjekjen për ta denoncuar dhe 
luftuar atë sa herë që është e mundur. Nëse nuk është në 
gjendje ta bëjë këtë, ai e ka përmbushur detyrimin e tij.

Lind pyetja: Pse është individi përgjegjës?; Pse individi 
është i thirrur ta reformojë shoqërinë ndërsa thirret edhe ta 
reformojë veten?

KËTU PËRFSHIHEN SHUMË ARSYE:
Mjedisi ku jetojmë ndikon në individin – Shpirti i një 

individi ose personi bëhet i shëndetshëm ose i pashëndetshëm, 
dhe besimi i tij bëhet më i fortë ose më i dobët në varësi të 
gjendjes së shoqërisë ose mjedisit në të cilën jeton ai person. 
Sa më e pastër dhe më e mirë të jetë një shoqëri, aq më shumë 
drejtësi dhe pastërti do të përjetojnë zemrat e njerëzve të asaj 
shoqërie, dhe anasjelltas.

Reforma e shoqërisë është thelbësore – Meqenëse Zoti e 
krijoi njerëzimin për një qëllim, që është adhurimi i Tij, në 
kuptimin e tij gjithëpërfshirës,   fjalët, veprimet, gjendjet, 
sjelljet dhe marrëdhëniet e tyre të jashtme dhe të brendshme 
duhet të jenë në përputhje me këtë qëllim dhe për këtë qëllim, 
që nëpërmjet tyre të adhurohet Krijuesi i Madhëruar. Një 
person nuk mund ta formësojë jetën e tij dhe ta mbushë atë 
me këtë karakter, përveç nëse shoqëria në të cilën jeton është 
e organizuar dhe e vendosur në një mënyrë që e lehtëson këtë 
formulim, domethënë, një shoqëri e drejtë islame.

Prandaj, myslimanëve u urdhërohet të emigrojnë nga 
shoqëritë e jobesimtarëve dhe të mos banojnë atje, ose të 
banojnë midis politeistëve, ku nuk janë në gjendje t’i 
praktikojnë ritualet e fesë së tyre. Prandaj, detyra e parë e 
shtetit mysliman ishte të krijonte këtë shoqëri: “(Ai 
ndihmon) Ata të cilët kur Ne u mundësojmë vendosjen në 
tokë, e falin namazin, japin zekatin, urdhërojnë për të mirë 



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202516

dhe largojnë prej të keqes. Allahut i takon 
përfundimi i çështjeve.” (El Haxh, 41). 

Shpëtimi nga ndëshkimi kolektiv – Nëse 
individët dështojnë të përmbushin detyrën e 
tyre të reformës dhe ta ndalojnë korrupsionin, 
të gjithë janë në rrezik të ndëshkimit kolektiv, 
i cili përfshin të gjithë dhe nuk përjashton 
askënd, madje as të drejtët midis tyre. Zoti i 
Plotfuqishëm thotë: “Ruajuni nga e keqja 
(nga dënimi) që nuk i godet vetëm ata që bënë 
mizori prej jush, (por edhe të mirët), dhe ta 
dini se Allahu është ndëshkues i rreptë.” (El 
Enfal, 25). 

Ibën Abbasi, në një hadithul ether, ka thënë: 
“Zoti i urdhëroi besimtarët të mos e tolerojnë 
të keqen midis tyre, që të mos u përhapet 
ndëshkimi.”

Ibën Kethiri ka thënë: “Zoti i Plotfuqishëm 
i paralajmëron shërbëtorët e Tij besimtarë për 
një sprovë, d.m.th., ndodh një sprovë, e cila 
përfshin keqbërësin dhe të tjerët, dhe nuk 
kufizohet vetëm tek ata që kryejnë mëkate ose 
ata që kanë kryer mëkatin, por përkundrazi i 
përfshin të gjithë.”

Kur e kemi fjalën te shpëtimi, shpëtimi 
lidhet ngushtë me reformën, jo me drejtësinë, 
dhe kjo është e njohur mirë nga Kurani, 
Suneti dhe historia, siç na tregoi Zoti i 
Plotfuqishëm për fshatin pranë detit, duke 
thënë: “E kur braktisën atë për të cilën ishin 
këshilluar, Ne i shpëtuam ata që pengonin nga 
të këqijat, ndërsa ata që kundërshtuan i kapëm 
me një dënim të fortë, ngase ishin të shfrenuar.” (El Araf, 165).

Në suren Hud, i Plotfuqishmi Allah thotë: “E Zoti yt nuk 
është që të shkatërrojë mizorisht vendet, nëse banorët e tyre 
janë punëmirë.” (Hud, 117).

Pejgamberi a.s., kur është pyetur se a do të shkatërrohemi 
ndërsa ende ka njerëz të mirë mes nesh?, ai a.s., ka thënë: “Po! 
Nëse e keqja shtohet.”2 Kjo tregon se prania e njerëzve të drejtë 
nuk e pengon fatkeqësinë dhe dënimin të zbresë, përveç nëse 
ata urdhërojnë drejtësi dhe mirësi dhe ndalojnë korrupsionin 
dhe të keqen.

Hadithi që e transmeton Numan ibën Beshirit e tregon 
qartë këtë. Ai a.s., ka thënë: “Shembulli i atij që i përmbahet 
kufijve të Allahut dhe i atij që i shkel ato është si shembulli i 
atij që hodhi short për të hipur në një anije. Disa prej tyre 
morën kuvertën e sipërme dhe disa të tjera kuvertën e 
poshtme. Kur ata në kuvertën e poshtme donin të mbushnin 
ujë, duhej të kalonin pranë atyre në kuvertën e sipërme. Ata 
thanë: “Nëse do të mund të bënim një vrimë në pjesën tonë 

dhe të mos i dëmtonim ata në kuvertën e 
sipërme, nëse i lënë të bëjnë çfarë të duan, të 
gjithë do të zhduken. Nëse i marrin për dore, 
do të shpëtohen dhe të gjithë do të shpëtohen.”3

Vetëm drejtësia individuale, pa punuar 
drejt reformës, nuk është e mjaftueshme për 
t’i ruajtur kombet dhe shoqëritë. Kjo është 
pikërisht ajo që Ebu Bekri r.a. kishte ndërmend 
t’ua përcjellë njerëzve kur tha: “O njerëz, 
recitoni këtë ajet: “O ju që besuat, ruajeni 
veten tuaj! Ai që ka humbur, nuk ju dëmton 
juve kur jeni në rrugë të drejtë...” (El Maide, 
105). E dëgjova të Dërguarin e Allahut a.s., të 
thoshte: “Nëse njerëzit shohin një zullumqar 
(shtypës) dhe nuk e marrin për dore, Allahu 
së shpejti do t’i ndëshkojë të gjithë.”4

Ky është misioni i përgjithshëm i individit 
mysliman. Çdo individ duhet ta ndërmarrë 
këtë detyrë që i është besuar dhe ta kryejë atë 
në masën më të plotë, nëse dëshiron që 
shoqëria e tij të jetë e drejtë. Kjo e kënaq Zotin 
dhe e bën krijimin të lumtur.

S’ka dyshim se Allahu është Dhuruesi i 
suksesit dhe Udhëzuesi në rrugën e drejtë. 
Nga myslimani dhe myslimanja kërkohet 
aktiviteti, puna dhe përpjekja për ta përhapur 
të vërtetën, për të urdhëruar në punë të mira 
dhe për të ndaluar nga punët e këqija dhe të 
neveritshme, duke qenë vetë shembull i lartë 
në praktikimin e fesë dhe sistemit islam, në 
mesin dhe rrethin ku ai apo ajo jetojnë.

Përtacia-dembellëku dhe neglizhenca nuk 
mund të gjejnë vend te personaliteti i myslimanit. Myslimani 
gjatë gjithë jetës është aktiv dhe i përngjan një burimi të ujit 
të pashtershëm, që është i pastër dhe i freskët, dhe i cili 
freskon edhe rrethin ku buron. E nganjëherë duhet të bëhet 
si qiriu i Naim Frashërit, të digjet dhe t’u bëjë dritë të tjerëve.

	 ______________________
 1	 El Xhevahir el Luluijjeh (315) El Ilam (432). Sherh Muslim nga El 

Neveviu (2/24, hadithi. 49). Fajd el Kadir (6/169, hadithi 8678). 
Sherh Muslim nga El Neveviu (2/23, hadithi 78). Sherh Muslim nga 
El Neveviu (2/18, hadithi 49). Sherh Muslim nga Kadi ‘Ijad (1/288, 
hadithi 49). Sherh el Arbain nga Ibën Dakik el Eid (101). El Bejan 
ue’l Tarif (3/215, hadith 1540). Sherh el Arba’in el Nevevi nga Ibën 
Dakik el Eid (102). 

2	 Sahihu i Buhariut, 3346, pjesa 4, f. 137. Libri i haditheve të 
profetëve, kapitulli: “Historia e Xhuxhi dhe Maxhuxhit”. Sahihu i 
Muslimit, 2880, pjesa 8, f. 166. Libri i Mundimeve dhe Shenjave të 
Orës së Fundit - Kapitulli: “Mundimet që po afrohen dhe hapja e 
barrierës së Xhuxhi dhe Maxhuxhit.”

3	 Është transmetuar nga Buhariu në Sahihun e tij, Libri i Partneriteteve, 
Kapitulli: “A lejohet të hidhet short në ndarje dhe të kërkohet short 
në të”, (3/139), nr. (2493).

4	 Transmetuar nga Ebu Davudi, El Tirmidhiu, El Nesaiu në El Kubra, 
Ibën Maxhe dhe Ahmedi - Sunen el Tirmidhi – 2168.

Myslimani i 
vërtetë nuk 
është kurrë 
pasiv. Ai është 
si një burim i 
pastër uji që 
freskon 
shoqërinë, 
apo si qiriu i 
Naim 
Frashërit, që 
digjet për t’u 
bërë dritë të 
tjerëve.



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 17

Nga temat e mëparshme, “Sahabët – 
hallka e parë në themelimin e 

medh hebit hanefi” dhe “Muhadramët, 
bashkë theme lues të hallkës së parë të 
medhhebit hanefi”, me argumente shkencore, 
kemi pa raqitur fuqinë e haditheve dhe 
gjithpër fshirjen e tyre në themelimin e 
medhhebit hanefi. E veçanta e këtyre 
punimeve qëndron në faktin se sahabët, që 
përfaqësojnë këtë shkollë, janë ndër ata që 
ishin më të diturit për jetën dhe veprimtarinë 
e Muhamedit a.s.. Punimet shkencore kanë 
treguar se mendimet e tyre përputhen me 
aspektin shkencor të medhhebit hanefi në 
rreth 90% të rasteve. Ata konsiderohen 
themeluesit e mendësisë së medhhebit 
hanefi. Sahabët janë të nderuar me privilegjin 
e takimit të tyre me Muhamedin a.s., 
privilegj që nuk i është dhënë askujt tjetër. 
Ndërsa, për sa i përket diturisë, gjejmë 

shumë tabiinë, veçanërisht muhadramë, të 
cilët u ngjanin atyre, madje ndonjëherë edhe 
dalloheshin nga disa sahabë. Kemi 
përmendur dëshmi të sahabëve për diturinë 
e tabiinëve, si edhe raste kur sahabët 
konsultoheshin me ta, kjo ishte më e shfaqur 
me tabiinët muhadramë. Pra, sahabët dhe 
tabiinët muhadramë vendosën themelet e 
medhhebit hanefi, duke formuar mendësinë 
dhe logjikën e qasjes së tij. Në asnjë mënyrë 
nuk mund të bëhet një ndarje apo prerje 
shkencore e qartë ndërmjet sahabëve dhe 
tabiinëve muhadramë, për arsyen e thjeshtë 
se një numër i konsideruar i sahabëve dhe 
tabiinëve muhadramë e pranuan Islamin në 
të njëjtën kohë, jetuan dhe vepruan në të 
njëjtën periudhë historike, madje shpesh 
edhe në të njëjtat vende. Kjo ndarje shkencore 
është më e lehtë me tabiinët që erdhën apo 
lindën pas vdekjes së Muhamedit a.s.. Sa i 

Tabiinët – hallka e dytë 
e ndërtimit të shkollës 
juridike hanefite
Dr. Muhamed Stublla

Sahabët dhe 
tabiinët 
muhadramë 
vendosën 
themelet e 
medhhebit 
hanefi, duke 
formuar 
mendësinë 
dhe logjikën e 
qasjes së tij. 



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202518

përket vlerës së gjeneratës së tabiinëve, që 
pasuan sahabët, Muhamedi a.s., i kishte 
renditur ata si gjeneratën më të mirë pas 
sahabëve. Prandaj, në mënyrë të natyrshme, 
gjejmë në mesin e tabiinëve figura që 
shquheshin për dituri dhe devotshmëri. 
Ndër tabiinët, nxënësit e sahabëve që 
formësuan themelet e medhhebit hanefi, 
duke e ndërtuar atë mbi parime dhe rregulla 
shkencore, veçojmë:

Seid ibën Fejruzin, i cili ishte një tabiin i 
shquar dhe besnik i madh. Jetoi në Kufe dhe 
transmetoi hadithe nga Ibën Abasi, Ibën 
Omeri1, Ebu Seid el Hudrij, Ebu Berze el 
Eslemij, si edhe nga sahabë të tjerë të 
gjeneratës së tyre. Seid ibën Fejruzi njihej si 
një dijetar i spikatur, ndër tabiinët më të ditur 
të brezit të vet. Ai mësoi dhe transmetoi prej 
shumë sahabësh, duke dhënë një kontribut të 
çmuar në përhapjen e hadithit dhe diturisë. 
Kontribuoi në zhvillimin shkencor të Kufes, 
në të cilën ndërroi jetë më 83 h..2 

2. Seid ibën Xhubejri r.a., ishte ndër tabiinët 
më të njohur për besnikëri, devotshmëri dhe 
dije. Ai jetoi në Kufe,3 u dallua për thellësinë 
në dituri, përkushtimin në adhurim dhe 
lidhjen e ngushtë me mësimet e sahabëve. 
Seid ibën Xhubejri është një nga figurat më të 
njohura të brezit të tabiinëve, i cili ndikoi 
fuqishëm në formimin e mendimit fetar në 
shkollën e Kufes dhe në themelimin e traditës 
shkencore, që më vonë u pasqyrua në 

medhhebin hanefi. Ai mësoi dhe transmetoi 
nga shumë sahabë. Imam Dhehebiu ka 
numëruar katërmbëdhjetë sahabë nga të cilët 
ka transmetuar, ndër ta: Ibën Umeri, Ibën 
Abasi, Ebu Hurejra, Ibën ez Zubejri, Enes 
ibën Maliku, Ebu Seid el Hudrij, Aisheja r.a., 
dhe të tjerë. Po ashtu, imam Dhehebiu 
përmend me emra njëqind transmetues, që 
kanë transmetuar hadithe nga Ibën Xhubejri, 
dhe atë në vetëm gjashtë koleksionet e njohura 
të hadithit dhe, nëse i përfshijmë edhe 
koleksionet e tjera, numri i tyre do të jetë edhe 
më i madh. Kjo tregon se ai ishte mësues i 
shumë dijetarëve të shquar.4 Hadithet e 
transmetuara prej tij, nga dijetarë dhe juristë 
të njohur, të cilët morën diturinë e tyre 
drejtpërdrejt nga sahabët, përbëjnë dëshmi të 
qarta për fuqinë dhe autenticitetin e haditheve 
në ndërtimin e medhhebit hanefi. Kur një 
medhheb përfaqësohet nga dijetarë të një 
kalibri kaq të lartë, të lidhur ngushtë me 
burimin e parë të sunetit, është e pakuptimtë 
dhe e pajustifikuar shkencërisht të thuhet se ai 
nuk përfaqëson sunetin. Një pretendim i tillë 
nuk është vetëm jo shkencor, por përbën një 
devijim të rëndë në historinë intelektuale të 
myslimanëve. Seid ibën Xhubejri, njëri prej 
themeluesve shpirtëror dhe intelektual të 
shkollës së Kufes, ishte prej atyre që sakrifikuan 
dhe udhëtuan në vende të ndryshme për të 
arritur dituri. Ai ishte lexues dhe njohës i thellë 
i Kuranit dhe i kiraeteve të tij. Në muajin 

Kur një 
medhheb 
përfaqësohet 
nga dijetarë të 
një kalibrit të 
lartë, të lidhur 
ngushtë me 
burimin e parë 
të sunetit, 
është e 
pakuptimtë 
dhe e 
pajustifikuar 
shkencërisht të 
thuhet se ai 
nuk 
përfaqëson 
sunetin. 



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 19

Ramazan, kur udhëhiqte xhematin, një ditë 
lexonte sipas kiraetit të transmetuar nga Ibën 
Mesudi, ditën tjetër sipas kiraetit të 
transmetuar nga Zejd ibën Thabiti, ndërsa 
ditën pasuese sipas një leximi tjetër. Kjo 
tregon për zotësinë e tij të jashtëzakonshme për 
Kuranin famëlartë.5 Seid ibën Xhubejri ishte 
ndër nxënësit më të dashur dhe më të dalluar 
të Ibën Abasit r.a.. Është transmetuar se, kur 
disa njerëz e pyetnin Ibën Abasin për çështje 
fetare, ai u thoshte: “A nuk është në mesin tuaj 
Ibën Xhubejri?”6 D.m.th., përderisa e keni 
Ibën Xhubejrin, nuk keni nevojë të më pyesni 
mua. Në një rast tjetër, Ibën Abasi i kishte 
kërkuar atij të jepte fetva në praninë e tij, gjë 
që përbën një vlerësim të lartë dhe një dëshmi 
të qartë për pozitën e tij shkencore. Nga këto 
dëshmi kuptohet qartë se saktësia e medhhebit 
hanefi është mbështetur në bazat e forta të 
transmetimit dhe të dijes, të dëshmuara nga 
vetë sahabët më të ditur dhe më të afërt me 
Pejgamberin a.s.. Imam Ahmed ibën Hanbeli 
ka thënë: “Kur u vra Ibën Xhubejri, ai ishte 
ndër më të diturit e kohës së tij, nuk kishte 
njeri që nuk kishte nevojë për diturinë e tij.” 
Ai konsiderohej ndër dijetarët që përmblodhën 
të gjitha fushat e dijes islame dhe u shqua në 
secilën prej tyre.7 Këto dëshmi tregojnë qartë 
se deklarimet për figurat e tilla të dijes dhe 
devotshmërisë, si Ibën Xhubejri, janë dëshmi e 
fuqishme për seriozitetin dhe profesionalizmin 
e dijetarëve që hodhën bazat e mendësisë të 
medhhebit hanefi.

3. Ibrahimi ibën Jezid Nehaiu r.a., ishte një nga dijetarët më 
të shquar të brezit të tabiinëve. Ai konsiderohej koka dhe 
referenca e dijes, gjeni i rrallë, jurist i jashtëzakonshëm dhe 
asket i njohur. 

Ai adhuronte dhe rikujtonte shpesh Allahun, dhe njihej si 
“zotëria i tabiinëve” dhe “më i dituri i kohës së tij”. Ishte hafëz 
i dalluar dhe nuk kishte zakon të shkruante dijen apo 
hadithet, sepse kishte memorie të jashtëzakonshme. Ai e 
kishte takuar Aishen r.a., dhe si fëmijë, para moshës madhore, 
kishte hyrë dhe dëgjuar atë në shtëpinë e saj. Më vonë u bë 
myfti i Kufes. Ibrahimi rridhte nga një familje intelektuale 
dhe e ditur. Xhaxhai i tij ishte imam Alkameja, me të cilin 
ishte i pandarë, ndërsa daja i tij ishte imam El Esvedi, të dy 
muhadramë, pra nga ata që e kishin pranuar Islamin në 
kohën e Pejgamberit a.s., por pa e takuar atë. Këta ishin 
mësuesit dhe udhëheqësit e tij, ndër më të shquarit e kohës 
së tyre. Imam Ibrahimi ishte njohës i thellë i fikhut të Ibën 
Mesudit r.a., gjë që është e natyrshme, pasi mësuesit e tij ishin 

nxënësit më të mirë të Ibën Mesudit. Imami 
dhe dijetari i hadithit, Shabiu, me rastin e 
vdekjes së Ibrahimit, kishte thënë: “Nuk ka 
mbetur askush si Ibrahimi.” Ndërsa Imam 
Ameshi, një tjetër dijetar i madh i hadithit, 
kishte thënë: “Për çdo hadith që e kam pyetur 
Ibrahim Nehaiun, jo vetëm që më është 
përgjigjur, por më ka dhënë edhe informacione 
të reja, të cilat unë nuk i dija më parë.” Ai 
shtonte: “Ibrahimi ishte mendjehollë në 
hadith, kur e pyesja për diçka, ai nuk fliste nga 
mendja e vet.” Këto dëshmi nga dijetarët më 
eminent islam dhe të hadithit, tregojnë qartë 
për fuqinë e njohjes së hadithit nga njëri prej 
ndërtuesve dhe figurave kryesore të 
medhhebit hanefi. Si mund të thuhet se 
hanefitë nuk janë ndjekës të sunetit, kur 
prijësit e tyre ishin dijetarë të këtij niveli, të 
cilët njihnin dhe transmetonin hadithet me 
saktësi të jashtëzakonshme? Kjo është një 
pohim i pavërtetë dhe i hedhur poshtë edhe 
nga dijetarët më të shquar të hadithit të asaj 
kohe, si Imam Shabiu dhe Imam Ameshi. 
Imam Shabiu, me rastin e vdekjes së Ibrahimit, 
kishte thënë: “Betohem në Allahun, nuk ka 
mbetur njeri i ditur si Ibrahimi, as në Kufe, as 
në Basra, as në Sham, dhe as në Hixhaz.” Këto 
ishin qendrat më të mëdha të dijes islame të 
kohës, çka e tregon nivelin e lartë të tij. Fjalët 
nuk mund ta përshkruajnë shkallën e dijes së 
Imam Ibrahimit.8 Ai konsiderohet një nga 
figurave më me ndikim në ndërtimin dhe 
përhapjen e medhhebit hanefi. Për ta 

dëshmuar këtë, mjafton të përmendim faktin se Imam 
Muhamed ibën el Hasen Shejbani, dijetari dhe shkruesi i 
medhhebit hanefi, në librin e tij “El Athar”, përmend gjithsej 
982 transmetime. Nga këto, 532 janë “maktu’a” (fjalë të 
tabiinëve), të transmetuara nga 29 tabiinë. Nga këto 
transmetime, 450 janë vetëm nga Ibrahim Nehaiu, që 
përbëjnë 84.6% të këtyre transmetimeve.9 Kjo tregon qartë se 
ai ishte figura qendrore dhe referenca kryesore e medhhebit 
hanefi. Këtë e përforcon edhe dr. Muhamed Kalaxhij, në një 
punim të tij voluminoz për Ibrahim Nahiun, i cili u botua në 
vitin 2007, nga Shtëpia Botuese “En Nefais” në Egjipt. Në këtë 
libër, autori trajton 100 çështje juridike të Imam Ibrahimit 
dhe i krahason me mendimet e medhhebit hanefi, duke 
vërtetuar se rreth 86% e tyre përputhen plotësisht me 
qëndrimet e medhhebit. Imam Ibrahimi r.a. ndërroi jetë në 
vitin 96 h..10 

Përputhshmëria e jashtëzakonshme e medhhebit me 
mendimet e sahabëve dhe atyre tabiinëve më të shquar, e cila, 

Përputhshmëria 
e jashtëza
konshme e 
medhhebit me 
mendimet e 
sahabëve dhe 
atyre tabiinëve 
më të shquar, e 
cila, sipas 
dëshmive, sillet 
nga 84% deri në 
92%, tregon 
qartë se 
medhhebi 
hanefi është 
medhheb i 
sahabëve dhe 
tabiinëve, një 
vazhdimësi e 
logjikshme dhe 
e saktë e 
mendimit fetar 
të brezave të 
parë të Islamit.



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202520

sipas dëshmive, sillet nga %84 deri në %92, 
tregon qartë se medhhebi hanefi është medhheb 
i sahabëve dhe tabiinëve, një vazhdimësi e 
logjikshme dhe e saktë e mendimit fetar të 
brezave të parë të Islamit. Prandaj, ne nuk 
mund të ndjekim një rrugë tjetër, përveçse të 
kapemi fort pas këtij litari të shëndoshë dhe të 
pandashëm, medhhebit hanefi, i cili e paraqet 
fenë në bazë të parimeve dhe argumenteve të 
Sheriatit: Kuranit, Sunetit, ixhmasë 
(konsensusit) dhe kijasit (analogjisë). Kush 
largohet nga kjo rrugë dhe nga rrugët e tri 
medhhebeve të tjera, bie në injorancë dhe 
rrezikon të devijojë ose të rrëshqasë në 
ekstremizëm. Një aspekt shumë i rëndësishëm 
për t’u kuptuar është se sahabët dhe tabiinët 
kishin një metodë të veçantë të transmetimit, 
pranimit dhe interpretimit të haditheve. Për 
shembull, Ibrahim Nehaiu transmetonte 
hadithe nga Ibën Mesudi r.a., edhe pse ky 
kishte ndërruar jetë rreth 15 vite para lindjes 
së Ibrahimit (i cili lindi në vitin 47 h.). Imam 
Shabiu e kishte pyetur: “Si e transmeton 
hadithin nga Ibën Mesudi, kur nuk e ke 
takuar atë?” Ibrahimi i ishte përgjigjur: “Nëse 
them ky hadith ka ardhur përmes filanit nga 
Ibën Mesudi, dije se e kam dëgjuar vetëm nga 
ai që e përmenda. Por nëse them ka thënë 
Ibën Mesudi, dije se e kam dëgjuar nga disa 
persona që më kanë treguar se Ibën Mesudi 
ka thënë kështu.”11 Kjo tregon se hadithet që 
vijnë drejtpërdrejt nga sahabët përmes rrugëve 
të shumëfishta transmetimi janë më të forta 

dhe më të sigurta sesa ato që vijnë nga një 
person i vetëm. Pra, kur një imam i shquar 
dhe dijetar i madh transmeton drejtpërdrejt 
nga sahabët, transmetimi i tij është i verifikuar 
dhe i pranuar nga ana e tij. Në këtë mënyrë, 
gjykimi i tyre për saktësinë e haditheve është më 
i fuqishëm se i kujtdo tjetër, dhe kjo përbën 
metodologjinë shkencore të dijetarëve hanefi në 
shekullin e parë dhe të dytë hixhri. Ky koncept 
dallon nga metoda e hadithologëve të 
mëvonshëm, që u fokusuan më shumë në 
zinxhirin e transmetimit, transmetues pas 
transmetuesi.

Në realitet, konfirmimi i saktësisë së 
haditheve të transmetuara nga tabiinët 
muxhtehidë është më i pranueshëm dhe më i 
besueshëm sesa gjykimet e mëvonshme, të cilat 
nuk mund të krahasohen me standardet dhe 
saktësinë e dijetarëve të brezit të parë. Edhe 
medhhebi maliki është ndërtuar mbi një 
koncept apo logjikë të ngjashme të verifikimit 
dhe pranimit të haditheve në fushën e 
jurisprudencës islame, të cilat pranohen për 
argumentim në fikh.

4. Amir ibën Sherahil Shabiu, tabiin i njohur, 
i cili ka lindur rreth viteve 20–21 h. dhe ka 
vdekur midis viteve 104–109 h..12 Ai ka takuar 
mbi 500 sahabë, ndër më të njohurit: Aliun 
r.a.,13 Ebu Hurejrën, Ibën Omerin, Ibën Abasin 
e të tjerë. Ky fakt tregon lidhjen e tij të 
pandashme me Sunetin. Nëse një numër kaq 
i madh sahabësh nuk mjafton për ta 

Konfirmimi i 
saktësisë së 
haditheve të 
transmetuara 
nga tabiinët 
muxhtehidë 
është më i 
pranueshëm 
dhe më i 
besueshëm 
sesa gjykimet e 
mëvonshme, 
të cilat nuk 
mund të 
krahasohen 
me standardet 
dhe saktësinë e 
dijetarëve të 
brezit të parë.



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 21

konsideruar dikë të rrënjosur në mësimet e Sunetit, atëherë 
kush mund të pretendojë se ka takuar më shumë sahabë dhe 
ka mësuar më shumë prej tyre për të pasur këtë të drejtë 
gjykimi? Shabiu ishte hafëz i shquar, saqë thoshte: “Nuk kam 
shkruar kurrë, dhe as nuk kam dëshiruar që dikush të më 
përsërisë të njëjtin hadith dy herë.” Dijetari i madh Imam 
Mekhuli r.a., ka thënë: “Nuk kam parë njeri më të ditur për 
Sunetin dhe trashëgiminë islame sesa Imam Shabiun.” Shabiu 
për rreth tetë muaj ishte shoqërues i pandashëm i Ibën 
Omerit r.a., i cili ishte i njohur për kujdesin e veçantë ndaj 
hadithit. Ky dijetar i shquar, jo vetëm në Kufe, por në gjithë 
botën islame të asaj kohe, ishte i njohur në të gjitha disiplinat 
e dijes, veçanërisht në hadith. Ai ishte njëri nga ndërtuesit e 
medhhebit hanefi, një figurë e rëndësishme dhe me ndikim të 
madh në aspektin shkencor dhe juridik të këtij medhhebi, 
sidomos në fushën e gjykimit. Kjo tregon konsekuencën e 
shëndoshë me të cilën është bekuar medhhebi hanefi, prandaj 
me plot të drejtë thërrasim në këtë rrugë. Imam Shabiu ishte 
gjithashtu njohës i mirë i matematikës, çka dëshmon për 
nivelin e lartë shkencor të dijetarëve të Kufes dhe për gjerësinë 
e dijes së tij. Ai ishte asket, rikujtues i shpeshtë i Allahut dhe 
adhurues i përulur.

5. Amir bin Ebu Musa el Eshariu r.a., tabiin i nderuar, biri 
i sahabiut të njohur Ebu Musa el Eshariut r.a.. Ai kishte 
mësuar dhe kishte takuar shumë sahabë, duke filluar nga 

babai i tij, Ibën Omeri, Aisheja 
r.a., e të tjerë. Ishte gjykatës i 
Kufes pas Imam Shurejhit,14 
çka tregon për nivelin e lartë të 
diturisë dhe besueshmërinë e 
tij, pasi detyra e gjykatësit në 
atë kohë u besohej vetëm 
dijetarëve të zgjedhur, 
veçanërisht në një periudhë 
kur në mesin e myslimanëve 
kishte shumë dijetarë të 
mëdhenj. Ka ndërruar jetë në 
vitin 103 hixhri.

6. Sead ibën Ubejd es 
Sulemij. Imam i shquar i 
Kufes, transmetues i njohur 
dhe i besueshëm. Takoi shumë 
sahabë dhe ishte mësues i 
shumë transmetuesve dhe 
dijetarëve të shquar. Ai 
përfaqëson një hallkë të 
rëndësishme në zinxhirin e 
dijes dhe të transmetimit të 
hadithit.15

7. Jahja bin Vethab el Esedij, 
tabiin i njohur, personalitet i 

respektuar dhe i besueshëm i Kufes. Ishte lexues i dalluar i 
Kuranit dhe një nga imamët më të shquar të leximit dhe 
kirateve. Përveç kësaj, ishte edhe gjuhëtar i njohur. Ka vdekur 
në vitin 103 h..16

Këta dijetarë nga radhët e tabiinëve janë vetëm disa prej 
figurave të mëdha shkencore të kësaj hallke të artë të 
transmetimit, për të cilët kanë dëshmuar sahabë dhe tabiinë 
të tjerë. Dëshmia e tyre jo vetëm që është e pranuar, por 
llogaritet si garanci për saktësinë e transmetimeve dhe të 
kuptimeve të tyre. Ata ishin dijetarë, gjykatës, imamë, 
hadithologë, juristë, lexues të Kuranit dhe asketë të rrallë, 
cilësi që përbëjnë shembullin më të lartë të dijes dhe 
devotshmërisë. Këto virtyte duhet t’i synojë çdo njeri, dhe 
kush di t’i vlerësojë ato, duhet të ndjekë gjurmët e tyre. Në 
asnjë rrethanë, askush nuk ka të drejtë të zhvlerësojë ose të 
gjykojë për saktësinë, rrugën dhe mendësinë shkencore të 
sahabëve dhe tabiinëve, e cila është shndërruar në një 
mendësi medhhebore. Ky privilegj i takon dhe i është dhënë 
katër medhhebeve, ndër të cilat i pari në rend historik dhe 
metodologjik është medhhebi hanefi. Çdo rrugë ose përzierje 
tjetër jashtë këtyre kornizave përfaqëson një qasje individuale 
ose grupore të cekët, përballë metodologjive që janë përdorur 
në medhhebet e njohura të Islamit.

	 ______________________
1	 Ibën Hiban, Muhamed ibën Hiban, Eth Thikat, (Indi, Vizareh el 

Mearif llihukumeh el Alije el Hindijeh, 1973), 4/286.
2	 Edh Dhehbij, Shemsudin, Sijer Ealam en Nubela, (Bejrut, Muesestu 

err Rrisaleh, 1996), 4/279-280.
3	 El Ixhlij, Eth Thikat, 1/181.
4	 Edh Dhehebij, Shemsudin, Tehdhib el Kemal fi Esma err Rrixhal, 

(Bejrut, Mesesetu err Rrisaleh, 1992), 20/306.
5	 Ibën Hakan el Bermekij, Shemsudin Ahmed, Vefjat el Ajan ve 

Enbaë Ebnaë el Ezman, (Bejrut, Dar Sadim, 1994), 2/371.
6	 Edh Dhehebij, Tehdhib el Kemal fi Esma err Rrixhal, 10/364.
7	 Ibën Hakan el Bermekij, Vefjat el Ajan ve Enbaë Ebnaë el Ezman, 

2/372-375.
8	 Shih: Ibën Es Sead, Muhamed, Et Tabekat el Kubra, (Bujrut, Dar el 

Kutub el Ilmijeh, 1990). 6/279-290 
9	 Shih, Revistën e Fakultetit të Studimeve Islame, Boletini, nr. 2, 

Prishtinë – Kosovë.
10	 Ibën es Sead, Et Tabekat el Kubra, 6/291
11	 Et Tahavij, Ahmed ibën Muhamed, Sherh Mushkil el Athar, (Bejrut, 

Muessesetu err Rrisale, 1494 h.) 14/519. Shih në formë të zgjeruar 
në: Stublla, Muhamed, Menhexh Muhamed ibën el Hasan esh 
Shejbani fi Kitabihi el Huxheh ala Ehl el Medineh – Diraseh el 
Hadithijeh, (temë e doktoratës, e mbrojtur dhe gjendet në 
Universitetin e Jordanisë, në bibliotekën e saj) f. 147-148.

12	 Ibën Hiban, Muhamed ibën Hiban, Eth Thikat, (Indi, Vizareh el 
Mearif llihukumeh el Alije el Hindijeh, 1973), 5/185. 

13	 El Buahri, Muhamed ibën Ismail, Et Terih el Kebir, (Rijad, en 
Nashir el Mutemejiz lit Tiba’ah ve et Tevzië, 2019) 7/549.

14	 Ebu Naser, Ahmed ibën Muhamed, El Hidajeh ve el Irshad fi 
Mearifeti Ehl eth Thikah ve es Sedad, (Bejrut, Dar el Marifeh, 1407 
h.) 2/557. 

15	 El Buahri, Et Terih el Kebir, 5/48.
16	 Ebu Shejh el Asbehani, Abdullah, Tabekat el Muhadithin bi Asbehan 

ve el Varidine Alejha, (Bejrut, Muesesetu err-Rrisaleh, 1992), 
1/358.

“Nuk kam 
parë njeri më 
të ditur për 
Sunetin dhe 
trashëgiminë 
islame sesa 
Imam 
Shabiun.”

Imam Mekhuli r.a., 



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202522

A lejohet që të shikohet në Kuran dhe të 
lexohet një sure e caktuar, që nuk e 

dimë përmendsh gjersa jemi duke falur 
namaz nafile (vullnetar)?

A MUND TË BËHET DUA (LUTJE) 
NË SEXHDE GJATË NAMAZIT 
FARZ?
Përgjigjja:

Me emrin e Allahut, Mëshiruesit, 
Mëshirbërësit!

Në parim, nuk lejohet që dikush, i cili nuk 
di sure përmendsh, të shikojë në Kuran dhe 
të lexojë pjesë nga Kurani gjatë namazit. Nëse 
dikush, i cili nuk di përmendsh sure nga 
Kurani, shikon dhe lexon pjesë nga Kurani 

gjatë namazit, atëherë namazi i tij është jo 
valid.

Parimisht, është e lejuar që të bëhet dua 
(lutje) në sexhde gjatë namazit farz, nëse 
personi është duke e falur namazin 
individualisht (dhe jo me xhemat). Ky rregull 
i nënshtrohet kushteve të poshtëpërmendura:

Duaja duhet të jetë në arabisht;
Duaja duhet të jetë dua nga Suneti.
Është e këshillueshme që në sexhde, të mos 

thuhen dua përveç tesbihateve të porositura, 
ngaqë një gjë e tillë është në kundërshtim me 
Sunetin.

Allahu i Gjithëdijshëm e di më së miri!
Shqipëroi: Daim Abazi

Leximi i Kuranit gjatë namazit 
duke shikuar në Mus’haf dhe 
duaja gjatë sexhdes
Myfti Ebrahim Desai

Në parim, nuk 
lejohet që 
dikush, i cili 
nuk di sure 
përmendsh, të 
shikojë në 
Kuran dhe të 
lexojë pjesë 
nga Kurani 
gjatë namazit. 



FAMILJE & EDUKIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 23

Për fat të keq, familja është atakuar në 
lloj-lloj forme dhe metode. Është 

synuar shkapërderdhja, prishja dhe 
deformimi i saj. Ne vitet e fundit, familja 
pësoi lëkundje të mëdha, nga të cilat 
shpeshherë hasim edhe në iniciativa të 
ndryshme dhe të shëmtuara, të cilat kanë për 
qëllim shkatërrimin e saj që nga themeli.

Gjithsesi është e ditur se familja e shëndoshë 
është celula, qeliza, bërthama kryesore e një 
shoqërie të shëndoshë, të suksesshme dhe të 
mbarë. Nuk mund të kemi breza të shëndoshë 
dhe breza të mirë nëse nuk posedojmë familje 
të mira dhe të shëndosha.

Duhet potencuar se nuk do të ketë familje 
të mira nëse pjesëtarët e asaj familje nuk janë 
të mirë, me theks të veçantë te gruaja, e cila 
është shtylla kryesore e familjes. Nga këtu 
kuptohet fare mirë se për çfarë arsye luftohet 
për “lirinë” e gruas, dhe mospërfilljen e asnjë 
rregulli dhe norme nga ana e saj.

Ata të cilët pretenduan se po punojnë për 
“lirinë” e gruas, mu të njëjtin janë të cilët 
mundohen t’i shkatërrojnë familjet e 
formuara dhe të edukuara mirë.

Nëse ka një institucion që krijon zakone, 
formon personalitete, transformon menta
litetin, kultivon mekanizmin e ndërgjegjes, 
nxitë solidaritetin shoqëror, zhvillon empa
tinë shoqërore, përgatitë gjenerata potenciale 
për sfidat e ardhshme, parandalon dhe 
zgjidhë probleme, ajo është familja.1

Kush më mirë se sa Kurani dhe jeta e 
Pejgamberit Muhamed a.s. na mëson se 
familja e shëndoshë formon breza të 
shëndoshë, të dobishëm për vetën dhe të 
tjerët, edukon gjenerata, i formon ata dhe i 
kalit për jetën dhe sfidat e saj.

Nuk gjendet një portretizim më elokuent i 
ndikimit të familjes në rritjen e fëmijëve të 
shëndetshëm sesa fjalët e Zotit të Plotfuqishëm: 
“Me lejen e Allahut toka e mirë mbinë bimët, e 
ajo që nuk është kualitative, ajo nuk mbinë 
vetëm (pak) me vështirësi...” (El Araf, 58).

Sa e ngjashme është familja me një tokë të 
begatë e pjellore, që, kur kultivohet me dashuri 
dhe kujdes, lind fëmijë me prirje të pastra e 
vlera të mira2

Edukimi familjar si 
garancë për formimin e 
brezave të ardhshëm
Florentina Tërmkolli

Është e ditur 
se familja e 
shëndoshë 
është celula, 
qeliza, 
bërthama 
kryesore e një 
shoqërie të 
shëndoshë, të 
suksesshme 
dhe të mbarë. 



FAMILJE & EDUKIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202524

Ruajta, kujdesi dhe edukimi e familjes janë 
obligim, d.m.th. detyrë e domosdoshme që 
kurrë në jetë nuk bënë të anashkalohet.

Allahu i Madhëruar, në Librin e Tij fisnik, 
thotë: “O ju që keni besuar! Ruani vetën dhe 
familjet tuaja nga zjarri…” (Tahrim, 6).

Po ashtu, Pejgamberi a.s., ka thënë: 
“Çdonjëri nga ju është kujdestar dhe çdonjëri 
është përgjegjës për atë që është nën kujdesin 
e tij.”3

Edukata familjare përbëhet nga përbërës të 
shumtë, e disa nga ta janë: edukata fizike, 
morale, shpirtërore, estetike, mendore etj.. 
Edukata është një e pandashme, por për të 
ofruar kuptimin e këtij termi dhe obligimi 
madhor për lexuesin është ndarë në këtë 
formë.

Edukimi i brezave të rinj ishte pjesë e 
misionit të pejgamberëve të Zotit. Ata u 
munduan tërë jetën e tyre që ky amanet të 
vendoset në vendin e vet.

Ibrahimi a.s. ishte një nga pishtarët në këtë 
fushë. Kurani e përshkruan misionin e tij në 

mënyrë të qartë, ku tha: “Kujto kur Zoti i vet, 
Ibrahimin e provoi me disa obligime, e Ai i tha: 
“Unë po të bej ty prijës të njerëzimit!” Ai tha: 
“Edhe nga pasardhësit e mi!” Zoti tha: 
“Mirësinë Time nuk mund ta gëzojnë mizorët.” 
(El Bekare, 124).

Shiko ambicien e Ibrahimit a.s. dhe lartësinë 
e saj! Ai u lut Zotit të Madhëruar dhe i kërkoi 
Atij të nxirrte nga bijtë e tij pasardhës që do t’i 
bindeshin dhe do ta adhuronin Zotin e 
Lartësuar. Ai nuk u kënaq me kaq; 
përkundrazi, ambicia e tij ishte të ishte një 
imam që do të pasohej në mirësi. Ai donte që 
adhurimi i tij të lidhej me adhurimin e 
fëmijëve dhe pasardhësve të tij. Kjo sjell 
shpërblim më të madh dhe një rezultat më të 
mirë. Sa e madhe ishte ambicia e tij!4

Jakubi a.s., edhe në agoninë e vdekjes, deshi 
të sigurohej se i la pasardhësit e tij njerëz që 
besuan Krijuesin e tyre, për arsye se kjo është 
ajo shtylla kryesore dhe mbrojtja më me vlerë 
që do t’i ruaj gjatë gjithë jetës,5 pra besimi në 
Një Zot.

Kur i hedhim një vështrim kaptinës 
Llukman, shohim se kjo kaptinë fillon nga 
besimi duke kaluar te vepra, duke i shoqëruar 
këto me një edukatë dhe etikë shumë të lartë. 
E tëra kjo është ajo mburoja ku i ruan fëmijët 
dhe gjeneratat e reja nga devijimi dhe 
humnera.

Po ashtu, shohim në të se sa bukur prindi i 
suksesshëm derdh mundin dhe djersën për ta 
përgatitur birin e tij që të jetojë me dinjitet, 
dhe t’i përballoj sfidat e kësaj bote, se si të jetë 
i qëndrueshëm dhe i paluhatshëm në besimin 
dhe bindjen e tij, se çfarë duhet të veprojë, dhe 
si të veprojë, në mënyrë që të mos thyhet 
kurrë në jetën e tij.6

Brezat e shëndoshë rrjedhin nga familjet e 
edukuara mirë, mbarë dhe drejtë, për këtë 
duhet ta ruajmë familjen me tërë qenien tonë.
	 ______________________
1	 Shih: “Familja kjo çerdhe e sfiduar nga moderniteti”, 
Labinot Kunushevci, dhe “Edukata Familjare”, Islam 
Dizdari dhe Bahri Aliu. 
2	 Shih: www.alukah.net.
3	 Buhariu, nr.7138.
4	 Shih: www.alukah.net.
5	 Shih: El Bekare, 133.  
6	 Shih: Llukman, 13-19.

“Çdonjëri nga 
ju është 
kujdestar dhe 
çdonjëri është 
përgjegjës për 
atë që është 
nën kujdesin e 
tij.”

Muhamedi, a.s.



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 25

Vitet ’60 të shekullit XX përbëjnë një 
kapitull të rëndësishëm në historinë 

kulturore dhe arsimore të Kosovës. Ato sollën 
një gjallërim të dukshëm të jetës intelektuale 
shqiptare, një zgjerim të botimeve në gjuhën 
shqipe dhe një ngritje të institucioneve të para 
shkencore, që më vonë do të shërbenin si 
themel për krijimin e Universitetit të 
Prishtinës.

Kjo periudhë shënoi gjithashtu fillimin e 
afrimit të botës akademike të Kosovës me atë 
të Shqipërisë. Për herë të parë, pas shumë 
dekadash ndarjeje, u krijuan ura të vërteta 
bashkëpunimi arsimor dhe shkencor 
ndërmjet Tiranës dhe Prishtinës, që do të 
luanin një rol vendimtar në zhvillimin e 
arsimit të lartë shqiptar në hapësirat e ish-
Jugosllavisë.

Në vitin 1967, një delegacion i Bashkësisë 
së shkollave të larta dhe fakulteteve të 
Republikës Socialiste Federative të Jugo
sllavisë zhvilloi një vizitë zyrtare në 
Universitetin e Tiranës, duke shënuar nisjen 
e një etape të re në marrëdhëniet ndëruniver
sitare ndërshqiptare. Vetëm një vit më vonë, 
më 1968, një grup punonjësish shkencorë nga 
Tirana morën pjesë në Simpoziumin e 
organizuar në Prishtinë me rastin e 
500-vjetorit të vdekjes së Gjergj Kastriotit-
Skën derbeut. Pikërisht gjatë këtyre 
kontak teve, u hodhën edhe hapat e parë për 
bashkëpunimin institucional, që u kurorëzua 
në vitin 1970 me nënshkrimin e marrëveshjes 
dhe protokollit të parë ndëruniversitar.

Që nga ajo kohë, protokolli ripërtërihej çdo 
vit, duke forcuar lidhjet arsimore dhe 
shkencore midis Prishtinës dhe Tiranës,1 një 
proces që do të kishte ndikim të thellë në 
formimin e brezit të parë të intelektualëve të 
Kosovës.

ARRITJET SHKENCORE DHE 
KULTURORE TË KOSOVËS
Në gjysmën e dytë të viteve ’60 të shekullit 

XX, intelektualët shqiptarë të Kosovës u 
shndërruan në bartës të një procesi të thellë 
vetëdijesimi kombëtar dhe kulturor. Në një 
periudhë të ndërlikuar politike, ata artikuluan 
me guxim tezën se shqiptarët e Kosovës janë 
pjesë e pandarë e kombit shqiptar - një popull 
me një histori, një kulturë dhe një gjuhë të 
përbashkët.

Zhvillimet kulturore në 
Kosovë para viteve ’90 dhe 
kontrolli i regjimit të Tiranës
Xhafer Sadiku

Në vitin 1967, 
një delegacion 
i Bashkësisë së 
shkollave të 
larta dhe 
fakulteteve të 
Republikës 
Socialiste 
Federative të 
Jugo sllavisë 
zhvilloi një 
vizitë zyrtare 
në 
Universitetin e 
Tiranës, duke 
shënuar nisjen 
e një etape të 
re në 
marrëdhëniet 
ndëruniver
sitare 
ndërshqiptare. 



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202526

Kjo ide u bë boshti i vizionit të tyre shkencor 
dhe kombëtar, dhe i shtyu ata të trajtonin jo 
vetëm çështje lokale, por edhe problemet e 
përgjithshme të shkencës dhe kulturës 
shqiptare.

Në këtë frymë, në Prishtinë u zhvilluan 
studime të rëndësishme për historinë e 
Shqipërisë, për gjuhën letrare shqipe dhe për 
letërsinë. Në Tiranë, pushteti politik kishte 
vënë censurë të ashpër mbi letërsinë shqipe 
dhe zbatohej vetëm rryma e realizmit socialist, 
ndryshe ndodhte në Prishtinë. Atje nuk kishte 
një censurë të tillë përkundrazi, botoheshin 
edhe ajo pjesë e shkrimtarëve shqiptarë të 
traditës, që në Tiranë ishin ndaluar.

Krahas punës studimore, institucionet 
kosovare ndërmorën nisma të rëndësishme 
botuese: u ribotuan vepra shkencore dhe 
letrare nga autorë të Tiranës, shpesh me cilësi 
teknike më të lartë, duke e kthyer Prishtinën 
në një qendër të gjallë të përhapjes së kulturës 
shqiptare në arenën ndërkombëtare.

Një tjetër dimension i rëndësishëm ishte 
hapja e institucioneve shkencore të Kosovës 
ndaj bashkëpunimit ndërkombëtar. Në 
revistat e Prishtinës filluan të botonin 
albanologë nga Gjermania, Shtetet e 
Bashkuara dhe vende të tjera, ndërsa në simpoziume dhe 
sesione shkencore ftoheshin studiues të huaj për t’u njohur e 
specializuar në fushën e studimeve shqiptare. Po kështu, 
ekipe kërkimore kosovare udhëtonin në arkiva dhe biblioteka 
evropiane, duke arritur rezultate të çmuara në kërkimet 
historike dhe gjuhësore.

Në këtë kontekst, Instituti Albanologjik i Prishtinës, u bë 
institucioni më përfaqësues i kësaj lëvizjeje. Ai vepronte 
tashmë me vetëdijen e një autoriteti qendror për problemet 
shqiptare, duke ftuar edhe studiues nga Tirana - veçanërisht 
në fushën e folklorit dhe etnografisë - me synimin për të 
botuar revistën “Folklori dhe etnografia shqiptare”. Në të 
njëjtën kohë, u vendosën ura bashkëpunimi me qendra të 
tjera albanologjike jashtë vendit, si ajo e Palermos, e drejtuar 
nga Zef Valentini dhe ajo e Mynihut.

Falë kësaj veprimtarie të gjerë, Prishtina nisi të afirmohej si 
një qendër e barabartë me Tiranën në fushën e kërkimeve 
shkencore dhe kulturore. Ky zhvillim nuk ishte vetëm një akt 
shkencor, por edhe një proces identitar me domethënie të 
thellë politike: ai tregoi se kultura mund të shërbejë si mjet i 
fuqishëm për ruajtjen e identitetit dhe afirmimin e një populli 
në rrethana historike të vështira.

Intelektualët dhe studiuesit kosovarë të 
asaj kohe, përmes punës së tyre të palodhur 
në fushën e albanologjisë, vendosën the
melet e një tradite të re të mendimit 
shken cor shqiptar, duke e bërë Prishtinën 
një pol të rëndësishëm të kulturës kom
bëtare. Megjithatë, arritjet e tyre ngjallën jo 
rrallë edhe ndjenja xhelozie dhe mosmi
ratimi në qarqe të caktuara akademike në 
Tiranë, ku rivaliteti institucional dhe politik 
shpesh zbehte frymën e bashkëpunimit 
gjithëkombëtar.

PËRPJEKJET E INSTITUCIONEVE 
TË TIRANËS PËR MONOPOLIN 
MBI KULTURËN DHE STUDIMET 
ALBANOLOGJIKE

Ndryshe nga studiuesit në Prishtinë, që 
gëzonin një liri akademike më të gjerë dhe 
kushte më të favorshme pune, ata të Tiranës 
ndodheshin nën trysninë e izolimit ideologjik 
dhe të kontrollit të hekurt të Partisë së Punës. 
Lufta e klasave dhe “vija e masave” i kishin 
shndërruar institucionet kulturore dhe 
shkencore në instrumente të partisë, duke i 
kufizuar mundësitë për zhvillim të lirë të 
mendimit shkencor.

Në këto rrethana, shumë studiues të Tiranës 
mbetën pas në zhvillimet bashkëkohore të kulturës dhe 
shkencës shqiptare. Kriteret ideologjike të vendosura nga 
partia për krijimtarinë shkencore dhe artistike i pengonin të 
përqafonin një qasje moderne dhe i detyronin t’u 
përmbaheshin formulimeve të ngurta marksiste-leniniste.

Për ta ruajtur monopolin mbi studimet albanologjike dhe 
kulturën kombëtare, disa prej tyre iu drejtuan udhëheqjes së 
lartë komuniste - madje vetë sekretarit të Komitetit Qendror, 
Ramiz Alisë, i cili mbulonte fushën e arsimit dhe kulturës. Në 
raportet e tyre, drejtuesit e institucioneve të Tiranës i ndanin 
intelektualët e Kosovës në dy kategori: ata që kishin simpati 
për regjimin e Tiranës dhe që regjimi i konsideronte “forca 
patriotike e përparimtare”, dhe ata që shikoheshin me rezervë 
dhe duheshin mbajtur nën vëzhgim. Për këtë qëllim, gjatë 
vizitave të ndërsjella të studiuesve, grupeve kulturore dhe 
sportive, regjimi i Tiranës aktivizonte informatorë për të 
kontrolluar idetë dhe veprimtarinë e krijuesve të Prishtinës. 
Raportet për qëndrimet e tyre, sidomos në vitet ’70, janë të 
shumta. 

Në atë kohë, lidhjet ndërmjet institucioneve shkencore të 
dy anëve ishin tepër të dobëta. Shkëmbimet kufizoheshin në 
dërgimin e disa botimeve nga Biblioteka Shkencore e 
Universitetit Shtetëror të Tiranës drejt bibliotekave të 

Në Tiranë, 
pushteti 
politik kishte 
vënë censurë 
të ashpër mbi 
letërsinë 
shqipe dhe 
zbatohej 
vetëm rryma e 
realizmit 
socialist, 
ndryshe 
ndodhte në 
Prishtinë. 



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 27

Prishtinës dhe disa studiuesve të atjeshëm. 
Për shkak të mungesës së kontakteve të 
drejtpërdrejta, Tirana nuk ishte në gjendje të 
ndiqte rregullisht zhvillimin e jetës shkencore 
dhe kulturore në Kosovë dhe Maqedoninë e 
Veriut. Veprimtaria shkencore e Prishtinës 
njihej pjesërisht dhe me shumë vonesë.

Deri në vitin 1969, në Tiranë mbahej 
heshtje e plotë ndaj prodhimit letrar dhe 
shkencor të Kosovës. Punimet e studiuesve 
kosovarë nuk përmendeshin, nuk citoheshin 
dhe as nuk vlerësoheshin publikisht.2 Ky 
qëndrim ngjalli pakënaqësi të hapur mes 
studiuesve të Kosovës, të cilët, ndonëse e 
respektonin mendimin e institucioneve të 
Tiranës, e ndienin heshtjen e tyre si një formë 
mospërfilljeje.

Në institucionet shkencore të Tiranës u 
krijua bindja se kjo situatë duhej ndryshuar 
përmes një pune më aktive dhe të orga
nizuar, që synonte të ushtronte ndikim të 
drejtpërdrejtë mbi studiuesit e Kosovës. 
Sipas dokumenteve të kohës, institucionet 
shkencore të Tiranës duhej të angazhoheshin 
për:

· forcimin e frymës dhe përmbajtjes ideo logjike të lëvizjes 
kulturore-shkencore të shqiptarëve në Kosovë dhe Maqe
doninë e Veriut;

· mbështetjen e “rrymave përparimtare” 
dhe pengimin e zhvillimit të pavarur të jetës 
kulturore kosovare;

· formimin e studiuesve të rinj nën ndikimin 
e Tiranës, për t’i mbajtur larg “ndikimeve 
imperialiste”, që vinin nga Gjermania Perën
dimore, Italia apo Shtetet e Bashkuara.

Në këtë kuadër, u propozuan një sërë 
ma sash për forcimin e marrëdhënieve ndër
institucionale dhe për përzgjedhjen e 
kuj des shme të studiuesve me të cilët Tirana 
do të bashkëpunonte. Synimi i fshehtë ishte i 
qartë: të kontrollohej zhvillimi i mendimit 
shkencor shqiptar në Kosovë dhe të shmangej 
çdo tendencë e pavarësimit kulturor.

KONTROLLI I STUDIUESVE 
KOSOVARË

Në vitet ’70, elita kulturore dhe shkencore e 
Tiranës e rriti presionin duke synuar të 
ushtronte ndikim mbi jetën akademike dhe 
kulturore të Kosovës. Në pamje të parë, 
iniciativat dukeshin se synonin bashkëpunim 
dhe shkëmbim shkencor, por në thelb kishin 
një qëllim të qartë politik: kontrollin ideologjik 
dhe orientimin e zhvillimeve kulturore sipas 
parimeve të realizmit socialist dhe udhë

zimeve të Partisë së Punës së Shqipërisë. Për këtë arsye, 
Tirana hartoi një sërë masash që do të zbatoheshin menjëherë 

dhe në plan afatgjatë.
a) Masat e menjëhershme
· Shpërndarja e botimeve: Institucionet 

shken core të Tiranës dërgonin botime të 
ndryshme në qendrat akademike, shkollat e 
larta pedagogjike dhe te studiues të veçantë të 
Kosovës, të cilët regjimi i konsideronte 
“patriotë” dhe “përparimtarë”.

· Recensione dhe promovim ideo lo gjik: 
Revistat shkencore të Tiranës pub likuan 
recensione sistematike për punimet dhe 
botimet e studiuesve kosovarë, duke i 
inkurajuar forcat që i konsideronin pozitive 
dhe duke ushtruar ndikim mbi drejtimin e 
kërkimeve.

· Dërgimi i artikujve për botim: Artikuj të 
Tiranës përfundonin në revistën “Gjurmime 
albanologjike” të Prishtinës, me përmbajtje që 
synonte të ndikonte në pikëpamjet e studi
uesve lokalë.

Në vitet ’70, 
elita kulturore 
dhe shkencore 
e Tiranës e 
rriti presionin 
duke synuar të 
ushtronte 
ndikim mbi 
jetën 
akademike 
dhe kulturore 
të Kosovës.



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202528

· Korrespondencë e udhëhequr: Disa studiues 
kosovarë, të konsideruar të besueshëm nga 
Tirana, ngarkoheshin për të dërguar 
informacione mbi kërkimet shkencore në 
Kosovë.

· Pjesëmarrje në diskutimet gjuhë so re: 
Studiues të Kosovës inkurajoheshin të 
merrnin pjesë në diskutimet për “Rregullat e 
drejtshkrimit”, për “Historinë e Shqipërisë” 
(vëll. I–II) dhe për tekstin “Dialektologjia 
shqiptare”, duke u orientuar drejt pikëpamjeve 
të aprovuara nga Tirana.

· Ftesa për pushime verore: 2-3 studiues 
kosovarë ftoheshin çdo vit për pushime 
verore njëmujore në Shqipëri, si formë afrimi 
dhe seleksionimi ideologjik.

· Shkëmbim leksionesh: Studiues kosovarë 
ligjëronin mbi të folmen, folklorin dhe etno
grafinë e Kosovës, ndërsa pedagogë nga 
Tira na lexonin cikle leksionesh mbi gjuhën, 
letërsinë, historinë dhe arkeologjinë.

· Dërgimi i materialeve shkenco re: Biblio
tekave dhe institucioneve shkencore të 
Kosovës u dërgoheshin sasi të mëdha kolek
sionesh revistash dhe materialesh propagandistike.

b) Masat afatgjata
· Ekspedita shkencore: Tirana organizonte ekspedita 

dialektologjike, leksikologjike, folklorike dhe etnografike, 
duke ftuar studiues kosovarë për të marrë pjesë. Megjithatë, 
ekspeditat udhëhiqeshin nga Tirana dhe nuk bazoheshin në 
paritet të përbashkët.

· Materiale arkeologjike: Muzeumeve dhe instituteve të 
Kosovës u dërgoheshin kopje të objekteve arkeologjike, 
sidomos nga kultura ilire dhe periudha e hershme shqiptare, 
për të afirmuar narrativen historike të aprovuara nga Tirana.

· Botimi i veprave të studiuesve kosovarë: Përpjekje bëheshin 
për të botuar libra dhe punime të veçanta të studiuesve të 
Kosovës, duke i integruar ato në kuadrin ideologjik të 
vendosur nga kryeqyteti.

· Në një shkallë më të kufizuar, këto masa shtriheshin edhe 
mbi studiues shqiptarë në Maqedoni, kryesisht për të forcuar 
këmbimin e botimeve dhe jo për kontroll ideologjik të 
drejtpërdrejtë.3 

CENSURA IDEOLOGJIKE MBI LETËRSINË 
KOSOVARE
Një nga sfidat më të mëdha të asaj kohe ishte vlerësimi i 

letërsisë artistike kosovare, e cila, për arsye ideologjike, 
përjashtohej nga historia e letërsisë shqipe dhe nga antologjitë 
që studioheshin në shkollat e Shqipërisë. Arsyeja ishte e 
thjeshtë, por e padrejtë: letërsia e Kosovës nuk “përputhej” 

me modelin e realizmit socialist, që kërkonte 
vepra me frymë politike, heronj të punës dhe 
partinë në qendër të çdo rrëfimi. Në të vërtetë, 
krijimtaria e autorëve kosovarë kishte një 
tjetër frymë - më të lirë, më njerëzore, më afër 
realitetit dhe dhimbjes së popullit që kërkonte 
të ruante gjuhën e identitetin. Shkrimtarë si 
Esad Mekuli, Din Mehmeti, Rexhep Qosja, 
Ali Podrimja, Azem Shkreli e të tjerë, sillnin 
një zë të ri, më modern dhe më të guximshëm, 
por që për kritikën zyrtare të Tiranës cilësohej 
si “nacionalist” apo “i huaj për artin proletar”. 
Kështu, për dekada të tëra, kjo letërsi e pasur 
u mbajt larg lexuesit shqiptar.

Në të njëjtën kohë, regjimi i Tiranës hartoi 
një sërë programesh propagandistike të 
posaçme për Kosovën dhe për viset e tjera 
shqiptare, të transmetuara në televizionin e 
vetëm shtetëror dhe në radion qendrore dhe në 
ato lokale. Përmes tyre përhapej ideologjia e 
Partisë së Punës, e cila kërkonte të paraqiste 
veten si mbrojtëse të interesave kombëtare dhe 
si zëri udhëheqës i të gjithë shqiptarëve. Por në 
thelb, gjithçka ishte e politizuar: historia 

interpretohej sipas vijës së partisë, arti dhe letërsia shërbenin 
si mjete propagande, ndërsa censura ndaj shkrimtarëve të 
Kosovës bëhej gjithnjë e më e fortë. Përkundrazi, mbështeteshin 
dhe promovoheshin autorët e realizmit socialist nga Tirana, 
veprat e të cilëve përforconin mesazhin ideologjik të kohës. Në 
vend të një bashkëpunimi të natyrshëm kulturor mes dy anëve 
të kombit, u ngrit një mur heshtjeje dhe ndarjeje, ku letërsia 
shndërrohej në instrument të propagandës dhe humbi për një 
kohë të gjatë kuptimin e saj më të bukur - lirinë për të thënë të 
vërtetën.4

Veprat e studiuesve dhe krijuesve të Kosovës, pavarësisht 
kufizimeve nga Tirana, mbeten një faqe e ndritur e historisë 
kulturore shqiptare. Ata dëshmuan se edhe në kushte të 
kufizuara, dija dhe përkushtimi mund të jenë forca që i japin 
një kombi dinjitet, vetëdije dhe vazhdimësi.

	 __________________________
Referenca: 
1.	 AQSH, fondi 14APPK KOSOVA, viti 1981, dosja 38.
2.	 AMPB (AIDSSH), ꬵondi ORV Nr. 125; “Mbi disa 

çꬵaqje në radhët e shkrimtarëve dhe artistëve”.
3.	 AQSH, fondi 14APPK KOSOVA, viti 1969, dosja 1, f. 1-10. 

Përkujtesë në lidhje me gjallërimin e veprimtarisë shkencore-
kulturale në Kosovë dhe me qëndrimin tonë ndaj saj. 

4.	 AQSH, ꬵondi 14/APSTR, viti 1968, dosja 271, ꬵ. 7-16. 
Mbi disa çështje të kohëve të ꬵundit me shkrimtarët 
dhe artistët.

Veprat e 
studiuesve dhe 
krijuesve të 
Kosovës, 
pavarësisht 
kufizimeve 
nga Tirana, 
mbeten një 
faqe e ndritur 
e historisë 
kulturore 
shqiptare. 



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 29

Duke marrë parasysh faktin se 
Perandoria Osmane ua ndalonte 

shqiptarëve të shkruanin dhe të shkolloheshin 
në gjuhën e tyre amtare,1 kjo nevojë ngjalli 
ndërgjegjësim dhe përkushtim serioz të të 
gjitha forcave intelektuale, patriotike, 
shkencore dhe filologjike, me qëllim që të 
arrihej formimi i alfabetit shqip dhe botimi i 
librave dhe arsimimi i popullit, me arsyetimin 
e vetëm, atë të arritjes së përparimit dhe 
zhvillimit shoqëror.

Për këtë arsye, shoqëria “Bashkimi” u 
themelua në vitin 1899, duke mbledhur rreth 
vetes emrat e intelektualëve, patriotëve të 
famshëm, si: Preng Doçi, Gjergj Fishta, 
Pashko Bardhi, Dodë Koleci, Ndoc Nikaj etj.2 

Kjo shoqëri krijoi një alfabet të bazuar në 
qëllimin për “t’i bërë shkronjat shqipe latine”3 

dhe “përmbushjen e nevojave tona”.4 Ky 
alfabet u quajt alfabeti “Bashkimi”, duke marrë 
emrin e vetë shoqërisë.

Në atë periudhë, preferohej më shumë të 
mbështetej në alfabetin latin, kështu që edhe 
shoqëria “Bashkimi” mbështetej në këtë 
alfabet, duke pasur si parim që një tingull - një 
fonemë mund të paraqitet me dy shkronja. 
Përveç shkronjave të thjeshta, ky alfabet kishte 
edhe nëntë shkronja të dyfishta, shtatë prej të 
cilave formoheshin me h-në të faringut. 
Gjithashtu, kishte dy shkronja të dyfishta: ll 
dhe rr.5

Alfabeti “Bashkimi” dhe 
Kongresi i Manastirit
Dr. Azmir Jusufi

Shoqëria 
“Bashkimi” u 
themelua në 
vitin 1899, 
duke 
mbledhur 
rreth vetes 
emrat e 
intelektualëve, 
patriotëve të 
famshëm, si: 
Preng Doçi, 
Gjergj Fishta, 
Pashko 
Bardhi, Dodë 
Koleci, Ndoc 
Nikaj etj.

Foto: Shoqëria “Bashkimi”, 1899.



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202530

Shoqëria “Bashkimi” dhe alfabeti 
i saj patën një jehonë, të mbështetur 
nga shumë organe dhe shkrimtarë 
që i dëgjonin. Pati mbështetje të 
veçantë nga Faik Konica dhe organi 
që ai drejtonte. Revista “Albania” 
shumë shpejt gjeti një gjuhë të 
përbashkët në sistemin e shkrimit 
të kësaj shoqërie, duke respektuar 
të dy alfabetet. Dhe kjo u arrit në 
fund të vitit 1904.6

Tekstet shkollore dhe revistat në 
veri të Shqipërisë, me seli në 
Shkodër, në fund të shekullit XIX, 
botoheshin në tri alfabete: alfabetin 
e vjetër (të Jezuitëve), në atë të 
shoqërisë “Bashkimi” (1899)7 nga 
Preng Doçi dhe në atë të shoqërisë “Agimi” (1901) nga Ndre 
Mjeda, prandaj u ndje e nevojshme të përshpejtohej sa më 
shpejt unifikimi i alfabetit.

Shoqëria “Bashkimi”, duke pasur mbështetësit e saj, u njoh 
si një shoqëri me vlera dhe për këtë arsye u ftua në Kongresin 
e Manastirit, ku Gjergj Fishta dhe Luigj Gurakuqi u dërguan 
si delegatë. Gjergj Fishta luajti një rol të veçantë dhe arriti të 
zgjidhet kryetar i Komisionit për krijimin e alfabetit të gjuhës 
shqipe. Delegatët ia besuan një detyrë të tillë për shkak të 
erudicionit të tij të thellë, kulturës së gjerë, fuqisë së fjalës, 
mendjes së mprehtë dhe logjikës së fortë.8

Kongresi në Manastir filloi më 14 nëntor 1908 dhe vazhdoi 
deri më 22 nëntor të po atij viti.9 Kongresi u mbajt nga 
shoqëria “Bashkimi” në shtëpinë e Fehim Zavalanit, ku 
ndodhej edhe selia e shoqërisë.

Në këtë Kongres morën pjesë gjithsej 40 delegatë. 32 prej 
tyre kishin të drejtë vote, ndërsa 18 të tjerë jo. Ata përfaqësonin 
rryma dhe lëvizje të ndryshme të çështjes shqiptare.10

Në këtë Kongres morën pjesë shqiptarë të të gjitha 
bashkësive fetare: myslimanë, katolikë, ortodoksë, protestantë... 
njerëz të ditur, të bashkuar për një kauzë të madhe kombëtare. 
Kishte delegatë nga qytetet e Shqipërisë, të cilët përbënin 
shumicën, por kishte edhe nga ata që vinin nga larg, nga 
ShBA-të dhe vende të tjera, ku bashkësitë shqiptare ishin të 
organizuara në klube dhe shoqata të ndryshme patriotike.11

Mit’hat Frashëri u zgjodh kryetar i Kongresit në Manastir, 
ndërsa Gjergj Fishta u zgjodh kryetar i Komisionit të 
Alfabetit, Luigj Gurakuqi u zgjodh sekretar.12 Anëtarë të tjerë 
ishin: Ndre Mjeda, Bajo Topulli, Sotir Peci, Gjergj Qiriazi, 
Shahin Kolonja etj..

Patriotët dhe intelektualët shqiptarë në atë kohë dhanë 
zgjidhjen më të madhe të mundshme për gjuhën. Në atë 

takim u diskutuan tri alfabete, alfabeti i Stambollit, alfabeti i 
shoqërisë “Agimi” dhe alfabeti i shoqërisë “Bashkimi”.

Kongresi në Manastir dështoi të miratonte përdorimin e 
një alfabeti të vetëm. Në këtë kuptim, ai nuk e zgjidhi 
përfundimisht çështjen e alfabetit.13 Por koha e zgjidhi atë, 
sepse, alfabeti grek gradualisht u shfuqizua dhe u përdor 
vetëm alfabeti latin.

Brenda pak vitesh, alfabeti i shoqërisë letrare “Bashkimi” 
nga Shkodra, i miratuar nga Kongresi në Manastir, u bë 
shpejt i vetmi alfabet i gjuhës shqipe. Njësimi i alfabetit ishte 
një hap i rëndësishëm për njësimin e drejtshkrimit dhe të 
gjuhës letrare shqipe.

Alfabeti i shoqërisë “Bashkimi” përbëhej nga 36 shkronja: 
A a, B b, Ts ts, Ch ch, D d, Dh dh, É é, E e, F f, G g, Gh gh, H h, 
I i, J j, K k, L l, Ll ll, M m, N n, Gn gn, O o, P p, C c, R r, Rr rr, 
S s, Sh sh, T t, Th th, U u, V v, Z z, Zh zh, Y y, X x i Xh xh.

	 ______________________
1	 Mimoza Priku, “Fjalësi diturak në fjalorin e shoqërisë “Bashkimi”, 

në: Fjalori i shoqërisë “Bashkimi” në 100-vjetorin e themelimit të 
tij, (Shkodër: 2011) 60.

2	 Po aty, 62.
3	 Justin Rrota, Për historinë e alfabetit shqyp, (Shkodër: 2005), 81.
4	 Dom N. Nikaj, Kujtime të nji jetës së kalueme, (Tiranë: 2003), 174.
5	 Tomor Osmani, „Shoqëria “Bashkimi” në 100 - vjetorin e saj“, 

Phoenix, 3(5-6), (Shkodër: 2023), 454.
6	 Justin Rrota, op. cit., 80.
7	 Fadil Raka, 100 Vjet të Kongresit të Manastirit, (Prishtinë: 2008), 89.
8	 Tomor Osmani, „Shoqëria “Bashkimi” në 100 - vjetorin e saj“, 

Phoenix, 3(5-6), (Shkodër: 2023), 455.
9	 Fadil Raka, op. cit., 200.
10	 Po aty, 201.
11	 Eqrem Çabej, Studime gjuhësore, (Tiranë: 1987), 93.
12	 Ibrahim Hoxha, Nëpër udhën e shkronjave shqipe, (Tiranë: 1984), 201.
13	 Tomor  Osmani, „Kongresi i Manastirit – një krenari e ligjshme e 

kulturës sonë kombëtare”, shkarkuar nga ueb-faqja: https://
kohajone.com/kultura/kongresi-i-manastirit-nje-krenari-e-
ligjshme-e-kultures-sone-kombetare/.

Foto: Kongresi në Manastir, 14 nëntor 1908.



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 31

Në 1847, Shemsedin Sami bej Frashëri 
(1850-1904), një intelektual i shquar 

shqiptar, shkroi dramën “Besa jahud Ahde 
Vefa”. Në hyrjen e saj, Shemsedin Samiu 
deklaroi qartë arsyet për shkrimin e dramës. 
Fjala e tij e shkruar hapi një kapitull të ri në 
teatrin otoman për shqiptarët. Ashtu siç 
thoshte Shemsedin Samiu: “Për një kohë të 
gjatë, kam ëndërruar që të shkruaj një pjesë 
letrare me qëllim që të përshkruaj disa zakone 
dhe morale të popullit shqiptar, jo për shkak se 
jam një prej pjesëtarëve të tij, por për shkak se 
kam qenë dëshmitar i cilësive patriotike, të cilat 
ndoshta janë të përshtatshme për skenë, të tilla 
si: dashuria për vatanin, sakrifica, besnikëria 
ndaj betimit, dhe përfillja e paktë për jetën.”1

Shemsedin Samiu synonte që nëpërmjet 
dramës së tij t’i jepte publikut një vlerësim të 
“moraleve dhe zakoneve të shqiptarëve që 
përbëjnë një pjesë integrale të kombit të 
madh islamik dhe që janë pjesëtarë të shtetit 
otoman.”2

Përveç kësaj, autori dëshironte të nxiste 
zhvillimin e vetëdijes kombëtare shqiptare në 
periudhën e rritjes së ndjenjave nacionaliste 
në Ballkan. 

Besa është një fjalë shqipe që do të thotë 
“fjala e nderit”. Subjekti i dramës është si 
vijon: Zubejri, një malësor fisnik dhe krenar, 
dhe gruaja e tij Vahide kishin një vajzë të 
quajtur Merushe, që kishte rënë në dashuri 
me Rexhepin, kushëririn e saj të parë. Pas 
zbulimit të dashurisë së ndërsjellë të “dy 
fëmijëve” të tij, Zubejri pranoi t’i martojë. 

Megjithatë, një kthesë tragjike e ngjarjeve i 
ndodhi çiftit në ditën e tyre të martesës kur 
Selfo, një shqiptar që jetonte në fshatin fqinjë 
të Borshit dhe që gjithashtu e dashuronte 
Merushen, e rrëmbeu vajzën. Në vazhdim, 
Selfo e vrau Zubejrin, kur babai i saj u përpoq 
ta ndalonte fizikisht atë gjatë veprimit të tij të 
pandërgjegjshëm. Por megjithatë, përpara 
vdekjes së tij, Zubejri arriti ta urdhërojë 
Vahiden, gruan e tij, që ta shpëtojë Merushen 
dhe që të hakmerrej ndaj vrasësit të tij, duke i 
kujtuar asaj se nderi i familjes ishte në rrezik.

Ndërsa ishte nisur për ta realizuar prem
timin e saj, Vahidja shpëtoi jetën e një njeriu 
të panjohur. Ky person – Fetah Aga – qëlloi të 
jetë babai i Selfos, i cili ishte duke u kthyer në 

Drama shqiptare “Besa” 
e Shemsedin Sami bej 
Frashërit
George W. Gawrych

“Për një kohë të 
gjatë, kam 
ëndërruar që të 
shkruaj një pjesë 
letrare me 
qëllim që të 
përshkruaj disa 
zakone dhe 
morale të 
popullit 
shqiptar, jo për 
shkak se jam një 
prej pjesëtarëve 
të tij, por për 
shkak se kam 
qenë dëshmitar i 
cilësive 
patriotike, të 
cilat ndoshta 
janë të 
përshtatshme 
për skenë”

Shemsedin Samiu



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202532

shtëpi, pasi kishte shërbyer në ushtrinë 
otomane për njëzet vjet. Pa përmendur 
ndonjë emër, Vahidja ia zbraz pikëllimin e saj 
Fetahut, i cili menjëherë i dha besën për ta 
ndihmuar Merushen që t’ia marrë hakun 
vrasësit të Zubejrit, pa e ditur se kjo 
nënkuptonte vrasjen e djalit të vetë atij. Më 
pas, pasi zbuloi pasojën e plotë të premtimit 
të tij, ndonëse ndjenja prindërore arsyetonte 
kundër zotimit, Fetahu arriti në përfundimin 
se ai nuk kishte alternativë tjetër përveçse të 
sakrifikonte djalin e tij Selfon. 

Më pas tragjedia hyri në një dimension 
tjetër. Fetah Aga, vrasësi i djalit të vet, ia mori 
jetën vetes si hakmarrje për vdekjen e Selfos. 
Përpara se të thoshte fjalët e tij të fundit, 
Fetahu arriti t’i kërkonte nënës së tij, e cila 
arriti në momentin e duhur në skenën e 
përgjakur, që ta pranonte Vahiden si motrën 
e vet, dhe Rexhepin dhe Merushen si fëmijët 
e saj. Drama përfundoi me këtë pajtim prekës 
të dy familjeve, sepse drejtësia ishte zbatuar 
plotësisht sipas traditës shqiptare.3

Shemsedin Samiu e paraqiti besën si një 
institucion përfaqësues të vlerave dhe 
moraleve ideale shqiptare.

Në dramën e tij, Shemsedin Samiu diskuton, 
me një gjuhë shumë emotive, për vatanin apo 
atdheun si një koncept patriotik. 
Tradicionalisht, “vatan-i” nënkupton 
vendlindjen e dikujt, një vend të lokalizuar të 
tillë si qytet apo fshat. Por, në gjysmën e dytë 
të shekullit të nëntëmbëdhjetë, fjala fitoi 
kuptimin e atdheut, ashtu siç dëshmohet nga 
mendimet dhe ndjenjat e Fetah Agës në lidhje 
me temën.

Njëzet vjet! Sa kohë e gjatë! Është [pothuaj] 
një jetë! Oh! Atdhe, atdhe i shtrenjtë ... Sa herë 
e kam parë atdheun në ëndrrat e mia ... Tani, 
më në fund, jam në atdheun tim. Nga ky 
moment, unë nuk do ta lë atdheun tim. Sa 
situatë e çuditshme është kur një njeri e lë 
vendin ku ai u lind dhe ngrihet e shkon në një 
vend tjetër, në një vend shumë të largët. Por 
zemra nuk mund ta lerë – ajo nuk ka mundësi. 
Zemra e njeriut është gjithmonë e lidhur me 
atdheun e tij. Unë këto njëzet vjet i kalova 
jashtë atdheut tim.... Njeriu ka një lloj tjetër 
dashurie për vendin ku ka lindur dhe është 
rritur dhe për ato vende ku ai ka kaluar 
fëmijërinë dhe adoleshencën e tij!... Mbi 
horizontin e atdheut ekziston një bukuri tjetër. 
Sa herë që njeriu sheh një pjesëz shumë të vogël 
toke të atdheut, një ngjarje e fëmijërisë së tij i 

Shemsedin 
Samiu e 
paraqiti besën 
si një 
institucion 
përfaqësues të 
vlerave dhe 
moraleve 
ideale 
shqiptare.



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 33

vjen në mendje! Kujtimi e atyre ditëve të 
bukura të rinisë së tij krijon një ndjenjë të 
gëzuar në zemrën e tij.4

Shemsedin Samiu, si një shqiptar i 
vetëdijshëm për etnicitetin e tij, u fokusua 
mbi besën, një institucion shekullor, dhe e 
paraqiti vatanin e tij të veçantë si vendin 
territorial të kulturës, të vlerave dhe të 
besnikërisë shqiptare. Ai u fokusua në vatanin 
që lidhej me një kavim të veçantë, që në këtë 
rast ishte populli shqiptar, me cilësitë dhe 
tiparet e tyre të të qenët shqiptarë. Sipas 
pikëpamjes së tij, uniteti otoman, sado i 
madhërishëm dhe i shenjtë, duhej të lejonte 
lulëzimin e pluralizmit kulturor brenda 
komunitet mysliman. Në fund të fundit, 
drama e tij, synonte të fuqizonte vlerësimin e 
diversitetit etnik brenda perandorisë. 

“Besa jahud Ahde Vefa” u la otomanëve 
përshtypjen e një populli paksa fanatik, pasi 
mënyra e vdekjes së Selfos dhe Fetahut atyre 
mund t’u jetë dukur ekstreme. Ashtu siç vuri 
në dukje një studiues kohët e fundit: 
“Nëpërmjet sugjestionit të përgjithshëm të 
dramës S. Frashëri e konfirmon mitin e besës 
si një normë të ngulitur mbarëkombëtare, së 
cilës njeriu duhet t’i bindet pavarësisht prej 
rrethanave.”5 Mary Edith Durham, e cila 
udhëtoi në mënyrë ekstensive midis fiseve 
veriore në fillim të shekullit të njëzetë, shënonte historinë e 
një njeriu  që kishte vrarë vëllain e tij për shkak të obligimit 
të besës së tij.6 Kryerja e vrasjes për shkak të nderit personal 
i shtrinte kufijtë normalë të devocionit ekstrem drejt ideales. 
Por, Islami e ndalon çdo formë të vetëvrasjes. Megjithatë, 
veprimet e Fetahut thjesht theksojnë rëndësinë e nderit dhe 
të besnikërisë ndaj fjalës së dhënë që vlente në shoqërinë 
shqiptare.  

AUTORI
Jeta dhe vepra e Shemsedin Samiut reflektuan, në shumë 

pikëpamje, kompleksitetet e shoqërisë otomane.7  Shemsedin 
Sami Beu lindi më 1 qershor të vitit 1850 në Frashër, që 
ndodhet në kaza-në (distriktin) e Përmetit si pjesë  e sanxhak-
ut (vendit) të Ergiri-t (Gjirokastrës) në vilajet-in (provincën) 
e Janja-s (Ioannina/Janina). Ai rridhte nga një familje e 
shquar myslimane shqiptare me rrënjë të forta bektashiane. 
Babai i tij, Halit Beu, pohonte një prejardhje të largët nga 
pronarët e timar-it, nga zona e Beratit, përpara vendosjes në 
Frashër. Rrënjët familjare të nënës së  tij, Emine Hanëmit, 
shkonin deri te Imrahor Iljas Efendiu, një komandant i 
famshëm otoman gjatë sundimit të Muratit të II-të (,44-1412 

51-1446) dhe Mehmedit të II-të (,46-1444 
81-1451). Kështu familja rridhte nga një 
prejardhje e privilegjuar e zyrtarëve shtetërorë, 
ndonëse nga mesi i shekullit nëntëmbëdhjetë, 
familja u shfaq të ishte me mjete modeste 
financiare.

Në volumin e gjashtë të enciklopedisë së tij 
të botuar vite më vonë, Shemsedin Samiu Beu 
i kushtoi gjysmë faqe Frashërit, qytetit të tij të 
lindjes, duke iu referuar atij “si një fshat i 
madh apo një qytet i vogël” me 1.500 banorë. 
Myslimanët përbënin shumicën e popullsisë, 
dhe të krishterët përfshinin edhe shqiptarët 
edhe vllehtë. Frashëri kishte një shkollë të 
veçantë rume (greke) dhe vllahe, tri xhami, 
një kishë, një teqe bektashiane dhe një teqe 
saadiane dhe një treg që përbëhej prej njëzet 
dyqanesh. Në kulmin e tyre, bejlerët e vendit 
(pronarët e tokave) jetonin kulturën e lartë 
perandorake dhe mësonin persishten dhe 
arabishten nga mësuesit privatë.  Me shfaqjen 
e Ali Pashë Tepelenës (1740-1822), një 
udhëheqës ushtarak vendas në Shqipërinë 
Jugore në fund të shekullit, Frashëri përjetoi 
ca trazira ekonomike, dhe një numër bejlerësh 
u shpërngulën në rajone të tjera për punësim, 
ndonëse sipas Shemsedin Samiut: “Frashëri 
(megjithatë) e ruajti nivelin e tij të civilizimit.”8 

Në fakt, ai ishte vendi ku autori filloi arsimimin e tij me 
mësues privatë.

Shemsedin Samiu i filloi studimet në teqenë vendase 
bektashiane. Në atë kohë, familja e tij u godit dy herë nga 
fatkeqësia. Në moshën nëntë vjeçare, në vitin 1859 atij i vdiq 
babai, dhe nëna e tij vdiq dy vjet më vonë në vitin 1861. Pas 
vdekjes së nënës, Abdul Bej Frashëri (1839-92), fëmija më i 
madh, mori përgjegjësinë për familjen dhe e shpërnguli 
secilin (anëtar të familjes) në kryeqytetin provincial të 
Janinës. Atje Shemsedini dhe vëllai i tij më i madh Naimi 
(1846-1900) u regjistruan në gjimnazin e famshëm grek 
(shkollë e mesme) Zosimea (Zossimaia), ku të dy vëllezërit 
morën një arsim modern dhe klasik. Shemsedin Samiu 
studioi greqishten e vjetër dhe moderne, latinishten, 
frëngjishten dhe italishten. Njëkohësisht, ai mori edhe 
leksione të persishtes dhe arabishtes nga mësues në një 
shkollë myslimane lokale. Si një student i shkëlqyer, ai 
diplomoi brenda shtatë vjetëve (1871), atë që atëherë ishte një 
program tetëvjeçar. Mësuesit privatë dhe Zosimea, së bashku, 
e pajisën Shemsedin Samiun me një arsim relativisht të gjerë, 
në një ambient divers nga pikëpamja religjioze, etnike dhe 
kulturore. Ai siguroi, përveç kësaj, mjete linguistike që e 

Jeta dhe vepra 
e Shemsedin 
Samiut 
reflektuan, në 
shumë 
pikëpamje, 
kompleksitetet 
e shoqërisë 
otomane.



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202534

lejuan atë të lëvizë intelektualisht dhe emocionalisht nëpër 
kultura të ndryshme.

Rreth vitit 1872, Shemsedin Samiu u vendos me vëllain e 
tij, Naimin, në Stamboll, ku të dy u punësuan në burokraci. 
Ai shpejt u përfshi në përkthimin e  romaneve nga frëngjishtja 
në gjuhën otomane dhe në shkrimin e romaneve dhe 
tregimeve të shkurtra të vetë atij. Pas një udhëtimi të shkurtër 
në Tripoli, në Libi, në vitin 1874, Shemsedin Samiu u kthye 
në Stamboll dhe filloi punën si shkrimtar në një gazetë. Pas 
një emërimi tjetër të shkurtër, këtë herë në ishullin e Rodit, 
Shemsedin Samiu u kthye në Stamboll ku ai mbeti deri në 
fund të jetës së tij. Karriera e tij intelektuale tani lulëzoi në 
mënyrë të shpejtë. 

Me një edukim solid, si themel, të kombinuar me një 
intelekt të mprehtë dhe kureshtar, Shemsedin Samiu, u 
shndërrua në një intelektual otomano-shqiptar të dorës së 
parë. Gjatë gjithë jetës së tij, ai u ndie i afërt me letërsinë dhe 
kulturën frënge dhe përktheu një numër librash nga 
frëngjishtja në gjuhën otomane, duke përfshirë edhe Les 
Miserables. Gjithashtu, Shemsedin Samiu ishte autor i një 
numri romanësh dhe dramash të vetë atij, që e ndihmuan atë 
të gjejë (punë) dhe të shërbejë si kryeredaktor i disa gazetave 
dhe revistave, si edhe të publikojë disa libra, të tillë si: Gratë 
(Kadinlar), Qytetërimi Islamik (Medenijet-i Islamijje) dhe 
Njeriu (Insan). Ai gjithashtu kompiloi një fjalor frëngjisht-
turqisht (1882) dhe një fjalor turqisht-frëngjisht (1884), një 
fjalor arabisht (1898), një enciklopedi me gjashtë vëllime 
Kamus el A’lam (1889-99) dhe një fjalor turqisht me dy 
vëllime (1898-1901). Një numër dorëshkrimesh të pabotuara 
që merren me studime të turqishtes mbijetuan pas vdekjes së 
tij në vitin 1904, në moshën pesëdhjetë e katërvjeçare. Për të 
gjithë këtë aktivitet, Shemsedin Samiu fitoi një vend të shquar 
në historinë intelektuale otomane.

Përveç veprave të lartpërmendura dhe botimeve të tjera në 
gjuhën otomane, Shemsedin Samiu ishte gjithashtu autor i 
disa veprave në gjuhën shqipe, që përfshinin një pamflet mbi 
alfabetin, një libër gramatike, një antologji (libër leximi) dhe 
një traktat politik kontroversial (polemizues). Për kontributet 
e tij në zhvillimin e letërsisë kombëtare në gjuhën e tij amtare, 
historianët shqiptarë me të drejtë e kanë vlerësuar Shemsedin 
Samiun si një nacionalist shqiptar. Në një nivel universal 
human, Shemsedin Samiu i çmoi  dhe admiroi arritjet 
kulturore dhe intelektuale evropiane, duke kërkuar në të 
njëjtën kohë dinjitet dhe respekt për trashëgiminë e tij 
amtare. 

PËRFUNDIM
Imazhi i shqiptarëve në shoqërinë otomane përshkonte një 

spektër të gjerë: nga një popull përgjithësisht besnik me një 
histori shërbimi dhe sakrifice për perandorinë, deri te një 
grup etnik i egër dhe rebel. Shemsedin Samiu vendosi ta 

shkruajë “Besa jahud Ahde Vefa” me qëllim që ta paraqesë 
popullin shqiptar në një dritë sa më pozitive për publikun 
otoman. Ai paraqiti një portret mjaft të idealizuar të një 
populli me atribute fisnike, të tilla si besnikëria ndaj fjalës së 
dhënë, nderi dhe vetëflijimi.

Në vendosjen e shfaqjes brenda kontekstit të kohës të tij, 
Shemsedin Samiu paraqet dy vatane. Vatani i përgjithshëm 
përfaqësonte një identitet dhe lidhje mbinacionale të 
bashkimit të të gjithë popujve të ndryshëm të perandorisë së 
bashku nën flamurin e otomanizmit. Vatani i veçantë 
përfaqësonte atdheun e një populli të bazuar mbi “kombësinë 
etnike” (kavmijet), në këtë rast Shqipërinë. Në hyrjen e tij, 
Shemsedin Samiu kishte lënë të kuptohej se nevojitej që 
letërsia otomane t’i kushtonte më tepër vëmendje kulturave 
të ndryshme vendase të perandorisë. Ai sigurisht kërkonte 
një shprehje më të madhe të shqiptarisë nga populli shqiptar.

Përktheu nga anglishtja: Mimoza Sinani
	 _________________________
1	 Şemseddin Sami, Besa Yahud Ahde Vefa, 5. Shih gjithashtu George 

W. Gawrych, “Tolerant Dimensions of Cultural Pluralism in the 
Ottoman Empire: the Albanian Community, 1800-1912,” Inter
national Journal of Middle East Studies 15 (1983): 524-28.

2	 Şemseddin Sami, Besa Yahud Ahde Vefa, 6.
3	 Po aty, 17-180.
4	 Po aty, 128-29.
5	 Russana Hristova-Beyleri, “Myth and Reality in Albanian Lite

rature,” në Albania and Albanian Identities, bot., Antonina Zhel
yazkova (Sofje, 2000), 158.

6	 [Mary] Edith Durham, High Albania (Londër, 1909), 171.
7	 Për informacion të përgjithshëm mbi jetën dhe veprat e Shemsedin 

Samiut, shih Omer Faruk Akun, “Şemseddin Sami,” Islam 
Ansiklopedisi vol. 11 (Stamboll, 1970), 411-22; Ağah Sirri Levend, 
Şemsettin Sami (Ankara, 1969); Hikmet Turhan, Şemsettin Sami 
Bey ve Hayati ve Eserleri (Stamboll, 1934); Peter Bartl, Die 
albanische Muslime zur Zeit der Nationalen Unabhängi
gkeitsbewegung, 1878-1912 (Weisbaden, 1980), 105-12; Kristo 
Frashëri, “Şemseddin Sami Frashëri: ideologue du movement 
national albanais,” Studia Albanica 3 (1966): 95-110; dhe Bilmez 
Bülent, “Ölümün yüzüncü yilinda Şemsettin Sami Frashëri: 
paylaşilamayan aydin,” Toplumsal Tarih 126 (qershor 2004): 38-45.

8	 Şemseddin Sami, Kamus el-A’lam: Tarih ve Coğrafya Lugati ve 
Tabir-i Esahhiyle Kaffe-yi Esma-yi Hassayi Camiidir, vol. 1-6 
(Stamboll, 1306-16 H/1889-99), vol. 5, “Fraşer,” 3353.



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 35

Me rritjen e numrit të myslimanëve në 
vendet perëndimore, kultura islame 

nuk është më një vizitor kalimtar, por është 
bërë pjesë e peizazhit kulturor të larmishëm 
të këtyre shoqërive. Kjo prani e vazhdueshme 
është shoqëruar me sfida të mëdha, si 
islamofobia dhe konflikti i identitetit, por 
edhe me mundësi premtuese për afrim dhe 
ndikim pozitiv.

Në thelb të këtij fenomeni të kulturës islame 
në Perëndim qëndrojnë konceptet thelbësore, 
si: pluralizmi, toleranca dhe bashkëjetesa, të 
cilat janë vlera që ndërthuren me thelbin e 
kulturës islame. Nëpërmjet institucioneve 
arsimore dhe fetare, platformave të mediave 
sociale dhe dialogut ndërkulturor, myslimanët 
tani mund të kontribuojnë në formësimin e 
një diskursi shoqëror më të kuptueshëm dhe 
më gjithëpërfshirës.

Si mundet që kultura islame të bëhet një urë 
për dialog dhe jo një barrierë? Dhe si mund të 
kapërcehen sfidat duke i shndërruar ato në 
mundësi, për të kontribuar në përhapjen e 
ndërgjegjësimit mbi vlerën e diversitetit 
kulturor në Perëndim?

HARQE ISLAMIKE NË SPANJË
Kultura islame është një pjesë integrale e 

identitetit fetar dhe shoqëror të myslimanëve 
në mbarë botën, një kulturë me rrënjë, që 
shtrihen në më shumë se 1400 vjet histori dhe 
trashëgimi qytetëruese. Me rritjen e numrit të 
myslimanëve në vendet perëndimore si 
rezultat i emigrimit dhe konvertimit, prania e 
kulturës islame në Perëndim është bërë një 
fenomen që meriton studim dhe analizë. Ky 
artikull synon të eksplorojë ndikimin e 
kulturës islame në shoqëritë perëndimore, 
sfidat dhe mundësitë e saj, si dhe mënyrën se 
si mund të promovohet dialogu ndërkulturor.

Kultura islame në 
Perëndim – mundësitë 
dhe sfidat

Në thelb të 
kulturës islame 
në Perëndim 
qëndrojnë 
konceptet 
thelbësore, si: 
pluralizmi, 
toleranca dhe 
bashkëjetesa, 
të cilat janë 
vlera që 
ndërthuren 
me thelbin e 
kulturës 
islame.



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202536

PRANIA ISLAME NË PERËNDIM – HISTORIA 
DHE RRËNJËT
Megjithëse Islami shpesh shihet si një fe e Lindjes së Mesme 

ose e Azisë, prania e tij në Perëndim nuk është diçka e re. Kjo 
prani daton që para shumë shekujsh, ku myslimanët kanë 
kontribuar ndjeshëm në formësimin e disa aspekteve 
thelbësore të qytetërimit perëndimor. Le të shohim se si filloi 
kjo marrëdhënie historike dhe cilat ishin pikat kryesore të saj.

Fillimet e Islamit në vendet perëndimore: Prania e 
Islamit në Perëndim nuk është një fenomen i ri, por daton që 
në Mesjetë. Gjatë periudhës së çlirimeve islame në shekujt 
VII dhe VIII, ndikimi i myslimanëve u shtri në Evropë 
përmes Andaluzisë (Spanjë) dhe Italisë së Jugut. Myslimanët 
në atë kohë kontribuuan në zhvillimin e shkencës, filozofisë 
dhe arteve, duke lënë gjurmë të dukshme në qytetërimin 
evropian.

Me kalimin e kohës, kjo prani u zvogëlua në mënyrë të 
konsiderueshme pas rënies së Andaluzisë në fund të shekullit 
XV. Megjithatë, Islami u kthye dhe u shfaq dukshëm në 
Perëndim gjatë shekullit XX për shkak të emigrimit masiv 
nga vendet islame drejt Evropës dhe Amerikës së Veriut.

Emigracioni dhe përhapja e kulturës islame në Perëndim
Vitet e fundit kanë dëshmuar një rritje të madhe të numrit 

të myslimanëve në vendet perëndimore si rezultat i faktorëve 
të shumtë, siç janë: emigrimi ekonomik, strehimi politik dhe 
martesat e përziera. Sipas një raporti nga Qendra Kërkimore 
Pew (Pew Research Center), pritet që numri i myslimanëve në 
Evropë të arrijë rreth 7.5% të popullsisë deri në vitin 2050. 
Këto shifra pasqyrojnë një ndryshim të rëndësishëm 
demografik, që ndikon në strukturën kulturore dhe sociale 
të këtyre shoqërive.

Kultura islame në Perëndim – përkufizimi dhe ndikimi: 
Pasi u njohëm me rrënjët historike të Islamit në Perëndim, 
tani mund të thellohemi në kuptimin e kulturës islame dhe 
atë se si ndikon ajo në shoqëritë perëndimore. Kultura islame 
nuk është thjesht një koleksion zakonesh dhe traditash, por 
është një sistem gjithëpërfshirës i karakterizuar nga vlera 
morale dhe praktika fetare, që mbartin një mesazh universal. 
Le të shqyrtojmë se si përkufizohet kjo kulturë dhe cilat janë 
ndikimet e saj pozitive.

Çfarë është kultura islame?
Kultura islame nuk është thjesht një koleksion zakonesh 

dhe traditash, por është një sistem gjithëpërfshirës, që 
përfshin vlerat morale, praktikat fetare, artet dhe shkencat. 
Kjo kulturë bazohet në parimet e Islamit, që bëjnë thirrje për 
tolerancë, mëshirë dhe drejtësi, të cilat janë vlera që synojnë 
arritjen e ekuilibrit midis shpirtërores dhe materiales.

Në Perëndim, myslimanët përpiqen ta ruajnë identitetin e 
tyre kulturor duke praktikuar ritet fetare, siç janë: namazi dhe 
agjërimi, duke veshur rroba tradicionale dhe duke organizuar 
ngjarje shoqërore si festat (bajramet) dhe dasmat.

Ndikimi pozitiv i kulturës islame

Kultura islame në Perëndim ka kontribuar në pasurimin e 
shoqërive perëndimore përmes:

Diversitetit kulturor: Myslimanët kanë shtuar ngjyra të 
reja të arteve, muzikës dhe ushqimit në skenën kulturore 
perëndimore.

Kontributeve shkencore: Shumë shkencëtarë myslimanë 
që jetojnë në Perëndim japin kontribute të rëndësishme në 
fushat e mjekësisë, inxhinierisë dhe teknologjisë së 
informacionit.

Forcimit të vlerave njerëzore: Kultura islame në Perëndim 
bën thirrje për tolerancë dhe bashkëjetesë paqësore, gjë që 
forcon bashkëjetesën midis kulturave të ndryshme.

Sfidat me të cilat përballet kultura islame në Perëndim
Ndërkohë që kultura islame kontribuon në pasurimin e 

shoqërive perëndimore, ajo përballet gjithashtu me shumë 
sfida, që e bëjnë të vështirë për myslimanët ruajtjen e 
identitetit dhe traditave të tyre. Nga islamofobia deri te 
mospërputhja me ligjet vendore, ka një sërë pengesash që 
duhet të kapërcehen. Le t’i shqyrtojmë sfidat më kryesore.

Islamofobia dhe paragjykimi: Pavarësisht përpjekjeve për 
ta nxitur mirëkuptimin ndërkulturor, myslimanët në 
Perëndim ende përballen me sfida të mëdha për shkak të 
islamofobisë (frikës apo armiqësisë ndaj Islamit). Ky 
paragjykim shfaqet në forma të ndryshme, si nëpërmjet 
stereotipave negative që përhapen në media, ashtu edhe në 
sulme raciste ndaj myslimanëve për shkak të pamjes së tyre 
ose besimeve fetare.

Përshtatja me ligjet lokale: Myslimanët në Perëndim 
përballen me sfida në pajtimin e besimeve të tyre fetare me 
ligjet lokale. Për shembull, disa praktika si therja hallall (sipas 
rregullave islame) ose mbajtja shamisë/hixhabit mund të 
bien ndesh me ligjet që lidhen me shëndetin publik ose me 
shprehjen personale.

Humbja e identitetit kulturor: Me rritjen e ndikimit 
kulturor perëndimor, të rinjtë myslimanë përballen me 
rrezikun e humbjes së identitetit të tyre kulturor. Disa 
përpiqen për një integrim të plotë në shoqërinë perëndimore, 
në kurriz të traditave të tyre islame, ndërsa të tjerë përpiqen 
t’i ruajnë traditat e tyre, por në një mënyrë që përshtatet me 
mjedisin e ri.

Mundësitë për forcimin e kulturës islame në Perëndim: 
Pavarësisht sfidave të mëdha me të cilat përballet kultura 
islame në Perëndim, ekzistojnë mundësi të mëdha, që mund 
të shfrytëzohen për ta forcuar dhe rrënjosur atë. Përmes 
institucioneve islame, dialogut ndërkulturor dhe përdorimit 
të teknologjisë, myslimanët mund të kontribuojnë në 
ndërtimin e shoqërive më të larmishme dhe më të 
pranueshme. Le t’i shqyrtojmë disa nga këto mundësi.

Roli i institucioneve islame: Institucionet islame, si: 
xhamitë, shoqatat bamirëse dhe shkollat, luajnë një rol kyç në 
forcimin e kulturës islame. Përmes organizimit të aktiviteteve 
kulturore dhe edukative, këto institucione mund t’ju 
ndihmojnë myslimanëve që ta ruajnë identitetin e tyre, dhe 



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 37

njëkohësisht të paraqesin imazh pozitiv të Islamit për 
shoqëritë perëndimore.

Dialogu ndërkulturor: Dialogu ndërkulturor konsiderohet 
një mjet efektiv për ta forcuar mirëkuptimin reciprok. Përmes 
organizimit të forumeve kulturore, ekspozitave artistike dhe 
konferencave, myslimanët dhe jomyslimanët mund të njihen 
më mirë me njëri-tjetrin, gjë që i ul keqkuptimet dhe 
paragjykimet.

Përdorimi i teknologjisë: Teknologjia moderne ka ofruar 
mundësi të reja për përhapjen e kulturës islame. Përmes 
mediave sociale, myslimanët mund të arrijnë një audiencë të 
gjerë dhe të paraqesin përmbajtje edukative dhe kulturore që 
pasqyron vlerat islame në një mënyrë pozitive.

Roli i medias në formësimin e imazhit të Islamit: Media 
është një nga faktorët më të rëndësishëm që ndikojnë në 
mënyrën se si njerëzit e perceptojnë Islamin dhe myslimanët 
në Perëndim. Qoftë mbulimi të jetë pozitiv apo negativ, ai 
luan rol të madh në formësimin e imazhit të përgjithshëm të 
Islamit. Le të analizojmë se si ndikojnë mediat në këtë aspekt 
dhe pse ka nevojë për ndryshim.

Mbulimi negativ mediatik: Shpeshherë mediat 
perëndimore e trajtojnë Islamin nga një këndvështrim 
negativ, duke u përqendruar te krimet që kryhen nga individë 
që i përkasin Islamit, pa marrë parasysh veprat pozitive që i 
kryen shumica dërrmuese e myslimanëve. Ky lloj raportimi 
i forcon stereotipat dhe çon në rritjen e islamofobisë.

Nevoja për media të balancuar: Për të arritur një balancë 
në imazhin mediatik të Islamit, mjetet e informimit 
perëndimor duhet t’i theksojnë arritjet pozitive të 
myslimanëve dhe ta paraqesin Islamin si fe që thërret në paqe 
dhe tolerancë. Po ashtu, institucionet islame mund të luajnë 
një rol në ofrimin e narrativave alternative që i nxjerrin në 
pah aspektet pozitive të kulturës islame.

PËRFUNDIMI
Kultura islame në Perëndim paraqet një fenomen 

kompleks, që i ndërthur sfidat dhe mundësitë. Nga njëra anë, 
myslimanët përballen me vështirësi në ruajtjen e identitetit 
të tyre kulturor dhe fetar në shoqëri që shpesh nuk i kuptojnë 
parimet e tyre. Nga ana tjetër, ky mjedis ofron mundësi për 
ta treguar fytyrën e vërtetë të Islamit si fe që thërret në paqe 
dhe bashkëjetesë.

Përmes forcimit të dialogut ndërkulturor, përdorimit të 
teknologjisë dhe mbështetjes së institucioneve islame, 
myslimanët mund të kontribuojnë në ndërtimin e shoqërive 
perëndimore më të larmishme dhe më respektuese ndaj 
kulturave të ndryshme. Po ashtu, përgjegjësia bie edhe mbi 
shoqëritë perëndimore për të krijuar mjedis mikpritës, që e 
pranon tjetrin dhe i respekton dallimet e tij.

_________________________
•	 Lista e burimeve dhe shënimeve:
•	 Pew Research Center. (2017). “Europe’s Growing Muslim Population.”
•	 Esposito, John L. (2011). What Everyone Needs to Know About Islam 

. Oxford University Press.
•	 Ramadan, Tariq. (2004). Western Muslims and the Future of Islam . 

Oxford University Press.
•	 BBC News. (2020). “Islamophobia in Europe: A Growing Concern.”
•	 United Nations Alliance of Civilizations. (2019). “Promoting 

Intercultural Dialogue.”

Përktheu nga gjuha arabe: Miftar Ajdini

Burimi: الثقافة الإسلامية في الغرب .. فرص وتحديات

https://islamonline.net/140845



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202538

DEDIKIM PARATHËNËS

Kur shkollarët e fushës e përshkruajnë si 
të vështirë komentimin e një teksti, 

imagjinoni se sa i vështirë mund të jetë 
komentimi i komentimit të tij. Në këtë rast, 
duke pasur për bazë një tekst shkencor-fetar, 
siç është ai i tefsirit (komentimit) të Kuranit 
famëlartë, arrij të vërej se fjalët janë të 
mangëta e nganjëherë të pashprehshme, për 
të treguar se çka në të vërtetë meriton të 
thuhet për një vepër të tillë madhore. Të jem 
i qartë, këtë tekst nuk e shkruaj fare si njohës 
i fushës së tefsirit, e aq më pak si pretendues 
për të qenë i thirrur në fahun e tij, por e 
shkruaj thjesht si refleksion, apo komentum 
mbi një vepër të lexuar dhe të preferuar (sado 
që shkencore), e cila arrin ta tërheqë lexuesin 
besimtar dhe ta bëjë për vete. Në tefsiret e 
tjera, të cilat i kam lexuar nga dëshira për të 

ditur më shumë për Kuranin dhe shkencën e 
komentimit të tij, kam vërejtur se nuk i jepet 
fokus i veçantë analizës së fjalëve, togfjalëshave 
dhe fjalive, respektivisht analizës gjuhësore. 
Ndërsa, qysh në kontaktin e parë me librin 
vëllimor “Reflektime Kuranore” të prof. Adnan 
Simnicës, kam vërejtur mëtimin e tij për t’i 
zbatuar edhe njohuritë gjuhësore brenda për 
brenda tefsirit. Analiza e fjalëve, fjalive, 
kategorive gramatikore, zbërthimi i 
morfemave, shtjellimi kuptimor i tyre, më ka 
bërë që të shkruaj diçka për këtë tefsir, por jo 
si njohës i tefsirit, mirëpo si njohës i gramatikës 
së gjuhës shqipe. Dhe ky shkrim nuk denjon 
aspak t’i japë vlerë një tefsiri, mirëpo guxon të 
shprehë disa nga sekuencat e parapëlqyera, të 
cilat mund të jenë udhëzues për lexuesit, dhe 
pjesë me interes për njohësit e gjuhës dhe 
gramatikës shqipe.

Trajtime gjuhësore në 
“Reflektime Kuranore”
Granit Sadiku

Ajo që e veçon 
tefsirin 
“Reflektime 
kuranore” 
është 
përdorimi i 
njohurive 
gjuhësore 
brenda 
komentimit: 
analiza e 
fjalëve, 
togfjalëshave, 
morfemave 
dhe 
strukturave 
gramatikore.



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 39

ANALIZAT GJUHËSORE, MORFEMATIKE 
DHE SINTAKSORE TE “REFLEKTIME 
KURANORE”
Në tretmanin gjuhësor që e bën prof. Adnan Simnica, që 

nga libri i parë – Komenti i sures Err Rrad, vërehen një mori 
qasjesh të ndryshme, nëpërmjet të cilave analizohet aspekti 
morfematik, apo aspekti sintaksor gjuhësor i një ajeti kuranor. 
Në këto qasje përfshihen metodat: analiza e fjalës specifike 
(qoftë nga gjuha origjinale arabe apo edhe përkthimi në 
shqip), dallimi që përbën kategoria gramatikore e emrit 
(trajta e shquar dhe e pashquar), logjika e përdorimit të 
njëjësit dhe shumësit në Kuran, specifika e mënyrës pyetëse, 
esenca gjuhësore e ndarjes së foljes në kohë dhe funksioni i 
tyre, dhe analizat specifike të pjesëve të ndryshueshme apo të 
pandryshueshme të ligjëratës.

Analiza specifike gjuhësore, në librin e lartpërmendur, 
vërehet që në faqet e para kur tefsirologu, prof. Adnan 
Simnica, na e paraqet një univers gjithëpërfshirës të kuptimit 
të vetë emrit ‘Allah’. Është fjala për komentimin e ajetit të dytë 
të sures Err Rrad, në të cilën që në fillim e kemi të theksuar 
emrin ‘Allah’. Në këtë rast, pason shpjegimi logjik se pse Zoti 
i Lartmadhëruar nuk e përdor thjesht përemrin vetor ‘Ai’, siç 
ndodh rëndom në shumë ajete të tjera, por e përdor emrin 
specifik ‘Allah’. 

Përdorimi i emrit “Allah”, e jo i përemrit “Ai”, i cili do të 
ishte në lidhje të ngushtë me emrin “Zot” të ajetit paraprak, 
ka ndodhur për arsye se emri Allah është i veçantë vetëm për 
Atë, dhe askush nuk i ngjan, madje as në emër dhe as mënyrë, 
dhe kjo e dallon nga zotat e rremë (idhujt që i adhurojnë 
shumë njerëz).1

Prandaj, sipas logjikës, nënkuptohet se përdorimi i 
emrit ‘Allah’ ngërthen në vete arsye të shumta, siç janë ato 
që i rendit autori në libër. Dhe aludohet se emri ‘Allah’ 
është gjuhësisht poliedrik – shumëfunksional, ndërsa 
kuptimi i përemrit vetor ‘Ai’ është thjesht shenjim i një 
autoriteti të lartë. 

Të njëjtën metodë e ndjek autori edhe në vëllimin tjetër, ku 
komentohet surja El Hixhër, në të cilën i kushtohet analizë e 
veçantë emrit ‘Libër’, dhe arsyes pse në gjuhën e Kuranit ky 
emër vjen në trajtë të pashquar. Sipas gjuhës së Kuranit, 
diferencohet trajta e shquar ndaj të pashquarës kur bie fjala 
për emrin ‘Libër’. Në këtë tefsir sqarohet se, gjuhësisht, kur 
emri ‘Libër’ vjen në trajtë të pashquar, atëherë është fjala për 
ndonjë nga librat e tjerë që janë shpallur para Kuranit. Ndërsa, 
kur shquhet emri ‘Libri’, atëherë shquarsia e tij e determinon 
se fjala është specifikisht për Kuranin. Pra, një dallim i vogël 
në kategorinë gramatikore të emrit, në këtë rast, krijon dallim 
diferencial në kuptimin e vetë emrit ‘Libër’. Ndonëse, çdokush 
mund ta kuptojë se çka është një libër, dhe pse quhet libër. 
Por, në këtë rast, dallimi qëndron në aspektin e saktësisë dhe 

ekskluzivitetit, ngase kur 
thuhet ‘Libër’ dihet se është i 
rëndomtë, ndërsa kur thuhet 
‘Libri’ dihet se s’ka një të dytë 
si ai. Vetëm nga ky dallim 
gjuhësor, mund të dëshmohet 
se Kurani është i vetmi Libër 
qiellor i pandryshuar nga 
dora e njeriut, ngase është 
‘Libri’.  

Mirëpo, autori hap edhe një 
dimension tjetër të veçantë, 
në lidhje me çështjen se pse 
Kurani është quajtur ‘Libër’ 
edhe para se të ishte libër, 
kushtimisht edhe para se të 
tubohej në një Mus’haf. 

(...)Kurani është quajtur 
“Libër” para se të shkruhej e 
tubohej, si sinjal i qartë se do 
të bëhej libër, kurse Kuran si 
shenjë që i përshtatet nocionit 
“Libër”, sepse lexohet dhe 
studiohet prej besimtarëve.2

Sipas analizës gjuhësore të 
autorit, në gjuhën e Kuranit 
është karakteristikë që 
mungesa e shquarsisë së 
emrit do të thotë përgjithësim 
i tij. Siç u tha edhe më lart, 
dallimi qëndron në faktin se 
si i drejtohet Zoti i Madhëruar 
një gjëje. A e veçon atë, apo e 
përgjithëson! Rast të njëjtë 
kemi në trajtimin e ajetit të 
tretë të sures Err Rrad, ku 
merret fjala “çift”. Në rastin e ajetit në fjalë, përdorimi i emrit 
në trajtë të pashquar “çift”, korrespondon me faktin se Allahu 
çdo gjë e ka krijuar në çift. Si nga njerëzit, ashtu edhe nga 
kafshët, e edhe nga llojet e tjera të krijimtarisë së Zotit, dihet 
se ligji i riprodhimit të diçkaje është çiftëzimi. Po të thuhej 
“çifti”, atëherë do të kihej parasysh një çift i caktuar dhe i 
veçuar. Ndërsa, në këtë rast, përdorimi i trajtës së pashquar 
në këtë emër e përgjithëson atë.3 

Rast i njëjtë i kësaj lloj trajtese gjuhësore mbi efektin e 
pashquarsisë, gjendet edhe në vëllimin që përmban komentin 
e sures Fatir. Përgjatë komentimit të ajetit të shtatë të kësaj 
sureje, duke trajtuar fjalën “dënim”, përshkruhet se drithërimi 
më i madh që mund ta kaplojë njeriun është pikërisht kjo 
formë e trajtës së emrit. Trajta e pashquar e fjalës “dënim” e 
ka kuptimin se dënimi nuk është i njëllojtë, por i larmishëm. 

Analiza 
specifike 
gjuhësore, në 
librin e 
lartpërmendur, 
vërehet që në 
faqet e para 
kur tefsirologu, 
prof. Adnan 
Simnica, na e 
paraqet një 
univers 
gjithëpërfshirës 
të kuptimit të 
vetë emrit 
‘Allah’. 



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202540

Dënimet do të jenë të shumta për ata që nuk 
besojnë, dhe që nuk e besuan Allahun për 
Zot. Dhe fjala ‘dënim’, ndonëse është në 
numrin njëjës, prapë asocon në shumësi 
dënimesh.4  

Esenca gjuhësore e çdo fjale është një 
filozofi më vete, një tablo, apo një gamë 
konceptuale, e cila e fiton kuptimin plotësisht 
atëherë kur zbërthehet dhe analizohet. E 
pikërisht për këtë aspekt mund të flasim kur 
e trajtojmë logjikën e përdorimit të njëjësit 
dhe të shumësit në Kuran. 

Në komentimin e ajetit të gjashtëmbëdhjetë 
të sures Err Rrad, analizohet në aspekt 
morfologjik pyetja retorike: A janë njësoj 
errësirat dhe drita? Domethënë, siç mund të 
shihet, errësira është në numrin shumës, 
ndërsa drita është në njëjës. Asociacioni logjik 
na dërgon menjëherë tek ideja se ky ajet, ashtu 
si edhe shumë ajete të tjera kuranore, thërret 
në mendime të thella dhe shmangie nga 
errësirat, të cilat gjithmonë janë më të shumta 
dhe më të mëdha se drita. Errësirat janë 
gënjeshtrat, mashtrimet, devijimet, ndërkaq 
drita është feja e pastër islame, e cila është 
rrugë ndriçuese në mesin e errësirave të 
shumta. Ai që nuk e sheh këtë dritë është i 
verbër (edhe pse mund t’i ketë sytë në formën 
më të mirë), ndërsa ai që e sheh është fizikisht 
dhe shpirtërisht i shëndoshë. Prandaj, këta dy 
lloj njerëzish nuk mund të jenë kurrë të 
barabartë mes vete.5 

Kuptimi i përdorimit të njëjësit dhe 
shumësit mund të variojë edhe në forma të tjera, siç është për 
shembull në ajetin e tridhjetëedytë të sures Ibrahim, fjala 
“qiell” vjen në njëjës e jo në shumës. Në komentin e këtij ajeti 
kuranor, autori ndër të tjera thekson se ekziston dallimi në 
numër edhe në një kontekst tjetër të diskursit të ajetit, e që 
është fjala kur diskursi është për krijimin e “qiejve” ose për 
aspekte të tjera. Kur Zoti i Madhëruar flet për krijesën e Tij, 
ai zakonisht i referohet fjalës qiell në shumës “qiej”, për të 
treguar se niveli jonë që arrin deri në qiellin e parë, është 
vetëm njëri nga shtatë qiejt që Zoti i ka krijuar mbi ne. Ndërsa 
Toka, apo Planeti, apo Bota, sido që e quajmë, është gjithmonë 
në njëjës. Meqë në këtë ajet kuranor flitet specifikisht për 
shiun, atëherë autori shpjegon se fjala në këtë rast është për 
shtresën e parë të qiellit, për nivelin e reve. 

Këtu është përdorur shprehja “qiell” në njëjës dhe jo në 
shumës, sikurse te krijimi, për arsye se shiu zbret nga retë e 
mbushura me ujë, të cilat janë mbi Tokë, kurse qiejt përfshijnë 

në tërësi Tokën, e cila mbetet sikurse një pikë 
e vogël brenda çatisë; pra, me të janë për 
qëllim retë.6

Dhe aspekti i tretë të cilin do ta trajtojmë, 
është përdorimi i njëjësit dhe shumësit për t’i 
treguar dy kuptime të kundërta, qoftë edhe 
brenda një ajeti kuranor. Për shembull, ka 
raste kur e njëjta fjalë, por në numra të 
ndryshëm, mund të ketë përmbajtje “dënim”, 
apo “begati”, dy gjëra krejt të kundërta. Rast 
konkret për këtë është përdorimi i fjalës “erë”. 
Në komentin e sures Sebe’, specifikisht në 
komentin e ajetit të dymbëdhjetë, autori 
shtjellon nocionin “erë”, që përdoret për të 
treguar fuqinë që Zoti ia kishte dhënë 
Sylejmanit, a.s.. 

Zoti i Madhëruar, kur shprehjen “erë” e ka 
përdorur në njëjës, e ka për qëllim dënimin 
nga ajo dhe dënimin me të, kurse kur e ka 
përdorur në shumës, e ka për qëllim dobinë dhe 
mëshirën.7

Secila pjesë e ndryshueshme e ligjëratës ka 
në kategorinë e saj numrin. Në thelb, numri 
mund të duket pjesë e rëndomtë, e cila në 
asnjë mënyrë nuk e ndryshon thelbin e fjalës, 
p.sh.: gur – gurë, libër – libra, shkronjë – 
shkronja, njeri – njerëz, etj.. Mirëpo, siç pamë 
në këto raste, dhe në disa raste të tjera, ndodh 
që në Kuran të ketë një fjalë, dhe e njëjta fjalë 
– pa iu ndërruar kuptimi me parashtesa ose 
prapashtesa – t’i ndërrohet kuptimi vetëm 
nga ndërrimi i numrit. Dhe kjo po që është 
një nga aspektet më fleksibile të një gjuhe, dhe 

një nga mrekullitë prej mrekullive të shumta të Fjalës së Zotit.  
Një aspekt me rëndësi, e goxha diskutabil, është përdorimi 

i pjesëve pyetëse në ajetet kuranore. Disa herë është diskutuar, 
kritikuar, e vënë në dyshim, përdorimi i shenjave të 
interpunksionit brenda tekstit kuranor. Mirëpo, nga ajo që 
dihet deri më tash nga komentuesit e Kuranit, duke filluar 
nga tefsiri për të cilin po flasim, është se format pyetëse të 
Kuranit nuk janë pyetje të rëndomta që kërkojnë informacion 
nga subjekti, por janë forma të pyetjes retorike, të cilat nuk 
kërkojnë përgjigje por e ngrisin vetëdijen. 

Në komentin e ajetit të nëntë të sures Sebe’, trajtohet në 
aspekt sintaksor fjalia pyetëse: “Vallë, a nuk e shohin ata se 
çfarë ka para tyre dhe pas tyre në qiell dhe në Tokë?!”. Autori 
flet për shprehjen e pjesëzës në gjuhën kuranore, që është 
“Fa”, e cila në shqip përshtatet në kuadër të pjesës së ajetit 
“Vallë, a nuk”, e që lidhet me pjesën paraprake të ajetit të tetë 
para këtij, ku kategorizohet pjesa: “...ata që nuk besojnë në 

Nga ajo që 
dihet deri më 
tash nga 
komentuesit e 
Kuranit, duke 
filluar nga 
tefsiri për të 
cilin po flasim, 
është se format 
pyetëse të 
Kuranit nuk 
janë pyetje të 
rëndomta që 
kërkojnë 
informacion 
nga subjekti, 
por janë forma 
të pyetjes 
retorike, të cilat 
nuk kërkojnë 
përgjigje por e 
ngrisin 
vetëdijen.



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 41

jetën tjetër, do të dënohen dhe janë në humbje të madhe”. 
Mirëpo, me interes për shembullin tonë është shpjegimi 
vijues, që bën autori ndaj formës pyetëse “a nuk”. 

...përdorimi i pjesëzës pyetëse në fillim të këtij ajeti shpreh 
kritikën ndaj tyre dhe përmban edhe mohimin dhe refuzimin 
që bëjnë ata ndaj përsiatjes në argumentet që thërret Krijuesi.8     

Forma pyetëse gjejmë edhe në komentet e ajeteve të tjera 
të sureve të tjera, siç është rasti te surja Ibrahim, në komentin 
e ajetit të njëzetekatërt. Ky ajet fillon me pjesëzën pyetëse të 
njëjtë: “Vallë, a nuk e ke parë se si...”, dhe kjo formë nuk është 
një pyetje, sipas komentit të ajetit nga autori, por është një 
motivim për ta ditur dhe për ta kuptuar këtë shembull 
qartësisht.9 Kjo formë është shprehje edhe e habisë apo 
çudisë, në aspektin se si mund të mos kuptohet një argument 
i tillë. Rast të tillë të pyetjes retorike kemi edhe te ajeti i 
katërmbëdhjetë i sures Muhamed, i cili merret shembull 
vetëm sa për ilustrim: “Vallë, a është i njëjtë ai që i përmbahet 
udhëzimit të Zotit të vet me atë që i zbukurohen punët e veta 
të këqija dhe i ndjek epshet e veta?!” (Muhamed, 14). Përderisa 
dihet përfundimi i besimtarëve, dhe dihet përfundimi i 
jobesimtarëve, është e paarsyeshme të konsiderohet se kjo 
formë pyetëse presupozon kërkimin e informacionit. 
Përkundrazi, kjo formë pyetëse mohon thelbësisht 
përnjëjtësimin e një besimtari me një jobesimtar.10 

Kur flasim për kohët e foljes, e dimë se në çdo gjuhë të 
botës ekziston distinksioni i qartë mes tyre. Në shqipe kemi 
kohën e tashme, kohën e shkuar që ka pesë nënkohë (e 
pakryera, e kryera, e kryera e thjeshtë, më se e kryera, dhe e 
kryera e tejshkuar), dhe të ardhmen që i ka katër (e ardhmja, 
e ardhmja e përparme, e ardhmja e së shkuarës, dhe e 
ardhmja e përparme e së shkuarës). Në komentin e ajetit të 
pestë të sures El Hixhër, kemi të bëjmë me togun “...nuk 
mund as ta shpejtojë, as ta ngadalësojë...”. Në këtë rast, foljet 
“shpejtojë” dhe “ngadalësojë” janë në kohën e tashme. 
Mirëpo, duke e shikuar kontekstin e ajetit, i cili flet për 
mëtimin e popujve ta ndryshojnë përcaktimin apo dënimin 
që iu vjen nga Zoti, atëherë kohës së foljes i jepet edhe një 
dimension. Në këtë rast, ndonëse koha e foljes është në të 
tashmen, sipas shpjegimit të tefsirologut, koha përfshin të 
tashmen dhe të ardhmen. Për arsye se, koha e foljes në këtë 
rast nuk ka për qëllim të tregojë gjendjen momentale, por të 
gjeneralizojë çdo kohë dhe çdo popull.      

Në këtë trajtë e kemi edhe një rast tjetër, pak a shumë të 
ngjashëm, i cili është po ashtu në kohën e tashme, mirëpo pa 
përfshirë kohën e ardhme. Është fjala për të njëjtën sure, në 
komentin e ajetit të njëmbëdhjetë të saj, ku përdoret fjala 
“tallje”: “Atyre nuk u erdhi asnjë prej të dërguarve, e ata të mos 
talleshin me të”. Në këtë rast:

Tallja dhe përqeshja me pejgamberët a.s., te jobesimtarët 
ishte diçka e natyrshme për çdo kohë, prandaj edhe përdorimi 

i shprehjes “tallje” në gjuhën e Kuranit ka ardhur në kohën e 
tashme.11 

Në shumë folje që përdoren në Kuran mund të gjejmë 
shembuj të tillë, që dëshmojnë tipizimin e një formë të 
veçantë të të shprehurit, të vlefshme për çdo kohë.

Karakteristikë e veçantë gjuhësore është forma e përdorimit 
të përemrave, aspekt të cilin e kemi prekur edhe në fillim të 
këtij kapitulli shkurtimisht. Përdorimi i përemrit vetor dhe 
pronor ka rol shumë domethënës në komentimin e një ajeti. 
Për shembull, pse Zoti i Madhëruar, kur i referohet zbritjes 
së Kuranit tek ajeti i tretë i sures Jusuf, thotë “Ne” e jo “Unë”? 
Dhe tjetri rast, në ajetin e katërmbëdhjetë të sures Ta Ha, kur 
flitet për ardhjen e shpalljes së Musait, a.s., në luginën Tuva 
dhe të folurit e tij me Allahun, Ai drejtohet me përemrin 
vetor “Unë” dhe jo “Ne”. Pse ndodh kjo? Sikundër na 
shpjegohet nga ky tefsir, dhe nga disa tefsire të tjera, se kur 
Allahu do që të dëshmojë respektin, dashurinë, e mirënjohjen 
ndaj krijesave bashkëpunuese në aspekte të caktuara, siç 
është për shembull zbritja e Kuranit, atëherë drejtohet me 
përemrin vetor “Ne”. Ngase, siç dihet, Xhibrili, a.s., engjëlli i 
shpalljes, me urdhrin e Zotit e zbriti Kuranin te Muhamedi 
a.s.. Ndërsa, kur Allahu do që ta shfaqë autoritetin e Tij, 
Gjithëfuqinë, mundësinë e Tij të pakufishme dhe Njëshmërinë 



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202542

e Tij, drejtohet me “Unë”, ngase është vetëm një Zot, e përveç 
Tij s’ka tjetër.

Ky është një dimension prej të shumtëve, të cilët tregojnë 
për domethënien e përdorimit të përemrave të caktuar. 
Mirëpo, kemi shumë raste kur Zoti në Kuran i drejtohet 
subjektit, Pejgamberit të Tij, me një diskurs përkëdhelës: 
“Përkujto kur Zoti yt...”. Rast të tillë kemi specifikisht te ajeti 
i njëzetetetë i sures El Hixhër. Në komentimin e kësaj sureje 
dhe të këtij ajeti, autori thekson: 

Edhe atribuimi i emrit të Allahut me përemrin identifikues 
për Muhamedin a.s., “...kur Zoti yt”, sinjalizon nderin dhe 
privilegjin ndaj tij, a.s..12

Në gramatikë, dihet se përemri pronor “yt” nënkupton 
vetën e dytë, dhe mund të zëvendësohet në formë tjetër me 
përemrin vetor “ti”. Mirëpo, në Kuran, ndonëse mund të 
tingëllojnë krejt ngjashëm, ka dallim esencial. Përderisa 
përemri pronor “yt” është formë përkëdhelëse, përemri vetor 
“ti” nuk është e tillë, dhe i drejtohet një subjekti krejt tjetër. 
Në rastin e parë, e pamë se subjekti ishte i Dërguari i Zotit, 
ndërsa në rastin e dytë subjekti mund të jetë specifikisht një 
njeri, apo mund të jenë një grup njerëzisht, apo mund të jetë 
edhe krejt njerëzimi. 

Le ta marrim shembull ajetin e katërdhjetëetretë të sures 
Fatir, në të cilin thuhet: “...Ti vërtet nuk mund të gjesh kurrë 
ndryshim në ligjin e Allahut; ti nuk mund të gjesh kurrë 
shndërrim në ligjin e Allahut”. Do të gabonim shumë po ta 
konsideronim se “ti”  i drejtohet Pejgamberit a.s., siç ishte 
rasti me “yt”. Në këtë rast, përemri “ti” përfshin një audiencë 
të gjerë, të cilët kanë dyshime në Zotin dhe në ligjet e Tij. 
Ndonëse është në njëjës, ai kuptohet pra në shumës: “Përemri 
“ti” nuk nënkupton person të veçantë, por përfshin 
çdonjërin...”.13 

PËR FUND
U munduam të sjellim disa venerime gjuhësore, të cilat 

janë me rëndësi të dihen dhe të trajtohen. Këta shembuj, që 
ishin pak nga shumë e shumë shembuj të tjerë, dëshmojnë 
për nivelin e një vepre shkencore dhe diturore, e cila përveç 
dimensionit të saj të tefsirit, ngërthen në vete edhe 
dimensionin e analizave gjuhësore. Për rëndësinë e gjuhës 
kemi bërë fjalë, dhe ajo veçse dihet. Prandaj, konsiderojmë se 
është jetike për një studiues të kësaj fushe të njohë jo vetëm 
gramatikën e gjuhës origjinale të tekstit të cilin e komenton, 
por edhe gramatikën e gjuhës në të cilën është përkthyer ai 
tekst. Madje, njihet një thënie e famshme që qarkullon mes 
shumë përkthyesish në botë, që është: “Nëse do ta përkthesh 
një tekst, së pari njihe gjuhën tënde!”.       

Duke e njohur gjuhën shqipe, dhe duke e pasur Kuranin të 
përkthyer në këtë gjuhë, ne që s’e dimë arabishten, së paku 
arrijmë ta kapim dimensionin thelbësor të tij. Mirëpo, edhe 
fleksibiliteti i gjuhës shqipe mund të ndikojë në cilësinë e të 
përkthyerit të Kuranit. E njëjta vlen në këtë rast edhe për 
komentimin e Kuranit. Në fakt, ka dijetarë eminentë, të cilët 
edhe vetë përkthimin e Kuranit e konsiderojnë thjesht 
komentim.

Prof. Adnan Simnica, autor i librit voluminoz “Reflektime 
Kuranore”, ka dëshmuar që zotëron njohuri të mira gjuhësore. 
Duke qenë i ndihmuar nga këto njohuri, ai ka arritur të 
paraqesë një gamë konceptesh të rëndësishme për lexuesit, 
që duan të mësojnë më shumë për komentimin e Kuranit. 
Dimensioni gjuhësor është pigmenti kryesor, pa të cilin e tërë 
piktura do të dukej vetëm si formë, por jo si estetikë. Prandaj, 
autori e ka vënë në theks të veçantë këtë trajtim. Ky dimension 
duhet të jetë imanencë e një teksti të tillë. Ngase, vetë esenca 
e njeriut është gjuha. 

	 ______________________
Referenca
KURANI, përkthyer nga Sherif ef. Ahmeti, 1994.
Reflektime Kuranore, Sureja Err Rrad, A publishing, Prishtinë, 2024.
Reflektime Kuranore, Sureja El Hixhër, A publishing, Prishtinë, 2024.
Reflektime Kuranore, Sureja Fatir, A publishing, Prishtinë, 2025.
Reflektime Kuranore, Sureja Sebee, A publishing, Prishtinë, 2025.
Reflektime Kuranore, Sureja Ibrahim, A publishing, Prishtinë, 2025.
1	 Adnan Simnica, “Reflektime Kuranore – Sureja Err Rrad”, A 

publishing, Prishtinë, 2024, f. 38.
2	 Adnan Simnica, “Reflektime Kuranore – Sureja El Hixhër”, A 

publishing, Prishtinë, 2024, f. 28.
3	 Po aty, Sureja Err Rrad, f. 53.
4	 Po aty, Sureja Fatir, f. 57.
5	 Po aty, Sureja Err Rrad, f. 135.
6	 Po aty, Sureja Ibrahim, f. 166.
7	 Po aty, Sureja Sebe’, f. 90.
8	 Po aty, Sureja Sebee, f. 69.
9	 Po aty, Sureja Ibrahim, f. 133.
10	 Po aty, Sureja Fatir, f. 59.
11	 Po aty, Sureja El Hixhër, f. 66.
12	 Po aty, Sureja El Hixhër, f. 125.
13	 Po aty, Sureja Fatir, f. 230.



HISTORI & CIVILIZIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 43

Jeta e Asim Luzhës fillon nga fundi i 
shekullit XIX, ndërsa veprimtaria e tij 

prej personaliteti historik i përket gjysmës së 
parë të shekullit XX.

Pas një pune të vazhdueshme nga kur e ka 
marrë përsipër studiuesi Dobruna për ta 
realizuar këtë projekt, pas shumë sfidave, 
themi se ja ka dalë që ta realizojë monografinë 
për imamin e njohur, veprimtarin e Ulema 
Mexhlisit, Organizatës së njohur “Xhemijeti” 
më qendër Shkup, Komitetit Mbrojtja 
Kombëtare të Kosovës në Shkodër e Luftës 
Nacional Çlirimtare, Asim ef. Luzhën.

Ky studim monografik, nga studiuesi 
Dobruna, është konceptuar sipas një renditje 
kronologjike jetësore e Asim ef. Luzhës, dhe 
nuk është ndarë në kapituj siç rëndom jemi 
mësuar t’i shohim një pjesë të studimeve të 
karakterit të tillë.

Pas parathënies, ku studiuesi Dobruna 
argumenton punën deri në finalizimin e këtij 
studimi, tregon për sfidat etj.. Ai shkruan për 
origjinën e familjes së Asim ef. Luzhës, e cila 
është nga fshati Luzhë e Malësisë së Gjakovës, 
rrethina e Tropojës. Sipas të dhënave, 
Luzhianët ishin vendosur në këtë vend, para 
afro katër shekujsh, ndërsa familja e Asim ef. 
Luzhës, me të parin e saj, konkretisht gjyshin 
e tij Sali Luzha, ishin shpërngulur nga ky 
vend, para afro dy shekujsh, dhe ishin 
vendosur në Gjakovë, të detyruar për shkak 
të rrethanave politike të kohës. Në Gjakovë, 
familja Luzha, falë angazhimit, shpejt do të 
bëhej simbol i përkushtimit njerëzor. Në 

gjysmën e dytë të shekullit XIX, në Gjakovë u 
lind edhe babi i Asim ef. Luzhës, myderrizi i 
njohur Myrteza ef. Luzha, i shkolluar në 
Stamboll, në shkollat me renome të kohës për 
dije fetare islame, për t’u kthyer më pastaj në 
vendlindje. Myrteza ef. Luzha, në popull, në 
shenjë respekti, njihej si “Haxhi Myderrizi”. Ky 
personalitet fetar ishte krah i shumë dijetarëve 
nga fusha e dijes fetare islame që kishte 
Gjakova aso kohe, si dhe kontribuues në 
institucione edukuese islame që posedonte 

Vepër studimore për 
Asim ef. Luzhën
(ALBAN DOBRUNA, ASIM LUZHA, INSTITUTI I HISTORISË “ALI HADRI”, PRISHTINË, 2025)

Nuridin Ahmeti

Ky studim 
monografik, 
nga studiuesi 
Dobruna, 
është 
konceptuar 
sipas një 
renditje 
kronologjike 
jetësore e 
Asim ef. 
Luzhës, dhe 
nuk është 
ndarë në 
kapituj siç 
rëndom jemi 
mësuar t’i 
shohim një 
pjesë të 
studimeve të 
karakterit të 
tillë.



HISTORI & CIVILIZIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202544

Gjakova në këtë periudhë. Në muajin gusht të 
vitit 1920, ky autoritet i njohur në këtë qytet, 
vritet nga forcat pushtuese.  

Te titulli lindja dhe shkollimi i Asim ef. 
Luzhës, deri më tani, ka qenë e shkruar se ky 
veprimtar, lindi në Gjakovë, më 29 prill 1889. 
Mirëpo, nga hulumtimet e studiuesit Dobruna 
në Arkivin e Kosovës, ai arrin të sigurojë 
certifikatën e lindjes së Asim  ef. Luzhës, të 
nënshkruar nga ai, ku viti i lindjes është më 29 
prill 1896. Asim ef. Luzha, mbaroi shkollat e 
njohura ruzhdije, medresenë e madhe në 
Gjakovë, dhe për një kohë mësimet i vazhdoi 
në Shkup në Shkollën e Lartë Pedagogjike e 
njohur si “Dârulmuallimîn”, shkollë kjo e lartë 
pedagogjike, e hapur në vitin 1882, ku e kishin 
përfunduar edhe shumë figura të njohura nga 
Vilajeti i Kosovës. Pas shkollimit të lartcekur, 
kthehet në vendlindje dhe shërben në disa 
fshatrat të rrethinës së Gjakovës si imam dhe 
mësues fetar, derisa me vendimin e Ministrisë 
së Fesë, nr. 906, të datës 10 shkurt 1926, nga 
mësues fetar, u emërua imam xhamie. 
Pavarësisht sfidave që do t’i dilnin si imam 
dhe autoritet fetar, duke e ngritur zërin 
kundra padrejtësive që po i bëheshin popullit 
dhe vendit ku po shërbente Asim ef. Luzha, 

studiuesi Dobruna konstaton: “Asim Efendiu 
dhe familja Luzha, nuk e braktisën Kosovën, 
madje asnjë hoxhë i Gjakovës, jo vetëm nuk e 
lëshuan Kosovën, por duke jetuar këtu, në 
mjerim dhe varfëri, të injoruar dhe në robëri, 
u shtuan me shumë djem dhe vajza, që i rritën 
dhe i edukuan dhe i shkolluan me shumë 
mundime e vështirësi.” Sipas të dhënave të 
ofruara në këtë studim, Asim ef. Luzha arrin 
me suksese t’i përballonte sfidat e ndryshme 
sociale, politike dhe etnike të kohës, me të 
cilat vazhdimisht përballej populli shqiptar në 
këtë periudhë. Disa nga sfidat, të cilat ai do t’i 
përballonte me sukses janë edhe ndihmesa e 
organizatave, të cilat i mbronin interesat e 
popullit shqiptar. Pra, Asim ef. Luzha, i 
ndihmoi këto organizata në forma të 
ndryshme, ose edhe duke u bërë pjesë e tyre. 
Studiuesi Dobruna, e ka trajtuar rolin e Asim 
ef. Luzhës, në këto organizime. Disa nga këto, 
me të cilat bashkëpunoi Asim ef. Luzha ose u 
bë pjesë e tyre ishin:    

 -Komitetit Mbrojtja Kombëtare e Kosovës, i 
themeluar në muajin maj të vitit 1918 me 
qendër në Shkodër, i cili udhëhiqej nga 
veprimtari e patrioti Hoxhë Kadri Prishtina. 
Në Gjakovë ishte themeluar edhe dega e këtij 
Komiteti. Prandaj, Asim ef. Luzha, pasi kishte 
edhe njohje familjare me disa nga pjesëtarët e 
këtij Komiteti, ai do të merrte pjesë aktive në 
këtë organizatë, duke denoncuar padrejtësitë 
që po i bëheshin popullit ku po shërbente ai, 
duke e ndihmuar këtë organizim, me të mira 
materiale dhe duke i bindur zejtarët e 
Gjakovës që ta përkrahnin atë etj.

-Xhemijeti, kjo parti, siç edhe është e ditur, 
u formua me qëllim që të mbroheshin 
interesat qytetare të shqiptarëve të robëruar 
në Mbretërinë SKS, më 17 dhjetor 1919 në 
Shkup, në prani të një numri të konside
rueshëm pjesëmarrësish, dhe drejtohej nga 
Nexhip dhe Ferhat Draga. Asim ef. Luzha, në 
zgjedhjet që u mbajtën më 1925 e përkrahu 
për deputet Aqif Bluten. Edhe në këtë 
organizim, veprimtaria e Asim ef. Luzhës 
është e dukshme, aktiv si me rastin e Komitetit 
Mbrojtja Kombëtare e Kosovës.

- Ulema Mexhlisi i Shkupit, ky institucion 
ishte themeluar në bazë të ndryshimeve 
kushtetuese të kohës. Pushteti i atëhershëm 
kërkonte me metodat e veta ta fuste nën 

“Mbrojtja 
Kombëtare e 
Kosovës”, 
themeluar në 
maj 1918 në 
Shkodër nën 
udhëheqjen e 
Hoxhë Kadri 
Prishtinës, 
kishte degë 
edhe në 
Gjakovë. Asim 
ef. Luzha, u 
përfshi 
aktivisht në 
këtë 
organizatë, 
duke 
denoncuar 
padrejtësitë 
ndaj popullit.



HISTORI & CIVILIZIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 45

kthetrat e veta edhe këtë organizim, duke 
instaluar elemente pro-serbe. Përkitazi me 
këtë, Asim ef. Luzha, së bashku me intelektual 
të tjerë shqiptarë, si Ferhat bej Draga, Hasan 
Shukriu, Kadri Salihu, Zenel Strazimiri etj., 
duke e parë rrezikun që mund t’i kanosej 
vendit, përmes këtyre elementeve destruktive, 
më 1936, kërkuan që Bashkësinë Fetare 
Islame në Shkup ta udhëhiqnin shqiptarët. Në 
zgjedhjet e mbajtura më 1937, në udhëheqjen 
e këtij organizimi do të futen emrat e listës së 
prirë nga Asim ef. Luzha dhe vëllezërit Draga 
me shumë patriot të tjerë të kohës. Falë 
angazhimit të Asim ef. Luzhës me shokë, 
brenda këtij organizimi, do të futeshin një 
numër patriotësh shqiptarë, në mesin e të 
cilëve edhe mulla Idriz Gjilani. Të gjitha këto 
janë të sqaruara në detaje nga studiuesi 
Dobruna në këtë studim.

Përveç organizimeve të lartcekura, Asim ef. 
Luzhën, e gjejmë edhe në organizimet politike 
dhe luftarake deri në vrasjen e tij, për të cilat 
aspekte studiuesi Dobruna ka ofruar 
informacione të konsiderueshme. Ai dallohet 
me kontributet në këtë drejtime si:    

-Deputet i Drenicës më 1938. Në vjeshtën e 
vitit 1938 në Jugosllavinë e atëhershme u 

organizuan zgjedhjet parlamentare. Asim ef. 
Luzha, me propozimin e veprimtarit mulla 
Iljas Broja dhe me porosi të veprimtarit Ferat 
Draga, u propozua për deputet nga kjo zonë. 
Asim ef. Luzha edhe përkundër sfidave në 
këtë garë, arrin të fitojë përball dy kundër 
kandidateve serbë. Si deputet, se bashku me 
veprimtarët e tjerë, Asim ef. Luzha, “në 
parlamentin e Mbretërisë Jugosllave të viteve 
1938-1941, ushtruan ndikim në pengimin e 
shpërnguljes së shqiptarëve”, vë në dukje në 
mes të tjerash studiuesi Dobruna. 

Asim Luzha gjatë Luftës së Dytë Botërore, 
radhitët në krahun e forcave Nacional 
Çlirimtare. Roli i këtij veprimtari shihet qartë 
në mbrojtjen e popullatës shqiptare, e sidomos 
asaj të Drenicës nga forcat çetnike partizane, 
veprime këto të cilat do t’i kushtojnë Asim ef. 
Luzhës edhe me eliminim e tij. Disa nga 
veprimet në mbrojtje të popullatës shqiptare 
gjatë kësaj periudhe nga studiuesi Dobruna 
janë të sqaruara ne titullin: Misioni i Asim 
Luzhës në Drenicë.

-Vrasja e Asim ef. Luzhës. Studiuesi Dobruna 
këtë ngjaje e ka trajtuar me plotë të drejtë si 
titull të veçantë. Asim Ef. Luzha për shkak të 
qëndrimeve të tij, siç e vë në dukje edhe autori 
do të eliminohet më 30 janar të vitit 1945. Për 
këtë vrasje, studiuesi Dobruna ofron tri 
versione, por ai më i besueshmi mbetet 
eliminimi i tij, me plumb pas shpine në fshatin 
Terstenik të Drenicës, ku edhe varroset. Më 
vone trupi i tij zhvarroset për obduksion nga 
pushteti i kohës, dhe hera e fundit e zhvarrimit 
të tij është kur zhvarroset nga Tersteniku dhe 
rivarroset në Gjakovë, ku prehet edhe sot 
trupi i tij.  

Duhet potencuar se kjo monografi vjen 
edhe me rastin e 80-vjetorit të vrasjes së këtij 
veprimtari. 

Studimi është i pajisur me përfundime, 
burimet e literaturës, të cilat i ka përdorur 
studiuesi për këtë studim, dhe radhitja është 
bërë sipas një metodologjie të konceptuar nga 
studiuesi Dobruna. 

Në fund, themi se, ky studim, së bashku me 
kontributet e tjera shkrimore të botuara deri 
më sot për këtë personalitet, e plotësojnë 
mozaikun jetësor të Asim ef. Luzhës.

Megjithatë, 
sipas të gjitha 
feve 
monoteiste 
– Judaizmit, 
Krishterimit 
dhe Islamit – 
besimi i parë i 
njeriut ka qenë 
monoteizmi, 
besimi në një 
Zot të vetëm.



HISTORI & CIVILIZIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202546

Historia e popujve është histori e njeriut 
në miniaturë. Ngjizje, lindje, rritje, 

sfida, sëmundje, shërime, energji, ëndrra, 
vizione, pjekuri, maturi, realizëm, dështime, 
suksese, gëzime, trishtime, miqësi, hatër mbe
tje, armiqësi, kritika, dobësi, fortësi, vdekje 
dhe vazhdimësi përmes pasardhësve. Në të 
gjithë historinë e jetës nuk ka asnjëherë gjen
dje të kulluar në vazhdimësi. Njeriu është 
qenie e trazuar, trazim që shfaqet në çdo 
situatë jetësore ku i duhet të marrë vendime 
dhe të mbajë përgjegjësi, sidomos në situata 
kritike. Në thelb, njeriut i takon përpjekja për 
t’i bërë gjërat mirë.

Historia e popujve ngjyroset nga karakteret 
që janë në pozita të marrin vendime, të 
drejtojnë punët e qeverisjes. Pa diskutim që 
edhe njerëzit në rendin zbritës të hierarkisë 
qeverisëse duke mbërritur deri te të qeve
risurit, kanë rolin e tyre në historinë e një 
populli, në jetën e një kombi, sepse drejtuesit 
qeverisin mbi një popull dhe mbi një komb, 
që kanë tiparet e veta, karakterin e vet, 
specifika që nuk i gjen në një popull dhe 
komb tjetër. Secili popull ka historinë e vet. 
Nxjerr apo jo mësime prej saj, kjo është 
çështje thellimi e përsiatje mbi të kaluarën 
historike, gjë të cilën disa popuj ndoshta e 
kanë të vështirë ta realizojnë për të korrigjuar 
dhe përmirësuar vetveten, por jo të 
pa mundur. 

Ngjarjet dhe personazhet që lënë gjurmë në 
historinë e një populli nuk janë të rastësishëm, 
ashtu sikundërse asnjë njeri nuk është i 

rastësishëm në këtë jetë. Jo çdo ngjarje dhe 
personazh historik është vetëm pozitiv apo 
vetëm shkëlqen. Edhe ai/ajo është njeri, dhe 
për rrjedhojë do të shfaqë tiparet dhe 
karakteristikat e personalitetit me të mirat dhe 
dobësitë e veta. Vend për kritika ka çdoherë, 
por personazhet historikë nuk mund të 
kuptohen dhe vlerësohen sa më drejt nëse nuk 
merren në konsideratë edhe rrethanat 
historike në të cilat janë rritur, edukuar dhe 
kanë vepruar. 

Populli shqiptar, si çdo popull, tjetër ka 
historinë dhe protagonistët e vet, me të metat 
dhe virtytet e tyre. Ka personazhe që kanë 
shkrirë jetën dhe pasurinë për të, ashtu 
sikundërse ka edhe personazhe që janë shkrirë 
për interesa meskinë. Ka personazhe që janë 
lartësuar me qëndrimet e tyre, ashtu 
sikundërse ka dhe personazhe që janë 
zvetënuar po nga qëndrimet e tyre. As 
shqiptarët nuk mund t’i shpëtojnë natyrës 
njerëzore. Ka pasur dhe do të ketë idealistë 
deri në fund, e do të ketë edhe pragmatistë 
deri në fund. Për të parët jeta merr vlerë më të 
madhe kur tejkalon egocentrizmin, kurse për 
të dytët jeta vlen kur interesat meskinë janë 
boshti rreth të cilit vërtitet jeta. 

Pavarësia nga Perandoria Osmane është një 
moment kthese në historinë e shqiptarëve. 
Është një moment dramatik për kohën kur 
erdhi dhe u realizua, pështjellues për vetë 
shqiptarët te shihnin të humbnin mbrojtjen e 
deriatëhershme ndaj planeve copëtuese të 
fqinjëve në adresë të tokave shqiptare, tragjike 

Pavarësia – guri kilometrik 
në historinë e shqiptarëve
Nuredin Nazarko

Populli 
shqiptar, si çdo 
popull, tjetër 
ka historinë 
dhe prota
gonistët e vet, 
me të metat 
dhe virtytet e 
tyre. Ka perso
nazhe që kanë 
shkrirë jetën 
dhe pasurinë 
për të, ashtu 
sikundërse ka 
edhe perso
nazhe që janë 
shkrirë për 
interesa 
meskinë.



HISTORI & CIVILIZIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 47

për nga pasojat, të cilat edhe në ëndrrën më të keqe nuk i 
kishin parë, sfidues për qëndrimet që duheshin mbajtur në 
rrethanat e krijuara (humbja e Perandorisë Osmane në luftën 
e parë ballkanike). Çaste të vështira të cilat si gjithmonë do 
të skalitin historinë dhe protagonistët, duke i dhënë vendin 
që meriton secilit. Në kushtet e sotme, prej katedrave të 
rehatshme mund ta mprehim majën e lapsit e të çalltisim të 
shkruajmë mirë apo keq për protagonistët e pavarësisë, por 
akti i realizuar prej tyre ishte detyrë kombëtare, edhe pse 
erdhi në një moment tejet të pafavorshëm. Duhet kujtuar që 
vlera e vendimeve në kohë të vështira nuk është e njëjtë me 
vlerën e tyre në kohë paqeje. Qëndrimet koherente që 
synojnë të drejtën në kohë të vështira, janë nga më të vështirat, 
por tregojnë shumëçka për vlerat dhe personalitetin e njeriut.

Akti i shpalljes së pavarësisë ishte jo vetëm vepër e burrave 
që u mblodhën për të diskutuar fatet e kombit shqiptar, jo 
vetëm e atyre që hodhën firmën, por e të gjithë atyre që 
trasuan këtë rrugë me dije, përpjekje dhe mund për të 
mbrojtur tokat shqiptare nga planet copëtuese të shteteve 
ballkanike (Serbi, Greqi, Mali i Zi) me mbështetje dhe nga 
Fuqitë e Mëdha të kohës. Shto këtyre rrethanave edhe apatinë 
xhonturke në krye të Perandorisë Osmane, që nuk vlerësuan 
me seriozitet rrethanat e krijuara në prag të Luftës së Parë 
Ballkanike, por me vizonin e tyre për perandorinë larg 
realitetit dhanë kontribut në shkërmoqjen e paparashikuar të 
ushtrisë osmane në Rumeli. Në të tilla rrethana, ata që e 
deshën këtë vend më shumë se xhepin e tyre, më shumë se 

jetën e tyre, me zemër të madhe dhe njerëzore vepruan ashtu 
siç ishte më e mira në përputhje me rrethanat e krijuara.

Një qeverisje arbitrare e çliruar krejtësisht nga themelet e 
racionalitetit dhe lidhjet me traditën, tashmë nuk kërkonte ta 
ushtronte pushtetin me drejtësi e urtësi, por me dhunë e 
presion. Kishim dy rrugë përpara: ose të prisnim goditjen 
vdekjeprurëse mes rrapëllimës së shembjes së viganit osman, 
të konsideruar si të destinuar për të marrë fund, e të jepnim 
shpirt bashkë me të, ose duke e konsideruar kombin si synim 
themelor, të viheshim në lëvizje për të shpëtuar veten! Është e 
ditur se feja islame e mbështet rebelimin kundër një qeverie që 
e shtyn një komb drejt vorbullës së zhdukjes e që është e 
pafuqishme për ta ndaluar padrejtësinë, si dhe i urdhëron të 
pushtetshmit që gjenden në krye të atij kombi të udhëheqin 
lëvizjen e të përpiqen me çdo mënyrë për të mbrojtur jetën e 
kombit dhe për të shpëtuar pasurinë e tij. Me qëllimin për të 
kryer këtë urdhër fetar dhe detyrë qytetare, pasi u bëra të 
qartë, nevojën dhe i ftova, me deputetët e Beratit Ismail Qemal 
Beun, Aziz Pashë Vrionin, Hasan Bej Prishtinën, deputetin e 
Gjirokastrës Myfit Bej Libohovën dhe deputetin e Durrësit Esat 
Pashën, u mblodhëm në shtëpinë time dhe me dorën në Kuran, 
dhamë besën e lidhëm paktin se do të përpiqeshim me jetën e 
veten tonë për shpëtimin, për jetën dhe ekzistencën e kombit e 
të atdheut tonë. (Vlora, Syrja Bej. Shqipëria pasosmane 1912-
1920. Shkup: Logos A, 2015, 107-108). 

Një kuvend elitar, një qeveri e dalë prej kuvendit (shih: 
Vlora, Eqrem Bej. Kujtime 1885-1925. Tiranë: IDK, 310), një 
pleqësi e dalë po prej këtij kuvendi, dëshmi e dashurisë për 
vendin. Shenjues i bashkëpunimit ndërkrahinor dhe 
ndërfetar me qëllim shpëtimin e kombit shqiptar nga planet 
shoviniste. Në një popull me shumicë të konsiderueshme të 
besimit islam, institucionet qeverisëse të dala nga Kuvendi i 
Vlorës kishin në përbërje të tyre edhe shqiptarë të besimit të 
krishterë, katolikë dhe ortodoksë, duke lënë si testament për 
ata që vijnë pas se Shqipëria, jo në kufijtë që u vendosën 
arbitrarisht, është e të gjithë shqiptarëve. 

Pavarësia ishte rruga e re e vazhdimit të jetës, edhe pse 
tragjike për nga pasojat. Pavarësia është një gurthemel i fortë 
në historinë e shqiptarëve, një gur kilometrik që meriton 
vëmendje në çdo kohë për të kuptuar vlerën e njerëzve me 
zemër të madhe dhe kundërvlerën e zemërngushtëve 
meskinë. Është akt i unitetit përballë sfidave, është akt i 
bashkëpunimit për të mirën e përgjithshme përtej dallimeve 
në bindje politike, krahinore apo besime fetare. 

Sot e gjithë ditën duhet të përsiatim mbi këtë ngjarje që 
shënon një kthesë të madhe në historinë e shqiptarëve. Të 
hulumtojmë mbi gjithë çfarë erdhi më pas si mundësi për të 
gjetur rrugët e korrigjimeve dhe përpjekjeve për të ecur me 
drejtësi e mirësi drejt së ardhmes, duke ruajtur vlerat, traditat, 
virtytet, bashkëpunimin me njëri-tjetrin si një lidhje mbrojtës 
ndaj atyre që nuk e duan ngritjen dhe zhvillimin e shqiptarëve. 



HISTORI & CIVILIZIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202548

Me përfundimin e Luftës së Parë 
Ballkanike dhe pushtimin e më se 

2/3 të tokave shqiptare nga ushtritë e aleancës 
sllavo-ortodokse, përkatësisht asaj serbo-
malaziase-bullgare-greke, në Kosovë dhe në 
trevat Lindore filloi një fushatë e egër dhe e 
dhunshme ndaj popullsisë së pambrojtur 
shqiptare. Gazeta “Përlindja e Shqipniës”, në 
një numër të saj shkruante se burgjet e 
Kosovës ishin mbushur me shqiptarë, të cilët 
torturoheshin më keq se në kohën e 
inkuizicionit. “Qeveritari i Shkupit, shkruante 
gazeta, Ceroniçi, një barbar i egër, ka shtënë 
tmerë në Shqiptarët dhe Bullgarët. I thërret në 
Qeveri e u thotë që do t’u shkurtojnë këmbët 
e kryet po të mos bëhen serbë. Gjithë këto 
veprohen edhe nga Malazestë.” Korrespodenti 
i luftës i një gazete daneze, nga Shkupi, 
persekutimet serbe ndaj popullsisë shqiptare 
në krahinat e Shkupit, Kumanovës e të 

Prishtinës i përshkruante si vijon: “Taktika 
luftarake e serbëve në Maqedoni ka marrë 
karakterin e një masakrimi të përgjithshëm 
shumë të tmerrshëm. Ushtria po plotëson nji 
luftë shkatërrimtare shumë barbare. Simbas 
kallëzimeve të ushtarëve e të oficerëve ndërmjet 
Kumanovës e Shkupit kanë vra 3.000 shqiptarë 
e në rrethet e Prishtinës 5.000 shqiptarë. 
Katundet shqiptare aneve e rrethit janë djegë 
krejt. Populli po gjurmohet ndër shtëpitë e veta 
edhe po i vrasin si mijt. Militaristët serb këtë 
gjueti njerëzish e kallëzojnë me nji shkëlqim të 
jashtëzakonshëm. Konditat e jetës në Shkup 
janë të tmerrshme...”.

Është e rëndësishme të vihet në dukje fakti 
se në ballë të asaj fushate krahas ushtrive 
pushtuese, qëndronte edhe Kisha Ortodokse 
dhe organizatat e shumta terroriste serbe e 
malazeze. Komuna e Deçanit, më 5 shkurt 
1944, në mënyrë të hollësishme i raportonte 

Krimet dhe masakrat serbe 
pas shuarjes së kryengritjes 
së shtatorit 1913
Qerim Lita

“Simbas 
kallëzimeve të 
ushtarëve e të 
oficerëve 
ndërmjet 
Kumanovës e 
Shkupit kanë 
vra 3.000 
shqiptarë e në 
rrethet e 
Prishtinës 5.000 
shqiptarë. 
Katundet 
shqiptare aneve 
e rrethit janë 
djegë krejt. Në 
ballë të asaj 
fushate krahas 
ushtrive 
pushtuese, 
qëndronte edhe 
Kisha 
Ortodokse”.



HISTORI & CIVILIZIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 49

Ministrisë së Punëve të Brendshme në Tiranë, 
për mizoritë dhe barbarizmat serbe dhe 
malazeze në vendbanimet e asaj komune që 
nga viti 1912 e këndej. “Barbarizmat që 
elementi sllav, thuhej në raport, ka ba në 
rajonin e kësaj Komune gjatë kohës që 
mizorija ka sundue këtë vend janë të panjohura 
e aq të pashembullta saqë nuk ka mundësi të 
përshkruhen. Grabitjet, vrasjet përbinshat 
sllav ka kenë gjana të zakonshme. Ndër 
grabitjet në vendin e parë e xen Kisha e Deçanit 
e cilla ku ka vue synin e pasurisë shqiptarve ka 
vue edhe dorë në te, kështu që veprimi i sajë ka 
kenë gjithmonë në dam të Shqiptarëve...”.

Krimet, masakrat dhe mizoritë e ushtrisë 
serbo-malazeze, asaj kohe u shtrinë edhe në 
viset e tjera të pushtuara shqiptare, si në 
Shkup, Kumanovë, Prishtinë, Sanxhak etj.. 
Sekretari politik i Prefekturës së Prishtinës, 
Mahmut Çela, me 5 janar të vitit 1943, i 
raportonte MPB-së, mbi masakrat që ushtria 
serbe i kishte kryer gjatë viteve 1912-1913 në 
fshatrat të rretheve të Kumanovës, Gjilanit, 
Vitisë, Kamenicës dhe Ferizajt, përkatësisht 
në: Kabash, Komogllavë, Smirë, Gjylekar, 
Germovë, Drobesh, Beguncë, Vërban, 
Kërbliç, Dobërçan, Tërnoc, Gushicë, 
Gumnishtë, Gadish, Maroc, Dragofcë, 
Berivojcë, Koretin, Mekresh, Kostadicë, 
Mogillë, Tërstenë e shumë fshatra të tjera, ku 
siç bëhet e ditur ishin vra me pushkë apo 
therur me thikë, mijëra civilë shqiptarë, në 
mesin e tyre edhe gra dhe fëmijë. Po kështu u veprua edhe në 
vendbanimet e Suharekës, Prizrenit, Gjakovës etj.. Në 
katundin Babaj Bokës të Gjakovës, ushtria serbe gjatë vitit 
1912 dogji 64 shtëpi dhe fshatarëve ua konfiskoi tërë pasurinë 
përfshi edhe bagëtinë dhe vrau 9 burra, 2 gra, ndërsa 10 
fëmijë i dogji në zjarr për së gjalli. Ky krim i shëmtuar erdhi 
pasi paraprakisht disa banorë të këtij fshati në krye me Jan 
Salihun, kishte vra 5-6 ushtarë të një patrulle të ushtrisë 
serbe, e cila kishte tentuar të futej në fshat me qëllim të 
plaçkitjes të pasurisë së tyre.

Mizorive dhe barbarizmave serbe dhe atyre bullgare nuk i 
shpëtoi as popullsia shqiptare e Kërçovës. Në pranverë të vitit 
1913, disa grupe komitësh dhe çetnikësh serbë dhe bullgarë, 
të udhëhequr nga Mihalj Brodi dhe Stanku Dimitru, pasi e 
rrethuan qytetin morën të gjithë burrat shqiptarë dhe i 
dërguan në tre vende të caktuara si thertore (dajakhane): 
“Çiflik” që gjendej në afërsi të shkollës bullgare; “Biçincë – 
Jurije” si dhe në shkollën fillore në qendër të qytetit. Shumë 
nga ata janë vrarë me pushkë, një pjesë tjetër janë therur me 

thikë, ndërsa ka edhe nga ata që kanë vdekur 
nga të rrahurit me dru. Kryetari i Bashkisë së 
Kërçovës, në raportin e datës 20 korrik 1942 
dërguar Nënprefekturës së Kërçovës, ndër të 
tjerave shkruante se, tërë kjo situatë kishte 
zgjatur rreth dy muaj, gjatë së cilës “…
Shqiptarët ma të mirë janë therun, disa me 
pushkë janë vramun e ma shumë me dru janë 
rahun prej të cillavet shumica mbas disa 
kohrash kanë vdekur….,çetnikët-komitët i 
ngarkojshin me araba dhe i gropojshin rreth 
qytetit me disa gropa qi ishin pregatitun 
apostafat për këtë qëllim dhe këta gropa ende 
sot janë ku pushojnë kockat e këtyre 
shqiptarve…Kjo ka qenë nji jav e zez për të 
mjerët shqiptarë, sepse thereshin si kundra 
kasapët kur therin qingjet në thertore.”

Masakra të tilla dhe të ngjashme, gjatë 
viteve 1912-1913, u kryen thuajse në tërë 
hapësirën e pushtuar shqiptare dhe për pasojë 
mbi 150.000 shqiptarë u detyruan t’i lëshonin 
vatrat e tyre për t’u vendosur kryesisht në 
Turqi. Lidhur me këtë, “Përlindja e Shqipëniës”, 
shkruante se gjendja e shqiptarëve që ishin 
vendosur në Stamboll ishte: “Si ska ma keq! 
Robat copë copë; të pangrënë..., shumë nga ata 
i kanë mbyllur në xhamijën që quhet e 
Sirqexhis. Gjindarët dhe policët u-rinë reth e 
përqark me syngji në pushkë, se mos ikin...”.

Ndërkohë, pas ultimatumit të marrë nga 
Fuqitë e Mëdha (gusht 1913), që trupat serbe 
të tërhiqeshin brenda kufijve të përcaktuar në 

Konferencën e Londrës, Qeveria serbe, si kundërpërgjigje, 
shtetasve shqiptarë ua ndaloi shfrytëzimin e tregjeve në 
Dibër, Prizren dhe Gjakovë. Një vendim i tillë revoltoi tej 
mase popullsinë lokale, e cila revoltë së shpejti kaloi në një 
kryengritje të përgjithshme kundër pushtuesit serb. Zyrtarët 
politik dhe ushtarak serb nga Shkupi, Manastiri, Ohri, 
Prizreni, raportonin për një lëvizje të madhe që dukej në 
horizont. Shtytje të madhe lëvizjes i jepnin shqiptarët në krye 
me Isa Boletinin, Elez Isufin, Bajram Currin etj.. Ky i fundit, 
në një deklaratë dhënë korrespodentit të “Alnasische 
Korrespodenz”, ua bëri me dije Fuqive të Mëdha, se shqiptarët 
nuk marrin asnjë barrë përsipër, për “luftërat” që mund të 
shpërthejnë së shpejti. 

“Neve, shprehet Boletini, ju tham qeveritarët të Romës, të 
Vjenës, të Parizit dhe të Londrës që populli ynë kurrë nuk 
mund të durojnë të copëtohet. Pas trembëdhjetë kryengritjeve 
të përgjithshme, në të cilat derdhëm kaq gjak për lirinë t’onë, 
na dha më në fund Evropa ç’varjen tonë (pavarësinë tonë – 
Q.L.). Por gjysmë më të madhe të kombit, duanë t’i ja bëjnë 

“Shqiptarët ma 
të mirë janë 
therun, disa 
me pushkë janë 
vramun e ma 
shumë me dru 
janë rahun prej 
të cillavet 
shumica mbas 
disa kohrash 
kanë vdekur...”

20 korrik 1942



HISTORI & CIVILIZIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202550

theror armiqve. Kosova, zëmra e Shqipëniës, po 
na humbet. Fiset e Hotit e të Grudës, të cilat 
luftuan kaq trimërisht për çështjen shqiptare, 
po i japin Malit t’Zi. 34 qytete shqiptare u 
dhanë në duartë e armiqve tanë. Me gjith këtë, 
sërbët po i vdesin unit malësorët. Ju mbajtën 
udhët për në Gjakovë, Prizren dhe në të gjitha 
pazaret e tjera, me të cilat rnojnë, dhe në qoftë 
se ndonjë merr rugën për në qytet, menjëherë 
vriten. Na shqiptarët duamë paqe; po duhet të 
mprojmë veten në qoftë se popullin t’onë e 
copëtojnë, e vdesin unit dhe e vrasin”.

Kryengritja filloi natën e 18/19 shtatorit 
1913 në rrethin e Peshkopisë. Kryeshefi i 
qarkut të Dibrës, përmes telegrameve të 7 (20) 
dhe 8 (21) shtatorit, njoftonte se “rreth 
Peshkopisë po zhvillohen luftime me 
shqiptarët”. Më 9 (22) shtator, Ministria e 
Punëve të Brendshme të Mbretërisë serbe, 
njoftonte se “shqiptarët janë 10 kilometra në 
afërsi të Dibrës” ndërsa “Peshkopia dhe 
Zhirovnica janë marrë”. Më 20/21 shtator, 
rreth 6.000 kryengritës kaluan Drinin e Zi 
dhe u futën në qarkun e Dibrës. Kryengritësit 
fillimisht çliruan Peshkopinë dhe më pas 
edhe Dibrën dhe Zhirovnicën. Më 26 shtator 
1913, Aqif Pashë Elbasani i telegrafonte 
Qeverisë së Përkohshme të Vlorës, se forcat 
shqiptare ishin ndarë në tre krahë: krahu kah 
Gostivari kishte çliruar Mavrovën dhe 
shpresohej se deri në mbrëmje ta çlironte 
edhe Gostivarin; krahu që marshonte për 
Kërçovë kishte kaluar Loposhin, dhe krahu i 

tretë, i ishte afruar Strugës. “...Me ndihmën e 
Perëndisë, shkruante Aqif Pasha, sukseset po 
vazhdojnë. Të tre krahët e përmendur, 
lajmërohemi se përbëhen prej 12.000 vetësh, 
dhe po luten e thërasin çdo minut për armë dhe 
municion...”. “Perlindja e Shqipniës”, më 21 
shtator (4 tetor) 1913, përcillte njoftimin e 
korrespodentit të “Algemeine Zeitung” nga 
Shkodra, ku thuhej se çetat shqiptare të 
udhëhequra nga Isa Boletini dhe Bajram 
Curri e mposhtën ushtrinë serbe në Dibër 
dhe në afërsi të Prizrenit, dhe se në Beograd 
ishte përhapur lajmi se “Shqiptarët hynë në 
Tuz duke dëbuar ushtarët malazez që 
gjendeshin atje”. Tri ditë më vonë, inspektori i 
policisë serbe nga Shkupi, njoftonte se 
shqiptarët ishin nisur në dy drejtime: një 
kolonë nga Elbasani për në Ohër, ndërsa e 
dyta nga Dibra për në Strugë, dhe se shqiptarët 
e kishin marrë Mavrovën. Edhe kryeshefi i 
Qarkut të Prizrenit bënte me dije se shqiptarët 
nga Shqipëria kishin filluar të kalojnë nga ana 
e majtë e Drinit të Zi në krahinën e Lumës 
dhe të grumbullohen në masa më të mëdha të 
fshatit Ratkajë. Plani i tyre ishte të 
koncentrohen për ta sulmuar Prizrenin. 

Menjëherë pas sulmit të befasishëm në 
Dibër dhe më pas edhe në Strugë, Ohër, 
Prizren, Gjakovë dhe në qendra të tjera, 
Qeveria serbe vendosi të mobilizoj divizionin 
e Moravës, përkatësisht, njësitë e saja të 
këmbësorisë I, II, III dhe XIV. Më 29-30 
shtator 1913, filloi kundërofensiva e ushtrisë 

“Nuk kam 
kohë t’ju 
shkruaj gjatë, 
por mund t’ju 
them që këtu 
po ndodhin 
gjëra ngjethëse. 
Unë jam i 
tmerruar prej 
tyre dhe 
vazhdimisht 
pyes veten time 
se si njerëzit 
mund të jenë 
kaq barbarë, sa 
të kryejnë 
mizori të tilla.”
Letër e një 
ushtari serb



HISTORI & CIVILIZIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 51

dhe e çetave çetnike serbe. Në luftimet disa ditore, ushtria 
serbe e pajisur me armatim bashkëkohor, arriti t’i thyej forcat 
kryengritëse fillimisht në frontin e Strugës, Ohrit dhe Dibrës, 
e më pas edhe të Prizrenit dhe Gjakovës. Forcat ushtarake 
serbe pasi ripushtuan tokat shqiptare, kryen gjenocid të 
paparë ndonjëherë mbi popullsinë civile shqiptare. Radniçke 
Novine, më 22 tetor 1913, botoi letrën e një ushtari serb, në 
të cilën veç të tjerash thuhej: “Nuk kam kohë t’ju shkruaj gjatë, 
por mund t’ju them që këtu po ndodhin gjëra ngjethëse. Unë 
jam i tmerruar prej tyre dhe vazhdimisht pyes veten time se si 
njerëzit mund të jenë kaq barbarë, sa të kryejnë mizori të tilla. 
Është e tmerrshme, unë nuk guxoj t’ju them më shumë, por 
mund t’ju them se Luma nuk ekziston më. Ka fshatra me 
njëqind, njëqind e pesëdhjetë, dyqind shtëpi ku nuk ka ma 
asnjë burrë, në kuptimin e drejtpërdrejtë të fjalës asnjë. Ne i 
grumbulluam ata në grupe nga dyzet deri në pesëdhjetë veta 
dhe pastaj i shpuam me bajoneta tona…”. 

Vrasjet masive të popullsisë civile dhe djegiet e 
vendbanimeve të tëra ishin të shumta. Sali Hoxhë Vuçitërna, 
i shkruante Luigj Gurakuqit, për përfundimin e luftës së 
përgjithshme, dhe se Hysni Curri është kthyer, dhe se “...
Krasniqja, Gashi, Hasi, Bytyçi janë djegë fare. Robni e madhe 
ash tuj ardhë këtu.”. Dokumentet e kohës që ruhen në Arkivin 
Qendror të Shtetit në Tiranë, hedhin dritë mbi mizoritë, 
barbarizmat dhe masakrat e kryera nga ana e ushtrisë 
pushtuese serbe ndaj popullsisë civile shqiptare të fshatrave 
të: Prizrenit, Gostivarit, Tetovës, Kërçovës, Gjilanit, Pejës, 
Deçanit, Ferizajt, Prishtinës etj.. Kryetari i komunës së 
Lubizhdës, me 10 janar 1944, i raportonte MPB-së, për një 
masakër që ushtria serbe e kishte kryer në vitin 1913 në 
fshatin Kabash, ku ishin masakruar 72 burra të këtij fshati. 
Të gjithë ata, janë marrë nga ushtria serbe dhe janë pre me 
sëpatë te kisha e fshatit. Po atë ditë, komandanti i vullnetarëve 
serb, Spiro Delloci nga fshati Delloc i komunës së Mushtishtit, 
dogji për së gjalli bashkëshorten e Ali Hajdarit si dhe Hakën 
e Muharrem Rexhepit, që të dyja nga fshati Kabash. Në të 
njëjtën kohë, krimineli Spiro Delloci, masakroi 8 shqiptarë 
nga fshati Korishë, ndërsa nga ana e ushtrisë serbe, u morën 
Pren dhe Zef Çeta dhe u masakruan, i pari te kisha e Kabashit, 
ndërsa i dyti në afërsi të Prizrenit. Nënkryetari i komunës së 
Banjës, Rexhep Banja, në raportonin e 3 nëntorit 1944 
dërguar MPB-së, duke i përshkruar krimet dhe masakrat 
serbo-malazaze ndaj popullsisë shqiptare të atij rrethi gjatë 
viteve 1912-1913, ndër të tjerave shkruante: “...Nuk mjaftonte 
shkelja serbo-malazeze në tokën shqiptare, por edhe tmerr u 
kish andja të shtirshin nëpër katunde e vaj e zi nëpër familje. 
Shtëpijat e djegura me sa pasunina kishin asht e kot me e diftue 
mbassi s’do të mbarofshin kurr, por po shënojmë dëshmorët e 
rrajonit të Komunës së Banjës, të cilët na lanë me betim një 
fjalë t’a mbajmë e asht: MIKUT FALI ZEMRËN, ARMIKUT 
SHEKULLUER PLUMIN.”

Masakra të tilla ushtria serbe kreu edhe në fshatrat e 
Gostivarit, si në: Simnicë, Gjenovicë, Reçan, Vërtok, Raven, 

Zdunje, Mirditë, Vrapçisht, Kalisht, Çegran, Qafë, Llakavicë 
dhe Duf. Në të gjitha këto vendbanime, siç theksohet në 
dokument, ushtria pushtuese serbe, në bashkëveprim me 
komitët dhe çetnikët vendor serbë e bullgarë, në pjesën e dytë 
të muajit tetor 1913, vrau, theri me thikë apo me sëpatë disa 
qindra shqiptarë civil, në mesin e tyre edhe gra, pleq e fëmijë. 
“...Ka qenë muaji i tetorit të vitit 1913, thuhet në dokument, 
kur prej katundeve Simnicë, Zdunjë, Raven, Vërtok Reçan etj., 
sillnin burrat shqiptar dhe i thernin pa pikë mëshire duke i 
hedhun në nji gropë qi ndodhet në t’hymen e katundit, duke 
ardhur prej Gostivari. Të gjithë burrat janë ther me thikë dhe 
me spata duke i pasun duart e lidhura...”. Ndër vendbanimet 
që pësuan më së keqi duhet veçuar Simnicën, ku siç theksohet 
në dokument, ushtria serbe, pasi dogji tërë fshatin, mori 48 
burra dhe dy gra dhe i dërgoi “...në vëndin e quajtun Vakuf të 
Banicës dhe këtu i therën të gjithë me thikë bashkë me shqiptarët 
e tjerë t’ardhun prej katundeve të ndryshme dhe i hodhën në 
një gropë e cila gjendet edhe sot në vendin e lart-përmendun...”.

_______________________
Burimet dhe literatura e shfrytëzuar:
1.	 “Barbarizmat serbe, greke, malazeze”, “Përlindja e Shqipëniës”, 28 

gusht (10 shtator) 1913. 
2.	 AQSH. F.846.V.1919.D. 35/2. Fl.39.
3.	 AQSH.F.410.V. 1944. Fl. 3-4.
4.	 AQSH.F.164.V.1943.Fl.46-55. 
5.	 AQSH.F.410.V.1944.Fl.16.6. 
6.	 Po aty, Fl. 2.
7.	 ДАРМ.Ф.Општина Кичево 1941-1944, кут. 2, Raport i kryetarit 

të Bashkësisë së Kërçovës, dërguar Nënprefekturës së Kërçovës 
mbi krimet dhe mizoritë serbe e bullgare ndaj popullsisë shqiptare 
të Kërçovës me rrethinë, midis periudhës 1912-1941.

8.	 AJ.370.22/334-335, Raport i konsullit jugosllav në Stamboll, 
dërguar ministrit të Jashtëm në Beograd, Vojisllav Marinkoviç.

9.	 “Përlindja e Shqipëniës”, 7/20 Dhjetor 1913. 
10.	ДАРМ.1.18.5.214/414-424. 
11.	Xheladin Shala, Veprimtaria kombëtare e Isa Boletinit në vitet 

1916-1912, Gjurmime albanologjike – Seria e shkencave historike 
(26), Instituti Albanologjik, Prishtinë 1997, f. 139-140.

12.	“Përlindja e Shqipëniës”, 21 gusht/3 shtator/1913, f. 3-4.
13.	Halim Purellku, Zona e pushtimit Jugosllav në Shqipëri (1918-

1921), Instituti i Historisë, Tiranë 2012, f. 17-19.
14.	Po aty.
15.	ДАРМ.1.766.27.92/419-422.
16.	AQSH.F.145.V.1913.D.II-52.Fl.32.
17.	“Përlindja e Shqipëniës”, 21 shtator/4 tetor/1913, f. 5.
18.	Agjencia Shtetërore e arkivave të Kosovës (më tej ASHAK), Arkivi 

Diplomatik i Sekretariatit Fedarativ të Punëve të Jashtme – Beograd, 
Korrespodenca sekrete (MPJ) 1913-1915, Реферат о упаду 
Арнаута, 95/1-4.

19.	ДАРМ.1.18.5.214/414-424.
21.	Po aty.
22.	“Радничке Новине”, 22 септебра 1913 год. Београд.
23.	ASHAK. A. Diplomatik i SFPJ-së, po aty.
24.	AQSH. F. 410. V.1944.D. 58. Fl. 1-3.
25.	Po aty. Fl.6.
26.	AQSH. F. 412. V. 1944. D. 8, Fl.1-13.
27.	Po aty. 



HISTORI & CIVILIZIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202552

HYRJE

Kohët e fundit, në Kosovë dhe trojet 
shqiptare, janë shfaqur individë dhe 

lëvizje që, nën petkun e “shqiptarizmit” dhe 
“kthimit te rrënjët”, tentojnë të krijojnë një 
narrativë të re mbi identitetin tonë. Këto qasje 
shpesh synojnë të shkëpusin shqiptarët nga 
Islami, duke e paraqitur si diçka të huaj dhe 
duke e barazuar kombëtarizimin vetëm me 
një fe tjetër. Në të vërtetë, këto janë manipulime 
ideologjike, që nuk kanë bazë as në histori, as 
në shkencë dhe as në moral.

Tema e rrënjëve të shqiptarëve dhe manipu
limeve ideologjike është tepër e gjerë dhe 
kër kon trajtim të hollësishëm. Ky shkrim 
paraqet vetëm një reflektim të shkurtër, me 
qëllimin e vetëm, për të ofruar disa pikëpamje 
të menjëhershme mbi këtë çështje.

PREJARDHJA ILIRO–PELLAZGE 
DHE EVOLUCIONI FETAR
Shqiptarët njihen gjerësisht si pasardhës të 

ilirëve, një popull i lashtë ballkanik, që vetë 
kishte origjinë të hershme pellazge. Histo
rianët si Eqrem Çabej dhe Aleks Buda kanë 
theksuar autoktoninë e shqiptarëve në Ball
kan si një fakt të pakontestueshëm.

Por, duhet theksuar se ilirët dhe pellazgët 
ishin shoqëri pagane, që besonin në shumë 
perëndi, njësoj si grekët, romakët dhe popujt 
e tjerë të botës antike. Megjithatë, sipas të 
gjitha feve monoteiste – Judaizmit, Krishte
rimit dhe Islamit – besimi i parë i njeriut ka 
qenë monoteizmi, besimi në një Zot të vetëm.

Në Judaizëm, libri i Zanafillës nis me fjalët: 
“Në fillim Perëndia krijoi qiejt dhe tokën.” 
(Zanafilla 1:1).

Në Krishterim, Jezu Krishti, thekson: “Zoti, 
Perëndia ynë, është i vetmi Zot.” (Marku 12:29).

Në Islam, Kurani pohon: “Ne nuk dërguam 
asnjë të dërguar para teje, veçse i shpallëm se 
nuk ka zot tjetër përveç Meje, pra më adhuroni 
Mua.” (El Enbija, 25).

Kjo tregon se monoteizmi ishte feja e 
zanafillës së njerëzimit, ndërsa paganizmi u 
shfaq si devijim i mëvonshëm, në periudha të 
caktuara të hershme, kur njerëzit humbnin 
udhëzimin hyjnor. Në këtë kuptim, politeizmi 
i ilirëve dhe pellazgëve nuk ishte “origjina” 
fetare e shqiptarëve, por një fazë kalimtare e 
devijuar që, si gjithë popujt e botës, edhe ata e 
kapërcyen me ardhjen e feve monoteiste.

KATËR LLOJET E VËLLAZËRISË
Islami i jep kuptim marrëdhënieve njerë

zore përmes katër llojeve të vëllazërisë:
Familjare – vëllazëria nga babai dhe nëna,
Kombëtare – vëllazëria e gjakut dhe gjuhës, 

që na lidh si shqiptarë,
Universale – vëllazëria e gjithë njerëzimit, 

sepse të gjithë vijmë nga Ademi dhe Havaja: 
“O njerëz! Ne ju krijuam prej mashkulli e 
femre dhe ju bëmë popuj e fise që të njiheni 
mes vete. Më fisniku prej jush tek Allahu 
është ai që është më i devotshëm.” 	
(El Huxhurat, 13),

Fetare – vëllazëria që lind nga besimi, e 
vetmja që është zgjedhje e lirë e njeriut.

Manipulimet ideologjike 
rreth rrënjëve të shqiptarëve 
– reflektim i shkurtër
Dr. Agron M. Rexhepi

Ilirët dhe 
pellazgët ishin 
shoqëri 
pagane, që 
besonin në 
shumë 
perëndi, njësoj 
si grekët, 
romakët dhe 
popujt e tjerë 
të botës antike.



HISTORI & CIVILIZIM

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 53

Tri të parat janë të përcaktuara nga Allahu 
pa vullnetin tonë; vetëm vëllazëria fetare është 
rezultat i zgjedhjes së vetëdijshme.

MANIPULIMET IDEOLOGJIKE 
MODERNE
Ideologjitë komuniste të shek. XX tentuan 

ta shndërronin fenë në “armik” dhe kombin 
në ideologji absolute. Sot, disa qarqe të reja po 
tentojnë të ringjallin këtë frymë, duke thënë: 
“Shqiptarizmi është feja jonë”. Në dukje kjo 
tingëllon patriotike, por në thelb është ndarëse 
dhe mashtruese, ngase:

•	 Përjashton Islamin nga historia e 
shqip tarëve, ndonëse shumica dërr
muese e shqip  tarëve janë mysli manë,

•	 Ngatërron rolin e kombit me rolin e 
fesë,

•	 Synon të krijojë një identitet artificial 
dhe përçarës.

Në realitet, Islami ka qenë shtylla që e ka 
mbajtur të gjallë gjuhën, kulturën dhe unitetin 
e shqiptarëve në periudha të vështira historike.

PYETJA TABU: “CILA ËSHTË MË 
E RËNDËSISHME, KOMBI APO 
FEJA?”
Kjo pyetje shpesh përdoret nga ideologë 

ateistë me ‘ngjyra komuniste’ për të krijuar 
tension. Në fakt, është një pyetje e gabuar.

Kombi është dhuratë nga Allahu, nuk e zgjedhim dot, as 
gjuhën, as gjakun, as vendin ku lindim.

Feja është udhëzim hyjnor, është zgjedhja 
që i jep kuptim jetës dhe drejtim kombit.

Nuk ka konflikt mes të dyjave: pa fe, kombi 
humb moralin; pa komb, feja nuk mishërohet 
në kulturë. Siç thotë Pejgamberi Muhamed 
a.s.: “Besimtari për besimtarin është si një 
ndërtesë, ku një pjesë e saj e forcon tjetrën.” 
(Buhariu dhe Muslim).

Shembuj nga historia shqiptare
Hasan Prishtina, Isa Boletini dhe Hoxhë 

Kadri Prishtina, së bashku me Abdyl Fra
shërin, Naim Frashërin, Sami Frashërin, 
Ymer Prizrenin, Sylejman Vokshin, Hoxhë 
Tahsinin, Shuaip Spahiun, Aqif Pashë Elba
sanin dhe shumë figura të tjera të mëdha me 
identitet islam, kontribuuan fuqishëm për 
kombin shqiptar.

Harmonia ndërfetare shqiptare, e njohur 
ndërkombëtarisht, është arritur kryesisht falë 
kulturës islame të tolerancës.

Islami nuk i ka mohuar rrënjët shqiptare, 
përkundrazi i ka forcuar ato me vlera morale 
dhe shpirtërore.

PËRFUNDIMI
Rrënjët e shqiptarëve janë të qarta: një 

popull autokton që ka kaluar nga paganizmi 
në monoteizëm dhe që e gjeti veten në Islam. 

Tentativat moderne për ta ndarë kombin nga feja janë 
manipulime ideologjike, që rrezikojnë unitetin dhe identitetin 
tonë. Detyra jonë është ta mbrojmë të vërtetën historike dhe 
shpirtërore, ta forcojmë vëllazërinë dhe ta ndërtojmë një 
shoqëri ku kombi dhe feja ecin bashkë, jo ndaras dhe as 
kundër njëra-tjetrës.

______________________
Referenca:

•	 Kurani Famëlartë, El Bekare (2:195); En Nisa (4:29); El Huxhurat 
(49:13).

•	 Sahihu i Buharit dhe Sahihu i Muslimt, kapitujt për vëllazërinë dhe 
forcën e besimtarit.

•	 Ibën Kajim el Xheuzijje, Tuhfat al Maudud bi Ahkam al- Maulud.
•	 Çabej, Eqrem (1982). Studime gjuhësore, Akademia e Shkencave e 

Shqipërisë.
•	 Buda, Aleks (1972). Shqiptarët dhe Ilirët, Akademia e Shkencave e 

Shqipërisë.
•	 Clayer, Nathalie (2007). Aux origines du nationalisme albanais. Paris: 

Karthala.
•	 Malcolm, Noel (1998). Kosovo: A Short History. London: Macmillan.
•	 Schmitt, Oliver Jens (2009). Histori e Shqipërisë. Tiranë: Toena.

Rrënjët e 
shqiptarëve 
janë të qarta: 
një popull 
autokton që ka 
kaluar nga 
paganizmi në 
monoteizëm 
dhe që e gjeti 
veten në Islam. 



REPORTAZH

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202554

Fakulteti i Studimeve Islame i Prishtinës në bashkëpunim 
me Qendrën për Studime të Avancuara në Sarajevë, më 

3 dhe 4 tetor 2025, organizuan Konferencën Ndërkombëtare 
me titull: “The Role of Muslim Scholars and Intellectuals in 
Europe – Roli i studiuesve dhe intelektualëve myslimanë në 
Evropë”.

Në kontekstin bashkëkohor evropian, studiuesit dhe 
intelektualët myslimanë luajnë një rol vendimtar në 
formësimin e diskursit fetar, nxitjen e dialogut ndërfetar, 
adresimin e sfidave socio-politike dhe kontributin në debatet 
akademike dhe publike. Angazhimi i tyre është thelbësor në 
kundërshtimin e stereotipave, mbrojtjen e drejtësisë sociale 
dhe sigurimin që mësimet islame të mbeten të rëndësishme 
për peizazhin e larmishëm dhe në zhvillimin evropian. Duke 
pasur parasysh dukshmërinë në rritje të myslimanëve në 
Evropë dhe sfidat me të cilat përballen, kjo Konferencë kishte 
për synim që të eksplorojë kontributet, përgjegjësitë dhe 
sfidat e studiuesve dhe intelektualëve myslimanë në shoqëritë 
evropiane.

Historikisht, intelektualët myslimanë kanë ndikuar në 
mendimin evropian në fusha të ndryshme, nga filozofia dhe 
shkenca, deri te teologjia dhe ligji. Sot, ata vazhdojnë të 
angazhohen me çështje të 
tilla si identiteti, integrimi 
dhe pluralizmi fetar. 
Diskursi mbi Islamin në 
Evropë shpesh formësohet 
nga narrativa të jashtme; 
prandaj, është thelbësore të 
përforcohen zërat e 
dijetarëve myslimanë që 
kontribuojnë në diskutimet 
akademike, fetare dhe 
publike në një mënyrë të 
i n f o r m u a r  d h e 
konstruktive.

K o n f e r e n c a 
Ndërkombëtare mbi rolin 
dhe kontributin e 
studiuesve myslimanë në 
Evropë filloi në Prishtinë 
më 3 tetor 2025. Kjo 

Konferencë, siç u theksua në titull, u organizua nga Fakulteti 
i Studimeve Islame i Prishtinë, në bashkëpunim me Fakultetin 
e Shkencave Islame dhe Qendrën për Studime të Avancuara 
në Sarajevë. 

Konferenca synoi të promovojë kërkimin shkencor, të 
nxisë dialogun kulturor dhe të ndërtojë ura bashkëpunimi në 
Evropë, duke afirmuar njëkohësisht pozicionin e Kosovës si 
një qendër kryesore akademike dhe kulturore.

HAPJA ZYRTARE DHE FJALIMET KRYESORE
Në fjalën e tij të hapjes, Myftiu Naim ef. Tërnava, 

përshëndeti pjesëmarrësit, duke theksuar rëndësinë e 
shkencës në Islam dhe rolin e dijetarëve gjatë gjithë historisë 
në interpretimin e saktë të Kuranit të shenjtë dhe Hadithit. 

Në vazhdim, dekani i Fakultetit të Studimeve Islame, prof. 
asoc. dr. Islam Hasani, në fjalën e tij, vlerësoi se kontributet e 
dijetarëve myslimanë në shkencë kanë qenë me ndikim të 
veçantë, e të cilët patën rëndësi edhe në zhvillimin e shkencave 
shoqërore, e që disa prej tyre veç janë harruar. 

Nga ana e tij, dr. Ahmed Alibašić, drejtor i Qendrës për 
Studime të Avancuara në Sarajevë, u përqendrua në sfidat 
aktuale me të cilat përballet Evropa, duke e konsideruar 

U mbajt Konferenca “The Role of Muslim Scholars 
and Intellectuals in Europe – Roli i studiuesve dhe 
intelektualëve myslimanë në Evropë”



REPORTAZH

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 55

Kosovën një model të suksesshëm në menaxhimin e 
pluralizmit fetar dhe etnik. 

SESIONET E KONFERENCËS
Në ditën e parë, sesionet e Konferencës paraqitën diskutime 

të gjera intelektuale dhe kulturore që trajtuan sfidat më të 
spikatura me të cilat përballen vlerat islame në Evropën 
bashkëkohore, ndikimin e diskursit fetar në ligjet civile 
perëndimore dhe rolin e arsyes kritike dhe eksperimentale 
në mendimin islam dhe krahasimin e saj me prodhimin 
filozofik perëndimor.

Hulumtuesit diskutuan gjithashtu rolin e dijetarëve 
myslimanë në pasurimin e kulturës evropiane, marrëdhënien 
midis Islamit dhe qeverisjes demokratike në Ballkan, qasjet 
metodologjike për promovimin e dialogut ndërfetar dhe 
ndërkulturor, si dhe ndikimin e platformave digjitale dhe 
inteligjencës artificiale në kërkimin islamik në shoqëritë 
perëndimore.

Dita e dytë e Konferencës ofroi një pasqyrë të pasur 
intelektuale. Sesionet përfshinë diskutime akademike mbi 
çështjet e identitetit, integrimit, lidershipit fetar dhe arsimit 
islam në Evropë, së bashku me tema mbi dialogun ndërfetar 
dhe ndërkulturor dhe sfidat intelektuale në epokën digjitale. 
Pjesëmarrësit ofruan një angazhim të jashtëzakonshëm 
shkencor, duke ofruar njohuri të reja mbi zhvillimin e punës 
akademike islame në kontekstin evropian.

Gjatë ditës së dytë hulumtuesit shqyrtuan konceptin e 
identitetit islam në shoqëritë evropiane dhe se si myslimanët 
mund të jenë pjesë e strukturës së shoqërisë moderne pa 
humbur identitetin e tyre fetar dhe kulturor. Ndërhyrjet 
theksuan se Islami, me vlerat e tij të larta njerëzore, është një 
partner integral në ndërtimin e qytetërimit modern evropian.

Sesionet theksuan rolin jetësor të institucioneve fetare dhe 
arsimore në formësimin e vetëdijes islame evropiane dhe 
shqyrtuan shembuj të përvojave të suksesshme në arsim dhe 
udhëzim, duke theksuar se Bashkësia Islame e Kosovës 

përfaqëson një model pionier në konsolidimin e vlerave të 
moderimit dhe përhapjes së kulturës së bashkëjetesës.

Hulumtuesit trajtuan ndikimin e hapësirës digjitale në 
mendimin islam dhe bënë thirrje për një prani aktive të 
institucioneve fetare në këtë fushë përmes një diskursi 
epistemologjik, që kombinon qëndrueshmërinë në vlera dhe 
hapjen ndaj mjeteve bashkëkohore. 

Pjesëmarrësit diskutuan gjithashtu përvojat akademike në 
arsimin islam brenda Evropës, duke theksuar nevojën për të 
zhvilluar kurrikula dhe për t’i integruar ato me shkencat 
moderne humane. 

Sesionet përfunduan me rekomandime që bënin thirrje 
për forcimin e bashkëpunimit midis universiteteve islame 
dhe qendrave kërkimore në Evropë dhe krijimin e rrjeteve të 
përbashkëta akademike, që kontribuojnë në formulimin e 
një diskursi të ripërtërirë islam që merret me çështjet 
bashkëkohore njerëzore pa kompromentuar parimet islame.

Konferenca, në thelbin e saj nuk ishte thjesht një ngjarje 
akademike, por më tepër një platformë intelektuale që 
kronikonte përpjekjet e studiuesve dhe mendimtarëve 
myslimanë në Evropën moderne, duke theksuar kontributet 
e tyre në konsolidimin e vlerave të dijes dhe komunikimit 
kulturor, dhe duke promovuar ndërgjegjësimin fetar bazuar 
në arsye dhe hapje.

Fakulteti i Studimeve Islame i Prishtinës mori vlerësime të 
veçanta si një fanar shkencor që kombinon autenticitetin dhe 
modernitetin, duke diplomuar breza studiuesish që 
kombinojnë mendimin dhe ndërgjegjësimin për mesazhin 
qytetërues të Islamit. FSI është një nga institucionet 
akademike më të shquara të specializuara në mendimin 
islam në Ballkan. Që nga themelimi i tij, ai ka luajtur një rol 
të rëndësishëm në trajnimin e brezave të studiuesve, imamëve 
dhe studiuesve që kanë kontribuar në forcimin e identitetit 
fetar dhe kulturor të myslimanëve në vend.

Vedat Shabani



AKTIVITETE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202556

MYFTIU TËRNAVA U PRIT NË TAKIM NGA PRESIDENTJA E 
KOSOVËS, ZNJ. VJOSA OSMANI – SADRIU

Më 16 tetor 2025, kryetari i Bashkësisë 
Islame të Kosovës, Myftiu Naim ef. 
Tërnava, është pritur në takim nga 
presidentja e Republikës së Kosovës, 
znj. Vjosa Osmani – Sadriu.

Gjatë këtij takimi u diskutua për 
angazhimin e Bashkësisë Islame të 
Kosovës në forcimin e pozitës ndër

kombëtare të shtetit, traditën e tole rancës 
ndërfetare dhe domos doshmërinë e 
vazhdimit të kultivimit të saj.

Presidentja Osmani vlerësoi lart 
kontributin e Bashkësisë Islame të 
Kosovës në kultivimin e harmonisë 
ndërfetare, e cila përbën një nga vlerat 
më të çmuara të shoqërisë kosovare dhe 

një model i dallueshëm në rajon. Ajo 
theksoi se bashkëpunimi ndërmjet 
institucioneve shtetërore dhe 
bashkësive fetare është thelbësor për një 
shoqërie të drejtë dhe gjithëpërfshirëse.

MYFTIU TËRNAVA PRITI NË TAKIM ZËVENDËSMINISTRIN E 
ARSIMIT TË REPUBLIKËS SË TURQISË, DR. NAZIF YILMAZ

Më 8 tetor 2025, kryetari i Bashkësisë 
Islame të Kosovës, Myftiu Naim ef. 
Tërnava, priti në takim zëvendës
ministrin e Arsimit të Republikës së 
Turqisë, dr. Nazif Yılmaz, i cili po 
qëndronte për vizitë zyrtare në Kosovë.

Gjatë takimit u diskutua për mun
dësitë e thellimit të bashkëpunimit 
ndërmjet institucioneve fetare dhe 
arsimore të të dy vendeve, me theks të 
veçantë në zhvillimin e arsimit islam, 
modernizimin e programeve mësimore 
dhe përgatitjen e kuadrove të reja 
profesionale.

Myftiu Tërnava shprehu mirënjohjen 
e tij për mbështetjen e vazhdueshme që 
Republika e Turqisë dhe Ministria e 
Arsimit i ofrojnë Bashkësisë Islame të 
Kosovës, veçanërisht në ngritjen e 
cilësisë arsimore, në bursat për 
studentët e medreseve dhe në projektet 
infrastrukturore që ndihmojnë 

zhvillimin e institucioneve fetare në 
vend.

Nga ana e tij, zëvendësministri Yılmaz 
vlerësoi marrëdhëniet e mira ndërmjet 
dy popujve dhe theksoi rolin e 
rëndësishëm të Bashkësisë Islame në 

edukimin moral e shpirtëror të brezave 
të rinj, duke shprehur gatishmërinë për 
zgjerimin e bashkëpunimit edhe në 
fushën e shkëmbimeve akademike dhe 
trajnimeve të përbashkëta.



AKTIVITETE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 57

MYFTIU TËRNAVA PRITI NË TAKIM ZËVENDËS PËRFAQËSUESIN SPECIAL TË 
SEKRETARIT TË PËRGJITHSHËM (PSRSG) TË UNMIK-UT, Z. MILBERT DONGJOON SHIN

Më 1 tetor 2025, kryetari i Bashkësisë 
Islame të Kosovës, Myftiu Naim ef. 
Tërnava, ka pritur në takim zëvendës 
përfaqësuesin Special të Sekretarit të 
Përgjithshëm (PSRSG) të UNMIK-ut, 
z. Milbert Dongjoon Shin.

Gjatë këtij takimi, Myftiu Tërnava e 
uroi z. Shin për angazhimin e tij të ri në 
Kosovë, duke i dëshiruar punë të mbarë 

dhe të suksesshme. Ai e njohu mysafirin 
me rolin dhe veprimtarinë e Bashkësisë 
Islame të Kosovës në sfera të ndryshme 
të jetës shoqërore, duke theksuar 
kontributin e saj në ruajtjen e paqes, 
harmonisë dhe bashkëjetesës ndërfetare 
në vend.

Nga ana e tij, z. Shin shprehu 
vlerësimin e lartë për punën e BIK-ut 

dhe për rolin e saj në promovimin e 
dialogut dhe mirëkuptimit mes 
komuniteteve.

Në takim u bisedua gjithashtu për 
mundësitë e thellimit të bashkëpunimit 
ndërmjet BIK-ut dhe UNMIK-ut në 
fusha me interes të përbashkët.

U MBAJT AKADEMIA SOLEMNE “40-VJET NGA BOTIMI I 
SHQIPËRUAR I KURANIT FISNIK”

Më 15 tetor 2025, Kryesia e Bashkësisë 
Islame të Republikës së Kosovës, më 
saktësisht Drejtorisë për Kulturë dhe 
Veprimtari Botuese, organizoi 
Akademinë Solemne kushtuar 
40-vjetorit të botimit në gjuhën shqipe 
të Kuranit fisnik.

Ky jubile shënon një moment të 
veçantë historik për besimtarët 
myslimanët shqiptarë, pasi botimi i 
parë i Kuranit në gjuhën shqipe në vitin 
1985 përbën një nga arritjet më të 
mëdha në fushën e studimeve islame 
dhe të përhapjes së dijes fetare në 
gjuhën amtare.

Drejtori për Kulturë dhe Veprimtari 
Botuese, Ramadan Shkodra, theksoi se 

kjo akademi solemne është organizuar 
me qëllim që të vlerësohet kontributi i 
autorit të përkthimit, Feti Mehdiut.

Kryetari i Bashkësisë Islame të 
Kosovës, Myftiu Naim ef. Tërnava, 
duke çmuar lart punën dhe angazhimin 
e Feti Mehdiut me përkthimin e 
Kuranit, tha se me një punë të tillë i ka 
shërbyer Islamit dhe atdheut.

Në anën tjetër, Hysen Matoshi, tha se 
përkthimi i librave të shenjtë shkon 
edhe përtej aspektit fetar, për shkak se 
ato kanë luajtur një rol të rëndësishëm 
në aspektin e emancipimit dhe 
formësimit të një shoqërie.

Autori i përkthimit të Kuranit, Feti 
Mehdiu, tha se ndjehet i lumtur që tash 
e 40 vjet Kurani në shqip lexohet i plotë 
dhe nga të gjithë.

Gjatë tubimit u theksua se, edhe pse 
më herët kishte pasur përpjekje dhe 
pjesë të përkthyera të Kuranit, 
përkthimi i plotë nga Feti Mehdiu në 
vitin 1985, shënoi një kthesë të madhe 
në historinë e përkthimeve islame në 
gjuhën shqipe, duke mundësuar që 
Fjala e Zotit të lexohet dhe kuptohet 
nga të gjithë besimtarët shqiptarë.

Në fund të Akademisë, u paraqit 
edhe një ekspozitë me botime të 
ndryshme të përkthimeve të Kuranit.



AKTIVITETE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202558

MYFTIU TËRNAVA PRITI NË TAKIM DREJTORIN E PËRGJITHSHËM 
TË FONDACIONIT MAARIF

Më 17 tetor 2025, kryetari i Bashkësisë 
Islame të Kosovës, Myftiu Naim ef. 
Tërnava, ka pritur në takim drejtorin e 
Përgjithshëm të Fondacionit Maarif, z. 
Mehmet Nedim Aslan, me të cilin 
biseduan për vazhdimin e 
bashkëpunimit ndërmjet dy 
institucioneve.

Myftiu Tërnava vlerësoi lart 
kontributin e Fondacionit Maarif dhe 
theksoi rëndësinë e partneritetit të 
ndërsjellë për zhvillimin e arsimit. Ai 
gjithashtu shprehu gatishmërinë për të 
mbështetur çdo iniciativë të ardhshme, 
që synon forcimin e bashkëpunimit 
dhe krijimin e mundësive më të mira 
arsimore për të rinjtë.

Nga ana e tij, drejtori i Fondacionit 
Maarif, z. Aslan, falënderoi Myftiun 
Tërnava për pritjen dhe mbështetjen e 
vazhdueshme, duke theksuar rëndësinë 

e marrëdhënieve të mira dhe 
bashkëpunimit të frytshëm ndërmjet 
dy institucioneve.

Në përfundim të takimit, u nënshkrua 
një marrëveshje bashkëpunimi 

ndërmjet Bashkësisë Islame të Kosovës 
dhe Fondacionit Maarif, e cila do t’u 
ofrojë të rinjve mundësi të reja dhe 
cilësore në arsimim.

MYFTIU TËRNAVA VIZITOI KËSHILLIN E BI-SË SË DRAGASHIT DHE 
KËSHILLIN E BI-SË PËR RAJONIN E GORËS

Më 21 tetor 2025, kryetari i Bashkësisë 
Islame të Kosovës, Myftiu Naim ef. 
Tërnava, i shoqëruar nga 
bashkëpunëtorët e tij, ka zhvilluar një 
vizitë pune në Këshillin e Bashkësisë 
Islame të Dragashit dhe në Këshillin e 
Bashkësisë Islame për Rajonin e Gorës, 
ku është pritur nga kryetarët e 
Këshillave, Driton ef. Çengaj, 
respektivisht nga Munafis ef. Hoxha 
dhe administrata e tyre.

Gjatë takimeve, u diskutua për 
ecurinë e punëve në Këshilla, për 
zhvillimet në jetën fetare, si dhe për 
sfidat me të cilat përballen në terren 
gjatë realizimit të aktiviteteve të tyre.

Myftiu Tërnava vlerësoi angazhimin 
e imamëve dhe të strukturave të 
Bashkësisë Islame në këtë rajon, duke 
shprehur mirënjohje për përkushtimin 
dhe punën e tyre në shërbim të xhematit 
dhe ruajtjes së vlerave islame.

Ai theksoi rëndësinë e koordinimit të 
vazhdueshëm ndërmjet Këshillave 

lokalë dhe Kryesisë së Bashkësisë 
Islame të Kosovës, në mënyrë që të 
sigurohet një funksionim sa më i mirë 
institucional dhe një organizim efikas i 
jetës fetare.

Myftiu Tërnava, po ashtu, ofroi 
mbështetjen e plotë të Kryesisë për 
projektet dhe iniciativat e këtyre 
Këshillave, që synojnë përmirësimin e 

kushteve të punës dhe lehtësimin e 
mbarëvajtjes së jetës fetare në Dragash 
dhe në Rajonin e Gorës.

Në përmbyllje të vizitës, Myftiu u 
shprehu falënderime për mikpritjen 
dhe i inkurajoi që të vazhdojnë me 
përkushtim në misionin e tyre fisnik në 
shërbim të fesë dhe shoqërisë.



AKTIVITETE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 59

MYFTIU TËRNAVA TAKOI KRYETARËT E KËSHILLAVE TË BI-SË

Më 23 tetor 2025, kryetari i Bashkësisë 
Islame të Kosovës, Myftiu i Kosovës, 
Naim ef. Tërnava, ka takuar kryetarët e 
Këshillave të Bashkësisë Islame të 
Kosovës, me të cilët ka biseduar për 
ecurinë e punëve dhe sfidat me të cilat 
ata po përballen.

Në fillim të takimit, Myftiu Tërnava, 
ka falënderuar kryetarët e Këshillave 
për punën dhe kontributin e 
vazhdueshëm që po japin në shërbim të 
besimtarëve dhe institucioneve të 
Bashkësisë Islame të Kosovës.

Gjatë këtij takimi u prezantua puna 
që është duke u bërë në ndërtimin e 23 
xhamive nëpër qytete dhe fshatra të 
ndryshme të vendit, duke vlerësuar se 
këto projekte janë dëshmi e 
përkushtimit institucional për krijimin 
e kushteve më të mira për besimtarët.

Në takim u fol edhe për përgatitjet 
për muajin Ramazan, ku Myftiu 
Tërnava kërkoi nga Këshillat që të 
intensifikojnë aktivitetet fetare, 
humanitare dhe vetëdijësuese në këtë 
periudhë të rëndësishme për besimtarët 
myslimanë.

Në fund të takimit, Myftiu Tërnava 
ka inkurajuar kryetarët e Këshillave që 
të vazhdojnë me përkushtim dhe 
përgjegjësi në detyrat e tyre, duke 
ruajtur unitetin dhe traditën e mirë të 
bashkëpunimit, tolerancës dhe frymën 
vëllazërore.

KOMUNIKATË PËR MEDIA

Sqarim lidhur me fushatën 
denigruese ndaj Myftiut të Kosovës, 
Naim ef. Tërnava

Ditëve të fundit, Myftiu i Kosovës, 
Naim ef. Tërnava, është bërë objekt i një 
fushate denigruese nga disa portale dhe 
emisione të ashtuquajtura “hulumtuese”, 
të cilat janë ngritur mbi shpifje, 
insinuata dhe pretendime krejtësisht të 
pavërteta.

Shkrimet e para për këtë çështje janë 
injoruar nga ana jonë, të bindur në të 
vërtetën që e dimë të gjithë. Megjithatë, 

duke e parë se këto publikime po 
vazhdojnë misionin e tyre dhe kanë 
kaluar në një fushatë të orkestruar 
denigruese ndaj Myftiut Naim ef. 
Tërnava dhe familjes së tij, me 
pretendime të rreme se gjoja një i afërm 
i Myftiut është i përfshirë në çështje të 
fajdeve, duke e paraqitur Myftiun si 
“viktimë” dhe madje duke shprehur një 
lloj keqardhjeje të shtirur, ndihemi të 
detyruar që, për hir të së vërtetës dhe 
për sqarimin e opinionit të gjerë e të 
besimtarëve tanë, të dalim me këtë 
komunikatë.

Theksojmë qartë dhe prerazi se në 
asnjë mënyrë, në asnjë rrethanë dhe 
asnjëherë, as Myftiu Naim ef. Tërnava 
dhe as ndonjë anëtar i familjes së tij nuk 
kanë të bëjnë me pretendimet e ngritura 
ditëve të fundit nga qarqe dhe portale të 
ndryshme.

Jemi të vetëdijshëm se fushata të tilla 
kundër Myftiut Tërnava i konvenojnë 
shumëkujt dhe shumë qarqeve, për 
shkak të punës dhe aktivitetit të tij të 
pandalshëm në të mirë të Bashkësisë 

Islame të Kosovës, të komunitetit dhe të 
vendit.

Nuk habitemi kur segmente të 
caktuara të shoqërisë angazhohen për 
ta dëmtuar me shpifje, akuza dhe 
pretendime të pabazuara, të cilat 
synojnë të lëndojnë ndjenjat e 
besimtarëve tanë.

Megjithatë, si edhe më parë, fushata 
të tilla me qëllime dashakeqe dhe 
tendencioze ndaj familjes së Myftiut, 
ndaj vetë Myftiut dhe ndaj Bashkësisë 
Islame të Kosovës, do të përfundojnë të 
turpëruara.

Prandaj, edhe një herë sqarojmë 
opinionin publik se nga fushata 
denigruese e ngritur ditëve të fundit 
nuk ka asgjë të vërtetë në pretendimet e 
publikuara në disa portale dhe emisione 
të ashtuquajtura “hulumtuese”.

Kryesia e Bashkësisë Islame të 
Kosovës

Prishtinë, më 25 tetor 2025



AKTIVITETE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202560

U MBAJT CIKLI I TRETË I TRAJNIMIT FETARO-SHKENCOR PËR 
IMAMË, HATIBË DHE MYEZINË

Më 27 dhe 28 tetor 2025, në Gjakovë u 
mbajt cikli i tretë i trajnimit fetar-
shkencor për imamë, hatibë dhe myezinë 
të qytetit të Gjakovës, Pejës dhe Prizrenit. 
Ky trajnim u zhvillua në kuadër të 
bashkëpunimit të Bashkësisë Islame të 
Kosovës me Ministrinë për Çështje 
Islame të Mbretërisë së Arabisë Saudite.

Në hapjen e këtij sesioni, kryeimami 
i Kosovës, Vedat ef. Sahiti, vlerësoi se 
trajnimet e tilla janë të rëndësishme për 
ngritjen dhe përgatitjen profesionale 

dhe shpirtërore të imamëve, duke 
ndihmuar në forcimin e rolit të tyre 
edukativ dhe shoqëror.

Ndërsa përfaqësuesi i Ambasadës 
Saudite në Tiranë, z. Xhuluvi el 
Hexhleh, theksoi se organizimi i traj
nimeve të tilla është dëshmi e 
marrë dhënieve të mira dhe të qëndrue
shme ndërmjet institucioneve fetare të 
dy vendeve, duke shtuar se ato 
ndihmojnë në thellimin e mirëkuptimit 
ndërmjet imamëve dhe komunitetit.

Ligjërues në këtë cikël trajnimesh 
ishte këshilltari në Ministrinë për 
Çështje Islame të Arabisë Saudite, dr. 
Abdulmexhid bin Muhamed el Asakir, 
i cili në ditën e parë trajtoi tema mbi 
çështjet e besimit islam dhe forcimin e 
tij.

Në hapje të këtij trajnimi prezent 
ishte edhe përfaqësuesi i Zyrës së 
Atasheut për Çështje Fetare pranë 
Ambasadës Saudite në Sarajevë, z. 
Muhamed el Avad.

KRYEIMAMI SAHITI MORI PJESË NË TRYEZËN “ANGAZHIMI FETAR 
PËR TË LUFTUAR DHUNËN NDAJ GRAVE DHE VAJZAVE”

Më 24 tetor 2025, kryeimami i 
Bashkësisë Islame të Kosovës, Vedat ef. 
Sahiti, mori pjesë në tryezën e 
rrumbullakët me temën “Angazhimi 
fetar për të luftuar dhunën ndaj grave 
dhe vajzave”, e cila u organizua nga 
Misioni i Organizatës për Siguri dhe 
Bashkëpunim në Evropë (OSBE) në 
Kosovë, në bashkëpunim me Zyrën e 
OSBE-së për Institucione Demokratike 
dhe të Drejtat e Njeriut (ODIHR).

Në këtë Tryezë morën pjesë 
përfaqësues të bashkësive të ndryshme 
fetare nga vendi, si dhe ekspertë 
vendorë dhe ndërkombëtarë, të cilët 
diskutuan për mënyrat dhe format e 
angazhimit të institucioneve fetare në 
parandalimin e dhunës ndaj grave dhe 
vajzave, si dhe për mbështetjen e 
viktimave dhe të mbijetuarve të dhunës 
me bazë gjinore.

Në fjalën e tij, kryeimami Sahiti 
theksoi angazhimin e vazhdueshëm të 

Bashkësisë Islame të Kosovës dhe të 
institucioneve të saj në parandalimin e 
këtij fenomeni shqetësues për shoqërinë 
kosovare. Ai nënvizoi rëndësinë e 
vetëdijesimit përmes ligjëratave, 
këshillimeve dhe predikimeve fetare që 
mbahen nga imamët, pedagogët dhe 
teologët e institucioneve arsimore të 
BIK-ut – si në Medrese, ashtu edhe në 
Fakultetin e Studimeve Islame.

Po ashtu, kryeimami Sahiti vlerësoi 
rolin e teologeve fetare të angazhuara 
pranë Departamentit të Gruas të 
Bashkësisë Islame të Kosovës, të cilat 
përmes aktiviteteve të tyre kontribuojnë 
në fuqizimin e gruas, në mbrojtjen e 
dinjitetit të saj dhe në parandalimin e 
çdo forme dhune me bazë gjinore.



AKTIVITETE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 61

KRYEIMAMI SAHITI MORI PJESË NË PUNIMET E FORUMIT BALLKANIK 
TË SHOQËRISË CIVILE DHE ORGANIZATAVE HUMANITARE BAMIRËSE

Më 25 dhe 26 tetor 2025, krye
imami i Bashkësisë Islame të 
Koso vës, Vedat ef. Sahiti, mori pjesë 
në punimet e Forumit Ballkanik të 
Shoqërisë Civile dhe Organizatave 
Humanitare Bamirëse, i cili u mbajt 
në Stamboll të Turqisë.

Në kumtesën e tij, në seancën e parë 
të këtij Forumi, kryeimami Sahiti, 
nënvizoi rëndësinë e bashkëpunimit të 
ngushtë ndërinstitucional dhe theksoi 
se çelësi i suksesit qëndron në hartimin 
e një strategjie afatgjatë dhe në krijimin 
e një platforme të përbashkët, ku 
shoqëria civile dhe organizatat 

humanitare, si vendore ashtu edhe 
ndërkombëtare me orientim fetar, 
bashkëveprojnë në koordinim të plotë 
me institucionet fetare zyrtare të 
vendeve përkatëse. Ai shtoi se një vizion 
i qartë dhe përpjekjet e përbashkëta 
janë thelbësore për t’i shërbyer njeriut 
dhe shoqërisë në përgjithësi, për një 
jetë dhe mirëqenie sa më të mirë.

Forumi Ballkanik ka për qëllim zhvi
llimin e kapaciteteve dhe qën drue sh  
mërisë së organizatave huma  nitare dhe 
të shoqërisë civile në vendet e Ballkanit, 
forcimin e bashkë punimit ndërmjet 
tyre, si dhe ndërtimin e partneriteteve 
të qëndrueshme me organizata 
humanitare nga vende të ndryshme të 
botës. Po ashtu, Forumi synon avan
cimin e veprimtarisë në fushën e 
humanizmit dhe të shërbimeve sociale 
që kanë për qëllim mirëqenien e 
komunitetit.

U MBAJT AKTIVITETI “DASHURIA NDAJ VETES FILLON ME 
KUJDESIN PËR SHËNDETIN”

Më 16 tetor 2025, në  kuadër të muajit 
sensibilizues për kancerin e gjirit, 
Departamenti i Gruas pranë Kryesisë 
së Bashkësisë Islame të Kosovës, orga
nizoi aktivitetin vetëdijësues “Dashuria 
ndaj vetes fillon me kujdesin për 
shëndetin” 

Udhëheqësja e Departamentit të 
Gruas, znj. Vaxhide Bunjaku, tha se 
përmes këtyre aktiviteteve synojnë të 
jenë pranë atyre grave që kanë nevojë si 
nga ana financiare ashtu edhe nga ajo 
shpirtërore. “Të jemi të kujdesshme 
ndaj vetvetes, sepse e kemi përgjegjësi 
dhe amanet nga Zoti xh.sh.. Përmes 
këtij aktiviteti synojmë të jemi pranë 
atyre grave, të cilat kanë nevojë për 
mbështetje materiale, por jo vetëm kaq, 
t’u dalim në ndihmë edhe nga ana 
shpirtërore,” – tha ndër të tjera udhë
heqësja Bunjaku.

Në këtë ngjarje Ganimete Bytyqi- 
radiologe, foli mbi rëndësinë e 
kon tro  lleve të rregullta, mënyrën e zbu

limit të hershëm të kancerit të gjirit dhe 
kuj desin e vazhdueshëm shëndetësor. 

Kurse dr. Florentina Tërmkolli, foli 
nga aspekti fetar për rëndësinë e shën
detit. Ajo tha se: “Islami i dha rëndësi të 
veçantë shëndetit. Përku shtimi i fesë 
për shëndetin është i madh, për shkak 
të lidhjes së tij fillimisht me objektivat e 
islamit dhe pastaj me praktikimin e 
këtyre objektivave në jetë. Dijetarët e 
mëdhenj, pas objektivit të besimit, 
menjëherë e vendosën objek tivin e 

shëndetit, njeriun, jetën e tij dhe 
shëndetin e tij.”

Ndërkohë Gyltene Derguti-psik
ologe, trajtoji temën e rëndësisë së 
mbështetjes emocionale dhe ndihmës 
psikologjike për gratë që janë në proces 
të kurimit apo që e kanë kaluar këtë 
sfidë.

Gjatë këtij aktiviteti u organizua një 
aksion simbolik për grumbullimin e 
mjeteve financiare që iu dedikohen të 
prekurave me kancer të gjirit.



AKTIVITETE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202562

Më 14 tetor 2025, kaloi në 
botën e amshueshme imami 
veteran mulla Jusuf efendi 
Elezaj. 

Mulla Jusuf efendi Elezaj 
lindi më 10 prill 1951, në 
fshatin Staradran, komuna e 
Istogut. Familja e tij ka 
origjinë nga fshati Haxhaj i 
Rugovës, komuna e Pejës. 
Shkollimin fillor e përfundoi 
në vendlindje, në Staradran, 
ndërsa më pas, në vitin 1966, 

vijoi studimet në Medresenë e Mesme “Alauddin” në 
Prishtinë, duke qenë pjesë e gjeneratës së gjashtë të saj. Pas 
përfundimit me sukses të Medresesë, u regjistrua në 
Universitetin “Al Az’har” në Kajro, Egjipt, në degën e Sheriatit 
Islam, ku përfundoi studimet me sukses dhe mori titullin 
myderriz (mësimdhënës i teologjisë islame). Pas kthimit në 
atdhe, më 18 maj 1985, Mulla Jusufi u emërua imam, hatib 
dhe mualim në Xhaminë “Hamam” në Pejë.

Më 1 shtator 1986, u transferua në të njëjtën detyrë në 
Xhaminë e Sofës në Gjakovë, ku shërbeu me përkushtim të 
madh. Pas fillimit të rindërtimit të kësaj xhamie, u sistemua 
përkohësisht në Xhaminë e Sefës, ndërsa më vonë shërbeu 
edhe në Xhaminë e Hadumit dhe Xhaminë e Kuqe në Pejë. 
Në periudhën 1987–1995, krahas detyrës së imamit, mbajti 
edhe postin e referentit për Arsim dhe Çështje Fetare në 
Këshillin e Bashkësisë Islame (KBI) të Gjakovës. Ai shquhej 
për korrektësi, urtësi dhe përkushtim institucional.

Mulla Jusufi ka ushtruar edhe funksione si:
•	 Arkëtar i Këshillit të Shoqatës së Ulemave në kuadër të 

KBI-së së Gjakovës,
•	 Kryetar i të njëjtës Shoqatë në nivel lokal,
•	 Delegat në Kuvendin e Shoqatës së Ulemave të Kosovës,
•	 Anëtar i Kryesisë së Shoqatës së Ulemave të Bashkësisë 

Islame të Kosovës.
Kontributi gjatë dhe pas luftës
Gjatë periudhës së luftës, Mulla Jusufi vazhdoi veprimtarinë 

e tij fetare dhe humanitare në Shqipëri. Pas përfundimit të 
luftës, u rikthye në Gjakovë duke vazhduar detyrën e imamit 
në Xhaminë “Mulla Jusufi” në lagjen me të njëjtin emër, deri 
në pensionimin e tij në vitin 2016.

Edhe pas pensionimit, për shkak të mungesës së kuadrove 
fetare, ai vazhdoi shërbimin në Xhaminë e Lipovecit deri në 

vitin 2020, e më pas në Xhaminë e fshatit Mulliq, ku shërbeu 
deri në ditët e fundit të jetës së tij.

Më 14 tetor 2025, mulla Jusuf efendi Elezaj ia dorëzoi 
shpirtin e tij fisnik Krijuesit të Gjithësisë. Varrimi i tij është 
bërë në varrezat e qytetin në Gjakovë. Në ceremoninë e 
varrimit morën pjesë përfaqësues nga Kryesia e Bashkësisë 
Islame të Kosovës, përfaqësues nga Këshillat lokalë të 
Bashkësisë Islame, familjarë, xhematlinjë, si dhe qytetarë të 
Gjakovës e më gjerë. Namazin e xhenazes e udhëhoqi shoku 
i tij i studimeve në Al Az’har, hoxha i nderuar nga Prizreni, 
Reshat ef. Mexhidi.

“O ti shpirt i qetë! Kthehu te Zoti yt i kënaqur dhe i pranuar. 
Hyr në mesin e robërve të Mi! Dhe hyr në Xhenetin Tim!” (El 
Fexhr, 27–30)

E lusim Allahun xh.sh. që hoxhën e nderuar ta marrë në 
rahmetin e Tij dhe ta shpërblejë me Xhenetin Firdevs. Amin!

Esat Rexha

KALOI NË BOTËN E AMSHUESHME IMAMI VETERAN, MULLA JUSUF EFENDI ELEZAJ



KULTURË

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 2025 63

Lokja  
I.

E mbështetur mbi minderin e heshtur, 
me kërrabëza që vallëzojnë nëpër duart e lodhura, 
ajo e ulur, me kokë përkulur, thur një xhemper për kujtim. 
Herë pas here, një psherëtimë e thellë thyen qetësinë, 
si një jehonë e dhimbjes së pashuar.

II.
Koha, me pendën e saj të pamëshirshme, 
kishte gdhendur gjurmë të thella mbi trupin e saj të tretur. 
Çdo rrudhë mbi fytyrën e stërplakur 
është një kapitull i pashkruar historie,  
dëshmi e ngjarjeve të dhembshme që nuk kanë nevojë për fjalë.

III.
Shikimi i saj mban në vete një mister të heshtur. 
Sytë, të njomur nga lotët, por të mbushur me një dritë shprese, 
vështrojnë fëmijët e fëmijëve të saj – pasardhësit e gjakut. 
Ajo u rrëfen për heronjtë me fjalë të ngrohta, 
ua përshkruan historinë, e ngjizur me krenari dhe mall.

IV.
Zemra e saj, si një lis i rrëzuar, vajton në heshtje, 
e burgosur mes kujtimesh që nuk pushojnë së trokituri. 
Brenda saj, një shpirt i lodhur gjëmon në pafajësi, 
ndërkohë që edhe lulet e pranverës, në praninë e saj, sikur lotojnë.

V.
Në vetmi pëshpërit me zë të mbytur: 
“Ku u tret lumturia që dikur më ndriti shpirtin? 
Pse nuk arrij ta dalloj agimin e premtuar? 
Pse nuk mund të derdhet dhembja e thellë që më gërryen 
shpirtin?” 
Zëri i saj humbet në eterin e pashpresë.

VI.
Por ajo nuk dorëzohet, dhimbjen e shndërron në këngë, 
kërrabëzat kryqëzohen si shenjë e një durimi të pashtershëm. 
“Po vjen behari,” thotë, “lulet çelin, lumenjtë ecin përpara – 
e unë, në vetminë time, vetëm gjëmoj. 
Por shpresa – shpresa më mban gjallë; te Zoti është fuqia ime.”

Naim Tërnava 
Shkurt, 1999 

Prishtinë



FETARE

DITURIA ISLAME 420 | NËNTOR 202564

Bo
ti

m
 i r

i: 
“H

yt
be

 të
 zg

je
dh

ur
a 

– 2
” 

ng
a 

Is
a 

ef
. T

ër
sh

an
i 

Pa
s 

vë
lli

m
it 

të
 p

ar
ë,

 im
am

i I
sa

 e
f. 

Të
rs

ha
ni

 s
je

ll 
pë

r l
ex

ue
si

n 
lib

rin
 “H

yt
be

 të
 z

gj
ed

hu
ra

 –
 2

”, 
nj

ë 
pë

rm
bl

ed
hj

e 
m

e 
kë

sh
ill

a 
e 

lig
jë

ra
ta

 të
 fr

ym
ëz

ua
ra

 n
ga

 b
ur

im
et

 is
la

m
e.

 V
ep

ra
 tr

aj
to

n 
te

m
a 

fe
ta

re
, 

fa
m

ilj
ar

e 
e 

sh
oq

ër
or

e 
m

e 
st

il 
të

 q
ar

të
 d

he
 

fr
ym

ë 
ud

hë
zu

es
e.



D
IT

U
R

IA
  

IS
LA

M
E•

 N
r.

 4
20

  
N

ËN
TO

R
  

20
25


