
KUD:28:008(05)	
 
 

EDUKATA ISLAME 
REVISTË TREMUJORE 

ISLAME - SHKENCORE - KULTURORE 

Viti LV nr. 139-140 / 2025 
 



Boton: KRYESIA E BASHKËSISË ISLAME E KOSOVËS 
 

EDUKATA ISLAME 
REVISTË TREMUJORE 
ISLAME - SHKENCORE - KULTURORE 
 
www.edukataislame.net 
e-mail: edukataislame@yahoo.com 
Prishtinë, rr. “Bajram Kelmendi” nr. 182 
Tel & fax: 038 / 224-024 
 
 
Redaksia: 

Ramadan Shkodra - kryeredaktor, 
Dr. Ajni Sinani - redaktor 
Dr. Sadik Mehmeti - redaktor  
Dr. Sedat Islami - redaktor 
Mr. Besnik Jaha - redaktor 

 
 
 
Redaktor gjuhësor: 

Besnik Jaha 
 
Redaktor teknik & ballina: 

Nuhi Simnica 
 
Shtypi: 

“Printing press” - Prishtinë 
 
 
 
 
Tirazhi: 300 
 



 

 

 
 
 
 

EDUKATA ISLAME 
REVISTË TREMUJORE 

ISLAME - SHKENCORE - KULTURORE 
Viti LV  nr. 139-140 / 2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Prishtinë 
2025





I. EDITORIAL 





40 VJET NGA P˙RKTHIMI I PLOT˙ 
I KURANIT N˙ GJUH˙N SHQIPE - 

NJ˙ JUBILE ME R˙ND˙SI HISTORIKE 

1.  

Shënimi i përvjetorëve nuk përbën thjesht një akt simbolik të kujtesës 
kronologjike, por një proces të vetëdijshëm reflektimi institucional, kul-
turor dhe shkencor mbi ngjarje dhe vepra që kanë lënë gjurmë të qëndru-
eshme në historinë e një shoqërie. Përvjetorët krijojnë distancën e 
nevojshme kohore për vlerësim më të kthjellët dhe objektiv, për rivlerë-
sim kritik të arritjeve dhe për nxjerrjen e mësimeve që i japin kuptim së 
tashmes dhe orientim së ardhmes. Në këtë kuptim, ata shërbejnë si ura li-
dhëse ndërmjet trashëgimisë së së kaluarës dhe përgjegjësive kulturore e 
intelektuale të brezave të sotëm. 

Historia e gjuhës shqipe është e ndërthurur ngushtë me botimin, për-
kthimin dhe përvetësimin e veprave themelore të qytetërimit botëror. Çdo 
vepër madhore e sjellë në shqip nuk pasuron vetëm fondin letrar kombë-
tar, por e konsolidon gjuhën si instrument të mendimit të thellë filozofik, 
teologjik dhe shkencor. Në këtë prizëm, botimi i veprave të mëdha në 
gjuhën shqipe ka përfaqësuar gjithnjë një akt emancipimi kulturor, si dhe 
një dëshmi të pjekurisë dhe kapacitetit shprehës të saj. 

Kur bëhet fjalë për përkthimin e librave të shenjtë fetarë, siç është 
Kurani, kjo rëndësi merr përmasa edhe më të thella. Kurani Fisnik - Libri 
i shenjtë i myslimanëve, nuk përfaqëson vetëm një tekst fetar, por edhe 
një burim të gjerë etik, kulturor dhe civilizues. Ai formëson botëkupti-
min, sistemin e vlerave dhe ndjeshmërinë morale të besimtarit, ndërkohë 
që për shoqërinë në tërësi mbetet një referencë e rëndësishme për studi-
min e historisë së mendimit, të kulturës dhe të qytetërimit njerëzor. Për-
kthimi i Kuranit në gjuhën amtare e afron tekstin hyjnor me besimtarin, e 
bën atë më të kuptueshëm dhe më të përjetueshëm, si dhe e shndërron në 
një element funksional të jetës individuale dhe kolektive. 

 



EDITORIAL 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

8 

2.  

Këtu e dyzet vjet më parë, në Prishtinë, në rrethana politike dhe sho-
qërore aspak të favorshme për fenë dhe besimin, u shënua një nga ngjar-
jet më të rëndësishme në historinë e islamistikës dhe të albanologjisë 
shqiptare. Në vitin 1985, Kryesia e Bashkësisë Islame të Kosovës botoi 
për herë të parë përkthimin e plotë të Kuranit në gjuhën shqipe, të për-
kthyer nga profesori universitar Feti Mehdiu, i cili i përkiste gjeneratës së 
parë të nxënësve të Medresesë “Alaudin” në Prishtinë, duke ia ofruar 
Librin e Shenjtë besimtarëve myslimanë, institucioneve fetare, arsimore, 
universitare dhe akademike, si dhe opinionit të gjerë shqiptar. 

Ky botim përbënte një kthesë të rëndësishme jo vetëm në jetën fetare, 
por edhe në kulturën dhe gjuhën shqipe. Me këtë akt, literaturës shqipe iu 
shtua një vepër themelore e qytetërimit botëror, duke dëshmuar se shqipja 
zotëron kapacitet të plotë shprehës për të përvetësuar dhe transmetuar 
tekste të nivelit më të lartë teologjik, filozofik dhe etik. 

Përkthimi i Kuranit në shqip u realizua në një kontekst historik të vë-
shtirë. Në Kosovë dhe në viset e tjera shqiptare në ish-Jugosllavi, pushteti 
monist mbante një qëndrim të hapur antifetar, veçanërisht antiislam, 
ndërkohë që në Shqipëri feja ishte ndaluar me ligj që nga viti 1967. Në 
këto rrethana, botimi i Kuranit në shqip ishte një akt fetar, por edhe një 
akt kulturor e qytetar me domethënie të thellë. 

Ky sukses ishte rezultat i klimës intelektuale që ishte krijuar në 
Prishtinë pas avancimit të pozitës kushtetuese të Kosovës me amenda-
mentet e vitit 1968. Prishtina, përveçse qendër administrative dhe politi-
ke, u shndërrua në një qendër të rëndësishme kulturore, universitare dhe 
akademike për shqiptarët në ish-Jugosllavi dhe, pas ndalimit të fesë në 
Shqipëri, edhe në qendrën kryesore të organizimit të jetës fetare islame 
për shqiptarët. 

Në këtë proces, rol vendimtar patën ulemaja dhe kuadrot fetare të 
formuara në medresetë klasike, të cilat u riorganizuan institucionalisht në 
kuadër të Bashkësisë Islame të Kosovës, si dhe u rihapën institucionet ar-
simore si Medreseja “Alaudin”. Aty u hodhën themelet e literaturës isla-
me në gjuhën shqipe dhe u formua brezi i parë i kuadrove që do të bartnin 
përgjegjësinë e zhvillimit fetar, kulturor dhe intelektual. 



40 VJET NGA PËRKTHIMI I PLOTË I KURANIT NË GJUHËN SHQIPE – ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

9 

Rezultatet u shfaqën shpejt. Në vitet shtatëdhjetë filloi botimi i perio-
dikut islam në gjuhën shqipe, revista “Edukata Islame”, “Takvimi” në 
gjuhën shqipe dhe një numër i konsiderueshëm tekstesh themelore isla-
me. Pikërisht në këtë klimë lindi edhe nisma për përkthimin e Kuranit, e 
cila u konkretizua në vitin 1985, kur përkthimi i plotë u botua nga Ba-
shkësia Islame e Kosovës. 

Botimi u prit me interesim dhe entuziazëm të jashtëzakonshëm nga 
opinioni shqiptar në të gjitha trojet e ish-Jugosllavisë. Tirazhi u shpërnda 
për një kohë të shkurtër, duke dëshmuar nevojën e kahmotshme për këtë 
vepër. Rëndësia e tij ishte edhe më e madhe në aspektin kulturor e gju-
hësor, sepse konfirmoi aftësinë e shqipes për të përballuar specifikat e një 
teksti hyjnor me strukturë dhe stil të veçantë. 

3. 

Në planin historik, botimi i Kuranit në shqip e konsolidoi Prishtinën 
si qendër të mendimit dhe kulturës islame shqiptare. Duhet theksuar se 
nismat për përkthimin e Kuranit i përkasin Rilindjes Kombëtare, nga Ilo 
Mitkë Qafëzezi më 1921 e deri te Hafiz Ibrahim Dalliu, Hafiz Ali Korça, 
Ferid Vokopola dhe Muharrem Blakçori, të cilët nuk arritën ta përmby-
llnin këtë mision për shkak të rrethanave historike. 

Dëshmi e kapaciteteve intelektuale të ulemasë së Kosovës është edhe 
fakti se në vitin 1988 u botuan dy përkthime të tjera të Kuranit nga Haxhi 
Sherif Ahmeti dhe Hasan ef. Nahi, duke plotësuar kështu një boshllëk 
shekullor në kulturën shqiptare. 

Në këtë përvjetor jubilar, kujtojmë me nderim dhe mirënjohje të 
thellë të gjithë ulemanë, dijetarët, arsimtarët fetarë, përkthyesit dhe kon-
tribuuesit institucionalë që, në kushte dhe rrethana të vështira historike, 
përgatitën kuadro, ruajtën vazhdimësinë e dijes islame dhe i shërbyen 
Kuranit dhe gjuhës shqipe. Kontributi i tyre përbën një trashëgimi të 
çmuar shpirtërore, kulturore dhe kombëtare. 

Interesimi i shqiptarëve për përkthimin e Kuranit në gjuhën shqipe si-
gurisht që do të vazhdojë edhe në të ardhmen. Kuran është mrekulli hyjno-
re dhe përkthimi i tij në një gjuhë tjetër, sado i domosdoshëm, mbetet një 
proces po aq fisnik sa edhe i vështirë. Dëshmi për këtë janë dhjetëra e qind-
ra përkthime në gjuhë të ndryshme të botës. Edhe shqiptarët do të vazhdoj-



EDITORIAL 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

10 

në të marrin nga thesaret e pashtershme të Kuranit të Madhëruar, duke e 
lexuar, studiuar dhe reflektuar mbi të në përputhje me kohën dhe dijen. 

4.  

Në këtë përvjetor të 40-të të botimit të parë të përkthimit të plotë të 
Kuranit në gjuhën shqipe, nuk përkujtojmë thjesht një akt botues, por 
afirmojmë një arritje historike me ndikim të thellë dhe të qëndrueshëm në 
formësimin e identitetit fetar, kulturor dhe gjuhësor të shqiptarëve mysli-
manë. Ky përvjetor shënon një moment të veçantë reflektimi mbi një 
vepër që ka hapur horizonte të reja në përvetësimin e tekstit hyjnor dhe 
në afrimin e tij me realitetin gjuhësor dhe kulturor shqiptar. 

Dyzetvjetori i këtij përkthimi prandaj përfaqëson një arritje themelore 
në planin fetar dhe kulturor, me ndikim afatgjatë në jetën shpirtërore të 
komunitetit dhe në zhvillimin e kulturës islame në gjuhën shqipe. Ai shë-
non një pikë kthese në historinë e përkthimeve në shqip, duke dëshmuar 
pjekurinë e traditës përkthimore dhe kapacitetin e gjuhës shqipe për të 
bartur dhe shprehur përmbajtje të thella teologjike, etike dhe civilizuese. 

Ky jubile na obligon jo vetëm ta kujtojmë këtë arritje, por edhe ta ru-
ajmë dhe ta zhvillojmë trashëgiminë e krijuar, të avancojmë më tej punën 
shkencore dhe përkthimore, si dhe ta përcjellim këtë vepër madhore te 
brezat e rinj si një vlerë e përhershme shpirtërore, kulturore dhe arsimore. 

Pikërisht për këtë arsye, Kryesia e Bashkësisë Islame të Kosovës, për 
të shënuar këtë jubile me rëndësi të veçantë kulturore dhe historike, më 
15 tetor 2025, ka organizuar një tryezë shkencore, në të cilën u mbajtën 
kumtesa nga referues të fushave përkatëse, të cilët paraqitën vlerësimet 
dhe reflektimet e tyre mbi rëndësinë e këtij përkthimi. Kjo ngjarje u nde-
rua gjithashtu nga prania e përkthyesit të parë të plotë të Kuranit Fisnik 
në gjuhën shqipe, Akademik Feti Mehdiu, i cili me pjesëmarrjen e tij e 
begatoi edhe më tej këtë jubile domethënës. 

Kumtesat e mbajtura në kuadër të këtij jubileu botohen në këtë numër 
të revistës sonë “Edukata Islame”, në pjesën tematike të këtij botimi, me 
shpresën dhe bindjen se përvjetorë të tillë, me peshë të veçantë fetare, 
kulturore dhe shkencore, do të shënohen edhe në të ardhmen. 

 
Ramadan Shkodra 



II. ISLAMISTIKË 





KUD:	28‐1(05)	

Dr. Valmire BATATINA KRASNIQI 

KONCEPTI I LEVHI MAHFUDHIT 
N˙ TRADIT˙N E TEFSIRIT 

Abstrakt 
Koncepti i Levhi Mahfudhit përbën një nga temat themelore të fesë 
islame dhe të perspektivës kuranore, e cila lidhet ngushtë me dijen, 
urtësinë dhe caktimin hyjnor. Në kuadër të konceptit islam, Levhi 
Mahfudhi përshkruhet si “pllaka e ruajtur”, ku gjenden të regjistru-
ara të gjitha ngjarjet, që nga fillimi deri në fund, duke shprehur për-
fshirjen e plotë të dijes hyjnore në rendin ekzistencial. Ky nocion 
ka një rëndësi të veçantë jo vetëm në akide, por edhe në shkencën e 
tefsirit, ku interpretohet si një koncept kyç për të kuptuar origjinën, 
natyrën dhe autenticitetin e shpalljes kuranore. 
Në këtë punim do të analizohen qëndrimet e mufesirëve klasikë 
dhe bashkëkohorë në lidhje me konceptin e Levhi Mahfudhit, në 
kontekstin e ajeteve si “Bel huve Kuranun Mexhîd, fî Levhin Ma-
hfûdh” (El Buruxh, 21-22), si edhe të ajeteve që lidhen me shpre-
hjen “fî kitâbin meknûn”. Përmes interpretimit të dijetarëve si 
Taberiu, Razi, Bejdavi, Kurtubi e të tjerë, punimi do të shqyrtojë 
marrëdhënien ndërmjet Levhi Mahfudhit dhe Kuranit si “fjala e 
ruajtur e Zotit”, duke nxjerrë në pah dimensionet e saj epistemolo-
gjike dhe hermeneutike. Analiza do të tregojë se si ky koncept 
përforcon idenë e pandryshueshmërisë së shpalljes, të ruajtjes hyj-
nore të tekstit dhe të lidhjes së përhershme midis dijes hyjnore 
dhe realitetit të shpalljes. 

Fjalët kyçe: Levhi Mahfudh, Kuran, Tefsir, Ruajtja e shpalljes, 
Hermeneutika kuranore. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

14 

Hyrje 

Në traditën islame të komentimit të Kuranit, zhvillimi i metodave të 
interpretimit nga mufesirë të ndryshëm, mbi bazën e burimeve dhe të qa-
sjeve të larmishme, ka synuar gjithnjë thellimin dhe saktësimin e kuptimit 
të mesazhit hyjnor. Megjithatë, krahas kontributit të tyre të paçmueshëm 
në ndriçimin e tekstit kuranor, këto qasje të ndryshme interpretative kanë 
krijuar edhe hapësirë për lindjen e dallimeve në qëndrime, sidomos lidhur 
me disa terma dhe koncepte themelore të Kuranit. Në këtë kontekst, një 
nga nocionet që ka ngjallur vëmendjen e dijetarëve dhe të mufesirëve 
është koncepti i Levhi Mahfudhit. 

Si në literaturën që trajton shkencat kuranore, ashtu edhe në veprat 
klasike të tefsirit, hasen interpretime që lidhen me zbritjen e Kuranit nga 
Levhi Mahfudhi në qiellin më të afërt të botës (semâ’ ed-dunjâ). Ky kon-
cept është shpjeguar në mënyra të ndryshme nga komentatorët, duke 
nxjerrë në pah divergjenca si në aspektin doktrinar, ashtu edhe në atë her-
meneutik. Prandaj, studimi i këtyre qasjeve është i domosdoshëm për të 
kuptuar më thellë rolin e Levhi Mahfudhit në procesin e shpalljes dhe në 
strukturën teologjike të mendimit islam. Kjo, ngase Levhi Mahfudhi 
është një koncept që përdoret jo vetëm në shkencat kuranore dhe në tef-
sir, por edhe në filozofi dhe në sufizëm, duke marrë kuptime dhe inter-
pretime të ndryshme sipas fushave dhe qasjeve mendimore. Disa filozofë 
e kanë identifikuar atë me El Akli El Faal (Intelekti Aktiv), ndërsa të tjerë 
me En Nefsi El Kulij (Shpirti Universal).1 Në traditën mistike Levhi Mah-
fudhi përshkruhet si një dritë që përfaqëson parimin e dijes së pafundme 
dhe të urtësisë hyjnore që përshkon gjithë ekzistencën.2 

Megjithatë, në këtë studim, koncepti i Levhi Mahfudhit trajtohet kry-
esisht nga perspektiva e shkencave kuranore dhe ajo e tefsirit, duke mos u 
ndalur në interpretimet filozofike dhe sufike të tij. Qëllimi i punimit është 
të analizohen bazat konceptuale dhe referencat tekstuale, mbi të cilat 
                                                 
1 Ebu El Seka Ejub bin Musa El Husejni, El Kulijjat: Muxhemu fi Mustalahat ve El 

Furuk El Lugavijje, Bejrut: 1993, 799. 
2 Muhammed Ali Et Tehanevi, Mevsuat Keshshaf fi Istilahat El Funun, Bejrut: 1996, 

vëll. II/1416. 



Dr. Valmire BATATINA KRASNIQI / KONCEPTI I LEVHI MAHFUDHIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

15 

mbështetet mendimi për Levhi Mahfudhin në literaturën kuranore. Në 
këtë kuadër, është e nevojshme të identifikohen fushat dhe kontekstet ku 
përmendet Levhi Mahfudhi, pasi ato përbëjnë bazën e këtij punimi. Duhet 
theksuar, gjithashtu, se përdorimi i termit “Levhi Mahfudh” në këtë stu-
dim në formë të veçantë (si emër i përveçëm) nuk nënkupton pranimin e 
paracaktuar të një interpretimi të caktuar teologjik, por buron nga mënyra 
konvencionale e trajtimit të këtij koncepti në literaturën ekzistuese 
shkencore. 

1. Kuptimi i Konceptit të Levhi Mahfudhit 

Për të kuptuar konceptin e Levhi Mahfudhit, është e domosdoshme 
që, fillimisht, të shqyrtohet termi 'levh', i përmendur në Kuran, i cili për-
faqëson bazën kryesore dhe referencën themelore të këtij nocioni brenda 
tekstit kuranor. Analiza e këtij termi, gjithashtu, mundëson një kuptim më 
të thellë të rolit të Levhi Mahfudhit në procesin e shpalljes dhe në struk-
turën e saj. 

Fjala “levh”, e prejardhur nga folja “lahe”, e ka kuptimin e “shkëlqi-
mit”, dhe në gjuhën arabe përdoret në kuptime të ndryshme.3 Ajo mund të 
nënkuptojë shpatullën, kockën e shpatullës, një sipërfaqe të sheshtë dhe 
të gjerë, si dhe objekte si pllaka druri ose materiale të tjera mbi të cilat 
shkruhet.4 Sipas Ezherit, termi “levh” përdoret për drurin dhe kockën ve-
tëm pasi mbi to të jetë shkruar diçka.5 Për shkak të shkëlqimit, shprehja 
“elvahu silah” përdoret për majat e armëve, si shpatat dhe majat e mbu-
rojave, ndërsa për pllakat e anijes përdoret fjala “elvah”.6 Nga e njëjta 
rrënjë rrjedh edhe termi “el luh”, që nënkupton hapësirën e ajrit midis to-
kës dhe qiellit, pra atmosferën.7 Po ashtu, folja “levvah” ka kuptimin e 
                                                 
3 Ebu Mansur Muhammed bin Ahmet El Ezheri, Tehzibu El Luga, Egjipt: 1964, vëll. 

V/ 248. 
4 Ismail bin Hammad Et Cevheri, Es Sihah: Taxhu El Luga ve Es Sihah El Arabijje, 

Arabia Saudite: 1982, vëll. I/402. 
5 El Ezheri, Tehzibu El Luga, V/ 248.  
6 Ibën Faris, Ebu Husejn Ahmet, Muxhemu Mekajisi El Luga, Bejrut, vëll. V/220. 
7 Ibën Mandhur, Lisanu El Arab, Bejrut, vëll. II/ 586. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

16 

“ndryshimit” të diçkaje. Një shembull i përdorimit të këtij termi në Kuran 
gjendet në suren Muddethir, ku thuhet: 

ِلواحة للبشر َ َ َ
ۡ ِّ ٌ۬ ََّ 

“Ai është që ua prish dhe ua nxin lëkurat.”8 
Dhe, në këtë ajet përshkruhet një tipar të Xhehenemit. Ky term ka një 

gamë kuptimesh që lidhen me shkëlqimin, sipërfaqet mbi të cilat shkruhet 
dhe ndryshimin ose transformimin, duke ofruar një kontekst të pasur për 
kuptimin e tij kuranor. 

Në Kuran, fjala “levh” përmendet vetëm një herë në formën e saj 
njëjës, në ajetin kuranor në të cilin thuhet: 

ِۭبل هو قـرءان مجيد فى لوح محفوظ ُ ۡ َّ ٍَّ۬ ۡ َ ِ
۬
ٌ ِ

۬
ٌ َ َۡ ُ ُ ۡ َ 

“Përkundrazi, (ata që gënjejnë), ai është Kuran i famshëm. Në një 
pllakë të ruajtur mirë (në Levhi Mahfudh).”9 
Ndërsa, në formën shumës “elvah”, ajo paraqitet katër herë në Kuran. 

Në tre prej këtyre rasteve i referohen pllakave që iu dhanë Musait, a.s., 
ndërsa në një tjetër përdoret në kontekstin që lidhet me anijen e Nuhut, 
a.s.10 Ky përdorim tregon se termi levh/elvah në Kuran ka një lidhje të 
ngushtë me konceptin e shkrimit, shpalljes dhe ruajtjes, duke theksuar fu-
nksionin e tij si simbol i dijes dhe i urdhrit hyjnor që mbrohet dhe për-
cillet në mënyrë të përkryer. 

Ndërsa sa i përket termit Levhi Mahfudh, studiuesit e leksikut arab që 
kanë shqyrtuar kuptimet e fjalës levh në gjuhën arabe, në përgjithësi janë 
kufizuar vetëm në përmendjen e këtij nocioni, pa u ndalur në një analizë 
të hollësishme të strukturës dhe origjinës së tij etimologjike. Fjala vjen, 
Xhevheriu (v. 393/1002) dhe Ibën Farisi (v. 395/1004), në trajtimin e rrë-
njës l-v-h, nuk bëjnë asnjë referencë në lidhje me konceptin e Levhi Ma-
hfudh. Ndërsa Ezheriu (v. 370/980), përpara se të paraqesë përkufizimet 
dhe detajet që lidhen me këtë koncept dhe me derivatet e tij, e përmend 

                                                 
8 Mudethir, 74/29. 
9 Buruxh, 85/21–22. 
10 A’raf, /145; A’raf, /150; A’raf, /154; Kamer, 54/13. 



Dr. Valmire BATATINA KRASNIQI / KONCEPTI I LEVHI MAHFUDHIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

17 

termin levh në kontekstin e Levhi Mahfudh, por pa sqaruar marrëdhënien 
ndërmjet kuptimit leksikor të levh dhe përmbajtjes teologjike që përfa-
qëson Levhi Mahfudh.11  

Edhe Ibën Mandhuri (v. 711/1311), ndonëse shqyrton në detaje foljen 
përkatëse, në trajtimin e fjalës “levh” përmend si shembull ajetin ku gje-
ndet shprehja Levhi Mahfudh dhe thekson se ai është vendi ku regjis-
trohen veprat dhe urdhërimet që Allahu dëshiron t’i realizojë, duke e 
paraqitur termin si një ilustrim të kuptimit të tij gjuhësor. Megjithatë, 
Ibën Mandhuri nuk ofron asnjë sqarim lidhur me ndërtimin etimologjik të 
shprehjes Levhi Mahfudh dhe lidhjen e saj me rrënjën leksikore “l-v-h”, 
duke lënë të pazbuluar dimensionin e saj gjuhësor dhe teologjik.12  

Sipas shumicës së mufesirëve, duke pasur parasysh përdorimin e ter-
mit “levh” në kuptimin e tij bazë si diçka mbi të cilën shkruhet dhe lidh-
jen me mbiemrin “mahfudh”, është më e saktë që ky koncept të kuptohet 
si “pllakë e ruajtur”, për të theksuar mbrojtjen e Kuranit në formën e tij 
aktuale, sesa të trajtohet si emër i veçantë me kuptimin e zakonshëm të 
Levhi Mahfudhit. Ky qëndrim mbështetet nga komentatorë të njohur si 
Taberiu (v. 310/922), Maverdi (v. 450/1058), Zemahsheri (v. 538/1144), 
Razi (v. 606/1209), Kurtubi (v. 671/1272) dhe Nesefi (v. 710/1310)13, të 
cilët e shpjegojnë këtë ajet mbi bazën e parimit se Kurani është i mbrojtur 
nga çdo shtesë, heqje apo ndryshim. 

                                                 
11 El Ezheri, Tehzibu El Luga, V/ 248. 
12 Ibën Mandhur, Lisanu El Arab, II/ 584. 
13 Taberi, Ebu Xhafer Muhammed bin Xherir, Xhamiu El Bejan, Bejrut: Daru El 

Marife, 1992, XII/ 530; Maverdi, Ebu El Hasan Ali bin Muhammed bin Habib, En 
Nukev ve El Ujun, (Telsini El Maverdi), Bejrut, Daru El Ilm, VI/ 244; Zemahşeri, 
Mahmud bin Omer, El Keshshaf, Bejrut: Daru El Ubejkan, 1995, vëll. IV/ 733; 
Razi, Fehruddin, Tefasiru El Gajb, Bejrut, Daru El Ilm, 1990, vëll. XXXI/125; 
Kurtubi, Ebu Abdiilah Muhammed bin Ahmed, El Xhami li Ahkami El Kuran, 
Bejrut: Daru El Marife, 199, XI/256; Nesefi, Ebu El Berekat Abdurrahman bin 
Omer bin Mahmud, Medariku Et Tenzil ve Hakaiku Et Tevil, Bejrut: Daru El Ma-
rife, 1996, vëll. IV/507; Alusi, Shihabuddin Mahmud, Ruhu El Meani, Beyrut: 
Daru El Marife, 1994, vëll. XV/304. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

18 

2. Fushat kryesore të trajtimit të konceptit Levhi Mahfudh 

Nga analiza e literaturës mbi konceptin e Levhi Mahfudhit shihet se 
ky koncept trajtohet kryesisht në tri fusha thelbësore: 

a) Si një etapë në procesin e shpalljes së Kuranit - Levhi Mahfudhi 
konsiderohet si niveli fillestar nga i cili Kurani zbret në botën e 
dukshme. 

b) Si vendi ku janë regjistruar të gjitha ngjarjet e së kaluarës dhe të së 
ardhmes - Levhi Mahfudhi përfaqëson një arkiv të përhershëm të 
gjithçkaje që ka ndodhur dhe do të ndodhë. 

c) Si burimi kryesor i Kuranit dhe i të gjitha shpalljeve hyjnore - Lev-
hi Mahfudhi shihet si origjina e shpalljes së Zotit. 

a. Levhi Mahfudhi si një etapë në procesin e shpalljes së Kuranit 

Në literaturën klasike të shkencave kuranore haset shpesh koncepti i 
zbritjes trefazëshe të Kuranit, i cili përfaqëson një përpjekje për të sqaru-
ar procesin e shpalljes hyjnore në dimensionin e saj kozmik dhe historik. 
Edhe pse një ndarje e tillë nuk përmendet në mënyrë të drejtpërdrejtë në 
vetë Kuran, dijetarët e mëdhenj të tefsirit e kanë interpretuar shpalljen si 
një proces që zhvillohet në tri etapa kryesore: zbritja në Levhi Mahfudh, 
zbritja në qiellin tokësor (Bejtu El Izze) dhe, së fundi, zbritja graduale në 
tokë te pejgamberi Muhamed, a.s.14 Kjo strukturë konceptuale ndihmon 
në kuptimin më të thellë të mënyrës se si fjala hyjnore është manifestuar 
dhe është ruajtur në historinë e shpalljes.  

Në lidhje me fazën e parë të shpalljes, që lidhet me praninë ose zbri-
tjen e Kuranit në Levhi Mahfudh, bazë referimi konsiderohen ajetet15 që 
janë interpretuar prej dijetarëve si dëshmi e ekzistencës së Kuranit në një 
dimension të mbrojtur e të përjetshëm të dijes hyjnore.16 Sipas një pjese 

                                                 
14 Es Sujuti, Xhelaluddin Abdurrahman, El Itkan fi Ulumi El Kuran, Bejrut: Daru El 

Ilm, I/ 53-55; Ez Zerkeshi Bedruddin, El Burhan li Ulumi EI Kuran, Bejrut: Daru 
El Marife, 1994, I/228-229. 

15 Buruxh, 85/21–22. 
16 Duman, Zeki, Vahiy Gerçeği, Ankara: 1997, 75. 



Dr. Valmire BATATINA KRASNIQI / KONCEPTI I LEVHI MAHFUDHIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

19 

të komentuesve, Allahu i Lartë e ka pasqyruar Kuranin në Levhi Mahfudh 
në një mënyrë që i përket vetëm dijes dhe vullnetit të Tij, ku ai ekziston 
si përmbajtje e dijes hyjnore, i pavarur nga zëri dhe shprehja gjuhësore.17 
Disa dijetarë theksojnë se mënyra dhe koha e këtij manifestimi janë të 
njohura vetëm për Allahun dhe për ata që Ai i ka pajisur me dijen e të 
fshehtës (el gajb), duke lënë fshehtësi rreth natyrës së saktë të kësaj faze. 
Ndërkohë, të tjerë argumentojnë se kjo zbritje nuk ka ndodhur në mënyrë 
graduale, por si një akt i vetëm dhe i plotë, që simbolizon përcjelljen e 
Kuranit në Levhi Mahfudh si një proces të përmbyllur të shpalljes hyjno-
re.18 Ky interpretim, në kontekstin e shkencave kuranore, nënvizon di-
mensionin metafizik të shpalljes dhe rolin e Levhi Mahfudhit si hapësirë e 
dijes së përjetshme dhe e ruajtjes absolute të fjalës hyjnore. 

Etapa e dytë e shpalljes së Kuranit lidhet me zbritjen e tij nga Levhi 
Mahfudh në qiellin e tokës, ose më konkretisht në vendin e njohur si Bej-
tu El Izze. Pothuajse të gjitha transmetimet që përshkruajnë këtë fazë i re-
ferohen Abdullah bin Abasit, r.a. Sipas një transmetimi të Ibën Abasit, 
Kurani është zbritur në mënyrë të njëhershme gjatë Natës së Kadrit tek 
engjëjt që ndodheshin në qiellin më të afërt me tokën, ose, sipas një versi-
oni tjetër, është shkruar për ta në atë natë. Gjithashtu, në disa transmetime 
të tjera thuhet se në çdo Natë të Kadrit, pjesa e Kuranit që do t’i shpallej 
Muhamedit, a.s., gjatë vitit pasues, zbriste nga Levhi Mahfudh në qiellin e 
tokës, për t’u shpallur më vonë gradualisht, në përputhje me ngjarjet dhe 
rrethanat që kërkonte konteksti historik dhe shoqëror.19 Ky interpretim 
thekson fazën e ndërmjetme të procesit të shpalljes hyjnore, duke e para-
qitur Bejtu El Izzen si një hapësirë kalimtare ndërmjet dijes së përjetshme 
hyjnore dhe shpalljes graduale të Kuranit në tokë. Faza e tretë i referohet 
shpalljes së pjesshme të Kuranit te pejgamberi Muhamed, a.s., e cila 
është realizuar në mënyrë të vazhdueshme dhe të fragmentuar gjatë një 

                                                 
17 Ez Zerkani Muhammed Abdulazim, Menahilu El IrfAn li Ulumi EI Kuran, Mısır: 

1372, I/ 36. 
18 Ez Zerkani, Menahilu El IrfAn li Ulumi EI Kuran, I/ 36. 
19 El Kurtubi, El Xhami li Ahkami El Kuran, II/277; Zerkani, I/ 37-38. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

20 

periudhe prej 23 vjetësh.20 Kjo fazë përbën etapën përfundimtare të pro-
cesit të zbritjes së shpalljes hyjnore, në të cilën mesazhi hyjnor është për-
cjellë gradualisht.  

Nga analiza e mësipërme mund të konkludohet se koncepti i Levhi 
Mahfudhit si etapa e parë e shpalljes së Kuranit përfaqëson një përpjekje 
teologjike dhe hermeneutike për të shpjeguar origjinën hyjnore të Kuranit 
dhe mënyrën e ruajtjes së tij absolute. Ndërsa ndarja në tri faza, zbritja në 
Levhi Mahfudh, në Bejtu El Izze dhe më pas te pejgamberi Muhamed, 
a.s., nuk përmendet drejtpërdrejt në ajetet kuranore, ajo ka shërbyer si një 
model konceptual për të kuptuar raportin ndërmjet dijes hyjnore, bartjes 
së shpalljes dhe përçimit pejgamberik të mesazhit. Kjo formë e zbritjes 
tregon se shpallja nuk është vetëm një akt historik, por një proces i shu-
mëdimensionuar, që lidh dijen e përjetshme të Zotit me realitetin njerëzor 
përmes një komunikimi gradual dhe të përsosur hyjnor. 

b. Levhi Mahfudh si regjistër hyjnor i çdo gjëje 

Në disa ajete kuranore, ku përmenden shprehjet “Kitabun Mubin” 
(Libri i Qartë) dhe “Ummu El Kitab” (Nëna e Librit), dijetarët islamë 
kanë interpretuar konceptin e Levhi Mahfudhit si një pllakë ku është re-
gjistruar paraprakisht çdo gjë që ka ndodhur dhe do të ndodhë. Ky kon-
cept paraqitet si pjesë e urtësisë hyjnore, që nënkupton se dija e Zotit 
përfshin çdo detaj, përpara se ai të marrë formë në realitetin fizik. Në këtë 
kontekst, në ajetin: 

ُوعنده َ ِ َۥ مفاتح ٱلغيب لا يـعلمها إلا هو َ ُ َِّ َٓ ُ َ
ۡ
َ ََ ِ ۡ َ

ۡ
ُ ِ ِ◌ ويـعلم ما فى ٱلبـر وٱلبحر َ ِۡ َ َ

ۡ ۡ
َ َّ ِ َ َُ َ

ۡ َ◌ وما  ۚ َ
ۚ

َتسقط من ورقة إلا يـعلمها ولا حبة فى ظلمـت ٱلأ ۡ ِ ٰ ََ َ ُ َُُ َ ُِ ٍ۬ ٍَّ َ ََ َ ۡ َِّ َ ِ ُ ۡ َِّرض ولا رطب ولا ʮبس إلا َ ٍ ِِ َ َ ََ ٍَ۬ ۡ َ ۡ

ٍ۬فى كتـب مبين ُِّ ٍ۬ َِٰ ِ 
“Çelësat e fshehtësive janë vetëm tek Ai, atë (fshehtësinë) nuk e di 
kush përveç Tij. Ai e di çka ka në tokë dhe në det, Ai e di për çdo 

                                                 
20 Subhi Salih, Mebahith fi Ulumi’l-Kuran, Damask: Matbaat El Xhaamiah El 

Surija, 1956, 74. 



Dr. Valmire BATATINA KRASNIQI / KONCEPTI I LEVHI MAHFUDHIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

21 

gjeth që bie. Dhe, s’ka kokërr në thellësi të Tokës, s’ka të njomë 
dhe s’ka të thatë, që nuk është (shënuar) në Librin e Qartë (Levhi 
Mahfud)”21 
Shprehja “Kitabun Mubin” është interpretuar prej shumicës së kome-

ntuesve si një referencë ndaj Levhi Mahfudhit, duke e përshkruar atë si 
burimin e dijes absolute dhe të paracaktimit hyjnor.22 Ky interpretim nën-
vizon faktin se Levhi Mahfudh përfaqëson një “arkiv hyjnor” ku është ru-
ajtur çdo urdhër, ngjarje dhe realitet që ndodh, duke pasqyruar perfek-
sionin e dijes dhe të vullnetit të Zotit në çdo dimension të ekzistencës. 

Raziu, në komentimin e tij, thekson se në këtë ajet bëhet fjalë për tri 
parime thelbësore që lidhen me dijen dhe urtësinë hyjnore: 

E para, dija e gjithanshme e Allahut të Madhëruar - Allahu i Madhë-
ruar i ka regjistruar të gjitha në Levhi Mahfudh, në mënyrë që en-
gjëjt të kuptojnë se asgjë në qiej dhe në tokë nuk i mbetet e 
fshehtë Atij. Kjo shënon shprehjen e plotë të dijes së Tij hyjnore, 
e cila përfshin çdo gjë. 

E dyta, ndërgjegjësimi për drejtësinë dhe përgjegjësinë hyjnore - Për-
mendja e gjetheve dhe e kokrrave simbolizon se asgjë, sado e vo-
gël, nuk i shpëton dijës dhe urtësisë së Allahut të Madhëruar. 
Nëse Ai nuk e lë pas dore asnjë gjë, edhe atë që nuk lidhet me 
shpërblim apo ndëshkim, atëherë çështjet që kanë të bëjnë me 
përgjegjësi morale, shpërblim dhe ndëshkim, janë edhe më shumë 
nën drejtësinë e Tij të përsosur. 

E treta, dija absolute dhe e pandryshueshme e Allahut - Allahu i 
Lartë është i dijshëm për të gjitha gjendjet dhe ndryshimet që do 
të përjetojnë krijesat. Kjo nënkupton se ndryshimet në krijim nuk 
sjellin asnjë ndryshim në dijen e Tij, sepse dija e Allahut të Ma-
dhëruar është e përhershme, e përsosur dhe e pavarur nga çdo ku-
fizim.23  

                                                 
21 En’am, 6/59. 
22 Razi, Tefasiru El Gajb, XIII/11. 
23 Razi, Tefasiru El Gajb, XIII/11. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

22 

Po mos të ishte kështu, thotë Raziu, do të nënkuptohej sikur ekziston 
diçka që i fshihet dijes së Tij, gjë që është e pamundur për Zotin e Gjithë-
dijshëm. 

Po ashtu në ajtin kuranor në të cilin thuhet: 

ِيمحوا الله ما يشاء ويـثبت وعنده أم الْكتاب َِ ُُّ ُ َ ْ ِ َ َُ ِْ ُ َ َُ َ َُّ ُ َْ 
“Allahu shlyen (nga ajo evidencë) çka të dojë, edhe forcon (çka të 

dojë). Vetëm tek Ai është Baza e Librit (Levhi Mahfudhi).”24, - shprehja 
“Ummu El Kitab” interpretohet si një referencë ndaj Levhi Mahfudhit, 
vendit ku janë të regjistruara të gjitha gjërat që kanë ndodhur dhe që do të 
ndodhin.25 Raziu, në komentimin e tij, e mbështet këtë kuptim me një ha-
dith të përcjellë prej Muhamedit, a.s., ku thotë: “Allahu ishte (ekzistonte) 
kur asgjë tjetër nuk ishte. Më pas Ai krijoi Levhi Mahfudhin, dhe në të 
shkroi gjendjet e krijesave deri në Ditën e Kiametit.”26 Ky transmetim 
përdoret prej Raziut për të dëshmuar se Levhi Mahfudhi përmban gjithë 
dijen hyjnore lidhur me krijimin, dhe se çdo ngjarje në ekzistencë është e 
përcaktuar në mënyrë të përsosur, sipas dijes së Allahut të Madhëruar. 

Nga analiza e ajeteve kuranore dhe komenteve klasike, koncepti i 
Levhi Mahfudhit paraqitet si një dimension metafizik, ku është e regjis-
truar me përpikëri çdo gjë që ka ndodhur dhe që do të ndodhë, duke për-
faqësuar kështu dijen absolute dhe paracaktimin hyjnor. Termat “Kitabun 
Mubin” dhe “Ummu El Kitab” interpretohen nga dijetarët si referenca 
ndaj këtij regjistri hyjnor, i cili shërben si arkivi i përjetshëm i dijes dhe 
urtësisë së Zotit të Madhëruar. 

Sipas interpretimit të Imam Razit, Levhi Mahfudhi përçon tri parime 
themelore të fesë islame: 

a. Gjithëdija e Zotit të Madhëruar, që përfshin çdo gjë në qiej dhe në 
tokë, pa asnjë përjashtim. 

b. Drejtësia dhe përkujdesja hyjnore, që nënkupton se asgjë, sado e 
vogël, nuk i shpëton dijes dhe gjykimit të Tij të drejtë. 

                                                 
24 Ra’d, 13/39. 
25 Razi, Tefasiru El Gajb, XIX/66. 
26 Musned IV, nr. 431. 



Dr. Valmire BATATINA KRASNIQI / KONCEPTI I LEVHI MAHFUDHIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

23 

c. Përhershmëria dhe pandryshueshmëria e dijes hyjnore, e cila nuk 
ndikohet nga ndryshimet në krijim, pasi dija e Allahut është e për-
sosur dhe e pavarur nga çdo kufizim kohor apo hapësinor. 

Pra, Levhi Mahfudhi kuptohet si një shprehje e plotësisë së dijes, urtë-
sisë dhe vullnetit të Zotit të Gjithëdijshëm, që pasqyron harmoninë midis 
krijimit, paracaktimit dhe drejtësisë hyjnore në të gjithë ekzistencën. 

c. Levhi Mahfudh: Burimi Kryesor i Kuranit dhe i shpalljeve 

Në literaturën klasike të shkencave kuranore dhe të tefsirit, Levhi Ma-
hfudh paraqitet si burimi kryesor i Kuranit dhe i gjithë shpalljeve të tjera 
hyjnore. Në ajetin e lartcekur27, shprehja “Ummu El Kitab” interpretohet 
si një referencë ndaj Levhi Mahfudhit, vendit ku janë regjistruar të gjitha 
gjërat që kanë ndodhur dhe që do të ndodhin.28 Disa dijetarë e kuptojnë 
këtë shprehje edhe si burimin origjinal të librit në Levhi Mahfudh, duke 
theksuar rolin e tij si arkiv i përjetshëm i dijes hyjnore. 29 Imam Mevdudi, 
në komentimin e tij, thekson se ky ajet shërben gjithashtu si përgjigje 
ndaj argumenteve të idhujtarëve, të cilët kundërshtonin Kuranin dhe Pej-
gamberin, a.s., duke konfirmuar kështu autoritetin dhe origjinën hyjnore 
të shpalljes. Po ashtu, shprehja “Ummu El Kitab” në ajet nënkupton buri-
min dhe origjinën e gjithë librave të shpallur hyjnorë.30 

Duke u lidhur me interpretimin mbi rolin e Levhi Mahfudhit si burim 
kryesor i Kuranit dhe i gjithë shpalljeve hyjnore, disa komentues të Kur-
anit shohin se shprehja “Ummu’l-Kitab” në ajetin: 

 
 
 

                                                 
27 Ra’d, 13/39. 
28 Zemahsheri, Keshshaf, II/534; Razi, Tefasiru El Gajb, XIX/66. 
29 Ibën Kethir, Ebu El Fida Ismail, Tefsiru El Kurani El Adhim, Kahire: Kutubu El 

Ilmijje, 1990, II/501. 
30 El Mevdudi, Ebu El Ala, Tefhimu El Kuran (përkth. M. Han Kayani, V. Karaca 

dhe të tjerë), Stamboll: 1986, II/ 498. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

24 

ٌۥ فى أم ٱلكتـب لديـنا لعلى حكيم ََُِّوإنه ِ َِ ٌّ ََِ ََ ۡ َ ِ َٰ
ۡ ُِّ ِٓ 

“Dhe se në Librin Amë (Levhi Mahfudh) te Ne, gëzon famë të lartë dhe 
është plot urtësi”31, - i referohet pikërisht këtij arkivi të përjetshëm. Ky 
interpretim mbështetet edhe nga ajeti: 

ٍ۬ۥ لقرءان كريم فى كتـب مكنون َُِّإنه 
ُ
ۡ َّ ٍ۬ َِٰ ِ ٌ۬ ِ َ ُ

۬
ٌ َ ۡ َ  - “Se me të vërtetë ai është Kuran i fam-

shëm. Është në një Libër të Ruajtur”32, duke konfirmuar ekzistencën e 
Kuranit në Levhi Mahfudh. Për më tepër, disa dijetarë theksojnë se përdo-
rimi i shprehjes “Ummu El Kitab” nuk kufizohet vetëm te Kurani i shpa-
llur te Pejgamberi, a.s., por përfshin edhe të gjitha mesazhet hyjnore të 
dërguara më parë tek pejgamberët e mëhershëm.33 Kjo nënvizon se, pava-
rësisht nga koha, vendi apo gjuha e shpalljes, të gjitha mesazhet e shpa-
llura rrjedhin nga një burim i vetëm i përjetshëm dhe janë të ruajtura në 
Levhi Mahfudh, duke reflektuar dijen dhe urtësinë absolute të Allahut të 
Lartë. 

Ndërsa Raziu, në komentimin e këtij ajeti kuranor34, shpjegon se veti-
të e përmendura në ajet lidhen drejtpërdrejt me konceptin e Levhi Mahfu-
dhit, i cili përfaqëson burimin e dijes absolute dhe të paracaktimit hyjnor. 
Ai thekson se Levhi Mahfudh është origjina e gjithçkaje, ku Kurani gje-
ndet si fjalë e përhershme e Allahut para se të zbriste në qiellin e tokës, 
dhe kjo ruan lidhjen e veçantë dhe të drejtpërdrejtë me dijen hyjnore. Le-
vhi Mahfudh është i lartësuar dhe i paprekshëm, i mbrojtur nga çdo formë 
ndryshimi, duke ruajtur integritetin e të gjithë dijes hyjnore që përmban; 
dhe në aspektin e fjalës dhe strukturës, është i qartë, duke reflektuar bu-
kurinë, qartësinë dhe përjetësinë e shpalljes hyjnore.35 Në këtë mënyrë, 
përshkrimi i Razit e vendos Levhi Mahfudhin si elementin qendror që lidh 
dijen e përjetshme hyjnore me shpalljen e Kuranit, duke konsoliduar rolin 
e tij si burim i pandryshueshëm dhe i sigurt i mesazhit hyjnor. 

                                                 
31 Zuhruf, 43/4. 
32 Vakia, 56/77-78. 
33 El Mevdudi, Tefhimu El Kuran, V/246. 
34 Zuhruf, 43/4. 
35 Razi, Tefasiru El Gajb, XXVII/194. 



Dr. Valmire BATATINA KRASNIQI / KONCEPTI I LEVHI MAHFUDHIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

25 

Përfundim 

Analiza e traditës së tefsirit, si në aspektin klasik, ashtu edhe në atë 
bashkëkohor, dëshmon se koncepti i Levhi Mahfudhit zë një vend qe-
ndror në sistemin teologjik dhe epistemologjik të mendimit islam. Ky no-
cion, i përshkruar në Kuran si 'Pllaka e Ruajtur', përfaqëson dimensionin 
metafizik të dijes dhe të urtësisë hyjnore, ku janë të regjistruara të gjitha 
ngjarjet e krijimit dhe aktet e paracaktuara nga Zoti. Në këtë kuptim, 
Levhi Mahfudhi nuk është vetëm një simbol i dijes absolute, por edhe një 
pikë lidhëse ndërmjet botës së përjetshme të urdhrit hyjnor dhe shpalljes 
në realitetin historik njerëzor. 

Në dritën e interpretimeve të dijetarëve, si: Taberiu, Razi, Bejdavi, 
Kurtubi etj., Levhi Mahfudhi kuptohet si burimi fillestar i shpalljes kura-
nore dhe si garancia hyjnore e autenticitetit dhe e pandryshueshmërisë së 
Kuranit. Përmes tij, shpallja hyjnore kuptohet si një proces shumëdimen-
sional, që përfshin një zbritje graduale nga dija e përjetshme drejt botës 
tokësore, duke shprehur kështu përfshirjen e plotë të dijes dhe të vullnetit 
të Zotit në rendin ekzistencial. Në aspektin hermeneutik, koncepti i Levhi 
Mahfudhit kontribuon në ndërtimin e një kuptimi koherent ndërmjet fesë 
dhe historisë së shpalljes, duke treguar se shpallja nuk është një akt i izo-
luar, por pjesë e një rendi të përjetshëm dhe të përsosur të dijes hyjnore. 
Për rrjedhojë, studimi i këtij koncepti ndihmon në thellimin e kuptimit të 
origjinës, të ruajtjes dhe të qëndrueshmërisë së shpalljes kuranore, duke 
afirmuar rolin e Levhi Mahfudhit si simbol i unitetit ndërmjet dijes, 
urtësisë dhe drejtësisë hyjnore në tërë krijimin. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

26 

_________ 
Referenca: 
ALUSI, Shihabuddin Mahmud. Ruhu’l-Me’ani. Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 1994. 
EL CEVHERI, Ismail b. Hammad. es-Sihah: Taxhu’l-Luga ve’s-Sihah el 

Arabijje. Arabia Saudite: 1982. 
DUMAN, Zeki. Vahiy Gerçeği,. Ankara: 1997. 
EL EZHERI, Ebu Mansur Muhammed b. Ahmet. Tehzibu El Luga. Egjipt: 1964. 
IBËN FARIS, Ebu Husejn Ahmet. Muxhemu Mekajisi’l-Luga. Bejrut: 

Daru’l-Ma’rife. 
EL HUSEJNI, Ebu’l-Seka Ejub b. Musa. el Kullijjat: Muxhemu fi Mus-

talahat ve’l-Furuk el Lugavijje. Bejrut: 1993. 
IBËN KETHIR, Ebu’l-Fida Ismail. Tefsiru’l-Kurani’l-Adhim. Kahire: Ku-

tubu’l-Ilmijje, 1990. 
KURTUBI, Ebu Abdiilah Muhammed b. Ahmed. el Xhami li Ahkami’l-

Kuran. Bejrut: Daru’l-Ma’rife, 1999. 
MAVERDI, Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Habib. En Nukev ve’l-Ujun. 

(Telsini’l-Maverdi), Bejrut: Daru El Ilm. 
IBËN MANDHUR. Lisanu’l-Arab. Bejrut, Daru El Ilm. 
EL MEVDUDI, Ebu’l-Ala. Tefhimu’l-Kuran (përkth. M. Han Kayani, V. 

Karaca dhe të tjerë). Stamboll:1986. 
NESEFI, Ebu’l-Berekat Abdurrahman b. Omer b. Mahmud. Medariku’t-

Tenzil ve Hakaiku’t-Te’vil, Bejrut: Daru’l-Ma’rife, 1996.  
RAZI, Fehruddin. Tefasiru’l-Gajb. Bejrut: Daru El Ilm, 1990. 
SUBHI SALIH. Mebahith fi Ulumi’l-Kuran. Damask: Matbaʻ at el Xha-

amiʻ ah el Surija, 1956. 
ES SUJUTI, Xhelaluddin Abdurrahman. el Itkan fi Ulumi'l-Kur'an. Bejrut: 

Daru El Ilm. 
TABERI, Ebu Xha'fer Muhammed b. Xherir. Xhamiu’l-Bejan. Bejrut: 

Daru’l-Ma’rife, 1992. 
ET TEHANEVI, Muhammed Ali. Mevsuat Keshshaf fi Istilahat el Funun, 

Bejrut: 1996. 
ZEMAHŞERI, Mahmud b. Omer. el Keshshaf. Bejrut: Daru’l-Ubejkan, 1995. 
EZ ZERKANI, Muhammed Abdulazim. Menahilu'l-IrfAn li Ulumi'I-Kur'an. 

Mısır: 1372. 
EZ-ZERKESHI, Bedruddin. el Burhan li Ulumi'I-Kur'an. Bejrut: Daru’l-

Ma’rife, 1994. 



Dr. Valmire BATATINA KRASNIQI / KONCEPTI I LEVHI MAHFUDHIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

27 

 
 
Dr. Valmire BATATINA KRASNIQI 

THE CONCEPT OF AL-LAWH AL- MAHFUZ WITHIN 
THE TRADITION OF TAFSIR 

Abstract 
Al-Lawh al-Mahfuz is one of the fundamental concepts of Islam and 
the Qur’anic perspective, which is closely related to knowledge, 
wisdom and divine destiny. Al-Lawh al-Mahfuz is described as the 
“preserved tablet”, where all events are recorded, from beginning to 
end, expressing the complete inclusion of divine knowledge in the 
existential order. This notion has a special importance not only in 
aqeedah, but also in the science of Tafsir, where it is interpreted as a 
key concept for understanding the origin, nature and authenticity of 
the Qur’anic revelation. 
This paper will analyze the views of classical and contemporary 
scholars regarding the concept of al-Lawh al-Mahfuz in the context 
of verses such as “Bal huwa Qur’an majeed, fi lauhim mahfuz” (Al-
Buruj, 21–22), as well as verses related to the expression “fî kitâbin 
maknûn”. Through the interpretation of scholars such as Tabari, 
Razi, Baydawî, Qurtubi and others, the paper will examine the 
relationship between al-Lawh al-Mahfuz and the Qur’an as the 
“preserved word of God”, highlighting its epistemological and 
hermeneutical dimensions. The analysis will show how this concept 
reinforces the idea of the inviolability of the revelation, the divine 
preservation of the text and the permanent connection between 
divine knowledge and the reality of revelation. 

Keywords: Al-Lawh al-Mahfuz, Qur’an, Tafsir, preservation of revelation, 
Qur’anic hermeneutics. 

 
 

 





KUD:	348:28‐74(05)	

Mr. Ekrem MAQEDONCI 

T˙ DREJTAT E T˙ MITURVE 
N˙ JURISPRUDENC˙N ISLAME 

Abstrakt 
Një nga veçoritë më përparësore të Islamit si fe është se ka rregu-
lluar jetën e njeriut që nga lindja e tij e deri në vdekje. Islami nuk 
e ka lënë njeriun pa udhëzime, qoftë në aspektin shpirtëror e mo-
ral, ashtu edhe në atë familjar, jetësor e juridik. 
Një ndër çështjet më të ndjeshme të shoqërisë, së cilës Islami i ka 
kushtuar rëndësi të veçantë, është mbrojtja e fëmijëve dhe e të 
drejtave të të miturve. 
Të drejtat e të miturve në jurisprudencën islame përbëjnë një nga 
shtyllat themelore të mbrojtjes sociale dhe morale në shoqërinë 
islame. E drejta islame (fikhu) i trajton të miturit si individë me 
dinjitet dhe status të veçantë juridik, duke u siguruar atyre mbroj-
tje të posaçme në aspektin shpirtëror, material dhe shoqëror. Ndër 
të drejtat kryesore që garantohen janë: e drejta për jetë dhe mbroj-
tje që nga lindja, e drejta për ushqim dhe kujdes prindëror, e drejta 
për trashëgimi, e drejta për arsimim dhe edukim moral etj. Jurispr-
udenca islame vendos gjithashtu kritere të qarta për përgjegjësinë 
penale dhe civile të të miturve, duke bërë dallim ndërmjet moshës 
së fëmijërisë dhe asaj të pubertetit, si kufij të aftësisë për të bartur 
përgjegjësi juridike. Këto dispozita pasqyrojnë një qasje të bala-
ncuar mes mbrojtjes dhe edukimit, duke synuar zhvillimin e shë-
ndoshë fizik, intelektual e shpirtëror të fëmijës. Në këtë mënyrë, 
jurisprudenca islame jo vetëm që parashtron baza ligjore për 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

30 

mbrojtjen e të miturve, por edhe kontribuon në ndërtimin e një 
shoqërie të drejtë e të qëndrueshme. 
Andaj, ky punim synon të paraqesë të drejtat themelore që Islami 
u ka garantuar të miturve, duke u mbështetur në tekstet e shenjta 
dhe në jurisprudencën islame, si edhe të bëjë një krahasim me 
qasjen bashkëkohore ndaj të drejtave të fëmijëve. 

Fjalët kyçe: i mitur, e drejtë, jetë, identitet, arsim, mirëqenie, kuj-
destari, trashëgimi. 

 

Kuptimi i të miturit sipas Jurisprudencës Islame 

Në terminologjinë islame, i mitur është çdo person që nuk ka arritur 
ende moshën e pubertetit (që njihet si bulugh). Në librat e fikhut përdoren 
disa terma për të mitur ose fëmijë, siç janë: sabij (foshnjë, fëmijë), �ifl 
(fëmijë i vogël), ose “gajru balig” (i papjekur)1. 

Juristët islamë kanë bërë dallime mes fazave të zhvillimit të fëmijës, e 
të cilat janë: 
 1. Faza e foshnjërisë (Err Rridaah - الرضاعة). 

Kjo fazë përfshin periudhën nga lindja e fëmijës deri në moshën dy-
vjeçare. Në disa libra njihet edhe si periudha e gjidhënies. Kurani e 
përmend qartë: “Nënat do t’u japin gji fëmijëve të tyre për dy vjet të plo-
ta…” (El Bekare, 233). 

 2. Fëmijëria (Et Tufuleh - الطفولة): periudha deri në pubertet. 
Kjo është faza e fëmijërisë, gjatë së cilës fëmija ende nuk ka arritur 
moshën e pubertetit dhe, rrjedhimisht, nuk ka përgjegjësi ligjore-fetare 
(taklif). Në këtë etapë ai ka një zemër të brishtë dhe një zhvillim fizik 
e mendor që nuk ka arritur ende pjekurinë, prandaj ka nevojë të madhe 
për përkujdesje dhe për respektimin e plotë të të drejtave të tij. 
 
 

                                                 
1 Dr. Muhamed Ravas El Kalaxhij “Mu’xhem Lugatu El Fukaha”, Darun Nefais, 

Bejrut. f. 90.  



Mr. Ekrem MAQEDONCI / TË DREJTAT E TË MITURVE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

31 

 3. Puberteti (El Bulug - البلوغ).  
Kjo është faza ose momenti kur fëmija i jep fund periudhës së fëmijë-
risë dhe bëhet përgjegjës para Allahut për veprat e tij. Në legjislacionet 
europiane, i mituri konsiderohet se hyn në moshën madhore në mo-
mentin kur mbush 18 vjet. Mirëpo, në aspektin juridik islam, mosha e 
pubertetit ose e pjekurisë nuk lidhet me një moshë të caktuar kronolo-
gjike; ajo nuk varet nga numri i viteve që ka arritur fëmija, sepse mo-
sha madhore në të Drejtën Islame përcaktohet varësisht nga zhvillimi 
fizik i tij. Shenjat e pubertetit ndryshojnë ndërmjet gjinisë mashkullore 
dhe asaj femërore, por zakonisht, në shumicën e rasteve, paraqiten pas 
moshës 15-vjeçare. 
Pejgamberi, a.s., ka ndarë përgjegjësitë në bazë të moshës. Ai në një 

rast kishte thënë: “Urdhërojini fëmijët për namaz në moshën 7-vjeçare, 
dhe ndëshkoni (lehtë) nëse e lënë në moshën 10-vjeçare, dhe ndajeni 
shtratin mes tyre2!”. Ky hadith tregon qartë se Islami e sheh rritjen gra-
duale të fëmijës, dhe se kërkon edukim të hershëm. 

Evolucioni i të drejtave të të miturve në të Drejtën Islame 

Historikisht, nëse shikojmë shoqëritë paraislame, vërejmë se fëmijët 
shpesh nuk gëzonin as të drejtat më elementare që u takonin. Madje tran-
smetohet se tek arabët e kohës së injorancës (periudhës para ardhjes së 
shpalljes, para zbritjes së Kuranit dhe para ardhjes së Pejgamberit, a.s.) 
ekzistonte praktika e shëmtuar e varrosjes së vajzave të gjalla, qoftë nga 
frika e varfërisë, qoftë nga ndjenja e turpit. Vajzat nuk konsideroheshin të 
denja për jetë3. 

Ndërsa djemtë, ose gjinia mashkullore, ishin të mirëseardhur në jetë, 
edhe ata trajtoheshin si pronë e babait dhe jo si individë me të drejtat e 
tyre. 

                                                 
2 Transmetuar prej Ibën Maxhehs, me nr. 4070. 
3 Ibën Kethiri, në komentimin e kaptinës Et Tekvir, 5/188, Daru Sadir, Bejrut. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

32 

Mirëpo jo vetëm tek arabët, por edhe në disa shoqëri ose kultura të 
tjera, fëmijët nuk i gëzonin të drejtat e tyre. Ata shumë herë shiteshin si 
skllevër, mbaheshin si robër, ose edhe liheshin pa kujdes fare. 

Me ardhjen e Islamit, kjo qasje ndryshoi rrënjësisht. Kurani dhe Su-
neti e ngritën figurën e fëmijës lartë, duke e konsideruar si amanet prej 
Allahut të Madhërishëm, që duhet të rritet me dashuri, kujdes, drejtësi 
dhe mëshirë. Pejgamberi, a.s., thoshte: “Nuk është prej nesh ai që nuk i 
mëshiron të vegjlit tanë”4. Madje, në disa hadithe, jo që vetëm tentonte 
t’i barazonte gjininë femërore me atë mashkullore, por favorizonte lind-
jen e vajzave, duke dhënë kurajë për prindërit, me shpërblim të madh për 
ata që rrisin dhe edukojnë vajza, duke thënë: “Kush i rrit tri vajza, duke i 
edukuar dhe duke u përkujdesur për to, do ta ketë shpërblim Xhenetin”5. 

Bazuar në këto dhe në argumente të tjera të legjislacionit islam, edhe 
juristët islamë (fukahatë) më vonë shënuan kapituj të tërë në librat e 
fikhut, ku trajtonin çështje që lidhen me foshnjat, të miturit apo fëmijët, 
jetimët, kujdestarinë dhe trashëgiminë e tyre, etj.  

Kështu u evidentua evolucioni i të drejtave të miturve, nga një gradë 
tejet skandaloze para shpalljes, në një gradë të lartë pas shpalljes së Is-
lamit. 

E drejta për jetën dhe mbrojtjen fizike 

E drejta më themelore që Islami i ka garantuar njeriut, përfshirë edhe 
të miturit, është e drejta për jetë. Askush, në asnjë mënyrë, nuk guxon ta 
cenojë ose ta atakojë jetën e fëmijës, madje as prindi jetën e fëmijës së 
vet. Në Kuran gjejmë ndalime të qarta dhe të rrepta kundër sulmit mbi 
jetën e fëmijëve apo vrasjes së tyre. Allahu, xh.sh., thotë në Kuranin fis-
nik: “Mos i mbytni fëmijët tuaj nga frika e varfërisë! Ne i furnizojmë ata 
dhe ju.” (El Isra, 31). 

                                                 
4 Transmetuar prej Tirmidhiut, me nr. 1921. 
5 Transmetuar prej Imam Ahmedit, në Musned, me nr. 17403  



Mr. Ekrem MAQEDONCI / TË DREJTAT E TË MITURVE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

33 

Po ashtu, në Kuranin fisnik, Allahu, xh.sh., dënon praktikën e varros-
jes së vajzave të gjalla, që ishte zakon në atë kohë. Ai dëshiron të na tre-
gojë se ky veprim ishte i palogjikshëm dhe jonjerzor, duke thënë: 

ْوإذا الْموءودة سئلت َُِ ُ َ ُ ْ َ ََ ϥْي ذنب قتلت. ِ َُِ ٍ َ ِّ َِ  
“Dhe kur vajza (e posalindur, e vogël) e varrosur për së gjalli të py-
etet, për cilin faj u vra…” (Et Tekvir, 8-9). 
Gjithashtu, edhe Pejgamberi, a.s., theksoi mëshirën ndaj fëmijëve. Ai 

në hadithet e tij thoshte: “Kush nuk tregon mëshirë ndaj të vegjëlve tanë 
dhe nuk ia jep të drejtën e tij të madhit tonë, nuk është prej nesh.”6  

Pra, nga të gjitha prizmat që shikojmë, qoftë në ajete kuranore apo në 
thëniet pejgamberike që trajtojnë çështjet e të miturve, vërejmë qartë se e 
drejta e fëmijës për jetë është e pakontestueshme, dhe çdo sulm mbi jetën 
e tij është veprim i ndaluar rreptësisht. 

Në fikh (shkencën e jurisprudencës islame), kjo e drejtë përkthehet në 
një detyrim të plotë për prindërit dhe kujdestarët që të sigurojnë një jetë 
të dinjitetshme për fëmijën. Ata obligohen të ofrojnë ushqim, veshmba-
thje, strehim dhe mbrojtje shëndetësore për të, duke marrë përgjegjësi të 
plotë para Zotit për kujdesin ndaj tyre. Nëse lindin fëmijë, por janë të pa-
kujdesshëm ndaj nevojave dhe mirëqenies së tyre, ata mbajnë përgjegjësi 
morale dhe shpirtërore para Allahut7.  

E drejta për identitet dhe prejardhje 

Një e drejtë e veçantë është ruajtja e identitetit të fëmijës. Islami e ka 
bërë të shenjtë prejardhjen (En Neseb - gjenealogjinë) e të miturve. Kur-
an fisnik, në mënyrë të qartë, përshkruan ndalimin e cënimit të gjenea-
logjisë së fëmijëve, duke ndaluar praktikën e adoptimit që ishte zakon në 
atë kohë, ku dikush ia falte ose ia dhuronte fëmijën dikujt tjetër. Allahu i 
Madhërishëm në Kuran theksoi: 

                                                 
6 Transmetuar prej Tirmidhiut, me nr. 1921. 
7 Shih: Muhamed bin Husejn El Astrushini, “Ahkam Es Sigar”, Darul Kutub El Il-

mijeh”, 1997. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

34 

ْوما جعل أزواجكم اللائي تظاهرون منـهن أمهاتكم وما جعل أدعياءكم  ... َُْ َ ِ ِْ َْ ُ ََ ََ ََ َ َ َ ََ َ َُ َّ ُِ َِ َُّ َ ُ ُِ َ ُ َّْ
َأبـناءكم ذلكم قـولكم ϥفـواهكم والله يـقول الحق وهو يـهدي السبيل  ِ َّ ِ ْ ََ َ ََ َُ َ ََّ ْ َُ ُ َُُّ ْ ْ ْ ُْ ُ ُِ ِْ ِ ُ ْ َ َ َ َْ)٤ (

َادعوهم لآʪئهم هو أقسط عند ْ ِْ ُ َ ْ َ َ ُ ُْ ِِْ ََ ِ ِ الله فإن لم تـعلموا آʪءهم فإخوانكم في الدينُ ِّ ِ ْ ُْ ُ َ َْ ِ َِ َُ َْ َ ُ َ َ َْ ْ َِّ 
“(Allahu) Nuk i ka bërë fëmijët e adoptuar bijë tuajt të vërtetë. Kjo 
është vetëm fjalë juaja në gojën tuaj, por Allahu thotë të vërtetën 
dhe udhëzon në rrugë të drejtë. I thirrni ata (fëmijët e adoptuar) me 
emrat e baballarëve të tyre! Kjo është më e drejtë tek Allahu. E, 
nëse nuk e dini (emrin) e etërve të tyre, ata janë vëllezërit tuaj për 
nga besimi.” (El Ahzab, 4-5)  
Madje-madje, për t’i ruajtur të drejtat e fëmijëve, që mos të jenë si 

mall që dhurohen nga një person te tjetri, dhe mos të harrohet prejardhja 
dhe gjenealogjia e tyre, ua ndaloi edhe vetë fëmijëve që të deklarojnë se 
janë të pseudoprindit, nëse ata e dinë prindin e tyre të vërtetë8. Seid bin 
Ebi Vekasi, r.a., transmeton se Muhamedi, a.s., kishte thënë:  

َْ ادعىِ إلىِ غير أبيه، وهو يـعلم َّ أنه غيـرِ أبيه فالجنة علمَن ْ َُ َْ َ ِ َِ َ َُ ُْ َُ ََ َْ َُ َ ٌه حراميَْ َ َ ِ 
“Kush pretendon se ai është i dikujt tjetër përveçse i prindit të 
tij, dhe ai e di se ai nuk është prindi i tij, Xheneti është i nda-
luar për të.”9 
Mirëpo, për të ruajtur dinjitetin e të miturit dhe për të treguar kujdesin 

e duhur, Islami mbështet përkujdesjen për fëmijët e braktisur, që shpesh 
janë të lindur jashtë martese ose si pasojë e prostitucionit, kur prindërit i 
braktisin për të fshehur veprën e tyre të turpshme. Sepse, pavarësisht vep-
rës së prindërve, fëmija nuk është fajtor. Islami, me virtytet e tij të larta, 
na obligon që si shoqëri të kujdesemi për këta fëmijë dhe t’u sigurojmë 
mbrojtje dhe edukim. 

Juristët islamë theksojnë se ky obligim fillimisht bie mbi supet e shte-
tit, por nëse shteti dështon, atëherë përgjegjësia kalon te shoqëria islame, 
duke pasur parasysh detyrimin për të mbrojtur të miturit në përgjithësi. 
Zoti i Madhërishëm thotë në Kuranin fisnik: 
                                                 
8 Fikhu-Jurisprudenca Islame, Prof. Driton Arifi. 
9 Transmeton Buhariu në Sahihun e tij (me nr: 6766), si dhe të tjerët.  



Mr. Ekrem MAQEDONCI / TË DREJTAT E TË MITURVE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

35 

ِّفإن َّ لم تـعلموا آʪءهم فإخوانكم في الدين ْ ُْ ُ َ َْ َ َُ ُْ َ َ ْ 
“Dhe ju, nëse nuk i dini prindërit e tyre, dijeni se ata janë vëllezërit 
tuaj!” (El Ahzab, 5). 
Pra, edhe nëse nuk e dini se kush janë prindërit e tyre, ju kujdesuni 

për ta, dhe shfaqni mirësi dhe humanitet ndaj tyre, ngase edhe ata janë 
vëllezër tuaj!  

E drejta e jetimit për jetë të dinjitetshme 

Në jurisprudencën islame, kujdesi ndaj jetimit (el-jetim) konsiderohet 
një detyrim i madh moral dhe fetar, që përket jo vetëm individit, por edhe 
shoqërisë në tërësi. Termi “jetim” në kontekstin islamik i referohet fëmi-
jës që humbet babanë para se të arrijë moshën e pjekurisë. Kjo sepse, në 
strukturën tradicionale familjare islame, babai përbënte autoritetin ligjor 
dhe ekonomik të familjes, dhe mungesa e tij linte fëmijën në një pozicion 
të cenueshëm, duke e bërë detyrimin për mbrojtjen, ushqimin, edukimin 
dhe mirëqenien e tij një obligim të qartë fetar dhe shoqëror10.  

Islami ka ngritur statusin e jetimit në një nivel të lartë dinjiteti dhe e 
ka bërë përkujdesjen ndaj tij pjesë të pandashme të sistemit të drejtësisë 
dhe mëshirës sociale. Kurani famëlartë e përmend jetimin në disa ajete, 
duke e vendosur mbrojtjen e tij ndër detyrimet themelore të besimtarit. 
Në suren Ed Duha thuhet: 

ْفأما الْيتيم فلا تـقهر َ ْ ََّ ََ ََ َِ َ 
 “Prandaj, mos e shtyp jetimin!” (Ed Duha: 9). 

Ndërsa në suren En Nisa thuhet: 

ًإن الذين ϩكلون أموال اليْـتامى ظلما إنما ϩكلون في بطوĔم ʭرا َْ ِِ ُِ ُ ُ ُُ َِ َ َُ ُْ َْ َََِّ ًِ ْ ٰ َ َ َ َ َْ َ َّ ًوسيصلون سعيرا َّ ِ َ ََ َْ ْ َ َ    
“Ata që pasurinë e jetimëve e hanë padrejtësisht, me të vërtetë e 
mbushin barkun me zjarr dhe do të digjen në zjarr të flaktë.” 
(Kuran, 4:10). 
Këto ajete shërbejnë si bazë për konceptin juridik islam mbi ndalimin 

e abuzimit me pasurinë e jetimit dhe për detyrimin për ta ruajtur atë me 

                                                 
10 Dr. Jusuf El Karadavi, “Fikhu Zekah”, Muesesetu Rrisaleh, Bejrut, 1995. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

36 

besnikëri e drejtësi. Juristët islamë (fukahatë) nga të katër medhhebet ka-
në zhvilluar rregulla të qarta mbi kujdestarinë (el-velaje ose el-kefaleh), 
sipas të cilave kujdestari është përgjegjës për mirëqenien fizike, morale 
dhe financiare të jetimit deri në arritjen e pjekurisë.11 Ai ka detyrimin të 
administrojë pasurinë e jetimit vetëm për nevojat e tij themelore, pa e ce-
nuar ose përvetësuar atë. 

Pejgamberi Muhamed, a.s., ka theksuar shpërblimin e madh për kuj-
desin ndaj jetimëve, duke thënë: 

َأʭ وكافل اليتيم في الجنة هكذا َ َ ِ ََِّ َْ ِ ِ ْ ُ ِ ََ ًْ، وأشار ʪلسبابة والوسطى، وفـرج بـيـنـهما شيـئا”ََ َْ َ ََ َ َ َُ َ ََ ََّ َ ْ ُ ْ ِ ََّّ ِ َ َ. 
“Unë dhe ai që kujdeset për jetimin do të jemi bashkë në Xhe-
net si këta dy gishta.”12 
Ky hadith ilustron vlerën shpirtërore dhe shpërblimin hyjnor që fiton 

ai që merr përsipër kujdesin ndaj jetimit me sinqeritet dhe mëshirë. 
Në aspektin juridik, jurisprudenca islame e trajton kujdestarinë ndaj 

jetimit si një institucion ligjor që rrjedh nga parimi i përgjegjësisë shoqë-
rore (el mes’ulijje el ixhtimaije). Kur nuk ka të afërm të ngushtë që mund 
të kujdesen për jetimin, përgjegjësia kalon te komuniteti ose shteti islam, 
i cili është i detyruar të sigurojë ushqimin, edukimin dhe mbrojtjen e tij.13 
Ky detyrim buron nga koncepti i hisbe-s, që nënkupton mbikëqyrjen mo-
rale dhe sociale për ruajtjen e të drejtave publike dhe individuale. 

Përkujdesja ndaj jetimit në Islam nuk është thjesht një akt bamirësie, 
por një detyrim fetar (fard kifaje), me qëllim krijimin e një shoqërie të 
drejtë dhe të mëshirshme. Përmes këtij parimi, Islami synon ruajtjen e di-
njitetit të fëmijës, sigurimin e mirëqenies së tij dhe ndërtimin e një ko-
muniteti të bazuar mbi drejtësi, solidaritet dhe dashuri reciproke. 

Prandaj, pa u zgjatur më shumë, mund të themi se jurisprudenca isla-
me e sheh përkujdesjen ndaj jetimit si një përgjegjësi të pandashme të sis-
temit të të drejtave të të miturve, duke vendosur mekanizma ligjorë dhe 
moralë për mbrojtjen e tyre. Kjo përkujdesje, e mbështetur në parimet ku-

                                                 
11 Ibën Kudameh Elmakdesij, “El Mugnij” , 6/77, Darul Fikër (1985).  
12 Transmeton Buhariu me nr. 5304.  
13 Dr. Vehbi Zuhejli, “Fikhul Islam Ve Ediletuhu” 5/459, 2003, Darul Fikër. 



Mr. Ekrem MAQEDONCI / TË DREJTAT E TË MITURVE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

37 

ranore dhe pejgamberike, garanton që jetimi të mos ndihet i braktisur, por 
të trajtohet me dinjitet, dashuri dhe respekt, ashtu si e kërkon drejtësia 
hyjnore në Islam. 

E drejta e të miturit për edukim dhe arsimim 

Islami e ka vendosur edukimin si një të drejtë themelore dhe, njëko-
hësisht, si detyrim moral e fetar për çdo mysliman. Edukimi në Islam nuk 
është thjesht një proces intelektual, por edhe një mjet për ndërtimin e 
karakterit dhe formimin e personalitetit të drejtë të njeriut që në moshë të 
hershme. Allahu i Madhërishëm thotë: “O ju që besuat! Ruajeni veten dhe 
familjet tuaja nga zjarri…!” (Et Tahrim, 6) 

Ky ajet tregon se përgjegjësia e prindërve nuk kufizohet vetëm në si-
gurimin material të fëmijëve, por përfshin, në radhë të parë, formimin 
shpirtëror, moral dhe intelektual të tyre. 

Prej Seid Bin Elasi transmetohet se Muhamedi, a.s., ka thënë: 

ٍما نحل والد ولده نحلا أفضل من أدب حسن َ َ ٍَ ََ َْ ِ َ ََ ْ ً ْ ِ ُ َ ََ ٌَِ ََ. 
“Asnjë dhuratë më e mirë nuk i jepet një fëmije nga ana e pri-
ndit të tij sesa edukata e mirë.”14 
Ky hadith e vendos edukatën si dhuratën më të çmuar që një prind 

mund t’i japë fëmijës së vet, pasi ajo përbën themelin e një shoqërie të 
drejtë dhe të qëndrueshme. 

Juristët islamë theksojnë se edukimi i miturit përfshin disa dimensio-
ne kryesore: 

‐ Edukimi fetar: përfshin mësimin e parimeve të besimit, praktiki-
min e ibadeteve si namazi, abdesi dhe leximi i Kuranit, të cilat e 
lidhin fëmijën me Krijuesin dhe e mësojnë përgjegjësinë ndaj Tij. 

‐ Edukimi moral: përfshin zhvillimin e virtyteve dhe edukatës, si 
ndershmëria, mirësjellja me familjen dhe shoqërinë, respekti, dhe-
mbshuria dhe drejtësia; këto vlera ndërtojnë karakterin e fëmijës si 
anëtar i dobishëm i shoqërisë. 

                                                 
14 Transmeton Tirmidhiu në “Sunen” me nr. 1952. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

38 

‐ Edukimi kulturor: përfshin përvetësimin e dijes së përgjithshme, 
si shkrimi, leximi, shkollimi, si dhe aftësitë praktike dhe shkencore 
që i shërbejnë jetës dhe zhvillimit të komunitetit në përgjithësi15. 

Në këtë mënyrë, edukimi në islam është holistik, sepse synon zhvilli-
min e plotë të personalitetit mendërisht, shpirtërisht dhe shoqërisht16. 

Kjo e drejtë e të miturit është e garantuar nga ligji islam, dhe juristët e 
konsiderojnë si një detyrim të patjetërsueshëm për prindërit dhe shoqë-
rinë. Që nga koha e hershme e Medinës, institucionet arsimore islame 
kanë shërbyer si shembull i përkushtimit ndaj arsimit gjithëpërfshirës, 
duke përfshirë në procesin e mësimit të dyja gjinitë, vajzat dhe djemtë.17 

Në krahasim me të drejtat moderne të fëmijëve, të sanksionuara nga 
Konventa Ndërkombëtare për të Drejtat e Fëmijës (1989), qasja islame 
është shumë më e hershme dhe gjithëpërfshirëse, pasi lidh të drejtën për 
arsimim me përgjegjësinë morale dhe fetare ndaj Zotit dhe shoqërisë.  

Kështu që, Islami e konsideron edukimin si themelin e çdo të drejte 
tjetër, sepse vetëm përmes tij fëmija zhvillon vetëdijen për vlerat, të drej-
tat dhe detyrimet e tij, si individ dhe si pjesë e komunitetit. 

E drejta për pasuri dhe trashëgimi 

Në Islam fëmija i mitur gëzon të drejta të plota në aspektin material 
dhe pronësor, njësoj si çdo individ tjetër i shoqërisë. Këto të drejta janë të 
garantuara nga Kurani dhe Suneti i Pejgamberit, a.s. Një ndër këto të 
drejta themelore është e drejta për pasuri dhe trashëgimi. Allahu i Lartë 
thotë në Kuran: “Për burrat (qoftë edhe të mitur) ka pjesë nga ajo që lënë 
prindërit dhe të afërmit, dhe për gratë (qoftë edhe të miturat) ka pjesë nga 
ajo që lënë prindërit dhe të afërmit, pak apo shumë, sipas pjesës së cak-
tuar.” (En Nisa, 7) 

                                                 
15 Dr. Abdullah Nasih Udvan “Terbijetul Evladi fi El Islam” 1/221, “Darus Selam”, 

Kajro, 2002. 
16 Dr. Muhamed Bin Ahmed Es Salih “Et Tiflu fi Sheriatil Islamijeh” nga f. 81, 

Darul Metabi’ë El Ferezdek Et Tixharijeh” pa vit botimi. 
17 Po aty. 



Mr. Ekrem MAQEDONCI / TË DREJTAT E TË MITURVE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

39 

Ky ajet është historikisht revolucionar, sepse në shumë shoqëri para-
islame, fëmijët, e sidomos vajzat, nuk kishin asnjë të drejtë trashëgimie. 
Islami i shpalli të miturit pronarë ligjorë të pasurisë së lënë nga prindërit, 
pavarësisht moshës apo gjinisë. 

Po ashtu, për ta ruajtur pasurinë e të miturit dhe për të parandaluar 
keqpërdorimin, Kurani urdhëron që kujdestarët të mos ua japin pasurinë 
derisa të arrijnë moshën e pjekurisë dhe të jenë në gjendje ta menaxhojnë 
vetë. Allahu, xh.sh., thotë: “(Ju kujdestarët) Mos ua jepni të papjekurve (të 
miturve) pasurinë, që Allahu ua ka bërë mjet mbështetjeje.” (En Nisa, 5). 
Pra, mos ua jepni derisa ta arrijnë pjekurinë e të jenë në gjendje ta me-
naxhojnë pasurinë e tyre. 

Kjo tregon kujdesin e Islamit për ruajtjen dhe menaxhimin e pasurisë 
së të miturit. Sipas juristëve islamë, kujdestari ligjor ka detyrën të mbro-
jë, administrojë dhe rrisë pasurinë e fëmijës, pa e shfrytëzuar për përfitim 
personal. 

Imam Ebu Hanifeja dhe të tjerë kanë përcaktuar rregulla të qarta për 
menaxhimin e pasurisë së të miturit: 

- Kujdestari nuk mund ta shpenzojë pasurinë e fëmijës për veten ose 
për familjen e tij, përveç në raste nevoje të domosdoshme dhe gjith-
monë me drejtësi. 

- Ai duhet të mbajë një llogari të saktë dhe të ndershme për çdo për-
dorim të pasurisë së fëmijës. 

- ur fëmija arrin moshën e pjekurisë fizike dhe mendore, kujdestari 
është i detyruar t’i dorëzojë pasurinë e plotë atij18. 

Allahu thotë në Kuran: “Provokojeni jetimët derisa të arrijnë moshën e 
pjekurisë; e nëse shihni se janë bërë të mençur, atëherë dorëzojuni pasu-
rinë e tyre.” (En Nisa, 6). Ky ajet thekson se e drejta e fëmijës për pasuri 
është e shenjtë dhe mbrohet me një përgjegjësi të madhe morale dhe 
fetare. Kujdestari nuk është pronar, por vetëm mbajtës i përkohshëm i 
amanetit që i takon fëmijës, duke siguruar menaxhimin e drejtë dhe ruaj-
tjen e tij deri në pjekurinë e fëmijës. 

                                                 
18 Dr. Muhamed Alij Sajis “Ajatul Ahkam” 1/386, Dar “Ibën Kethir”, Damask, 

1999. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

40 

E drejta për kujdestari dhe mbrojtje sociale 

Pejgamberi, a.s., për kujdestarinë ndaj të miturit apo fëmijëve dhe fa-
miljes në përgjithësi, thotë: 

ِِكلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته ٌ ُّ ٍُّ 
“Secili prej jush është bari (kujdestar), dhe secili prej jush do 
të pyetet për kopenë e tij (anëtarët e familjes që i ka në përgje-
gjësi)19”. 
Ky hadith, edhe pse i përgjithshëm në kuptim, vendos një parim thel-

bësor për të miturit: “prindërit janë përgjegjës për fëmijët e tyre”. Madje, 
edhe në rast divorci, fikhu i ka dhënë rëndësi të veçantë çështjes së kujde-
starisë (hadaneh). Zakonisht, e drejta i takon nënës për shkak të afërsisë 
dhe kujdesit të saj, derisa fëmija të arrijë një moshë të caktuar. Pas kësaj, 
kujdestaria mund të kalojë tek babai, duke pasur gjithmonë parasysh 
interesin më të mirë të fëmijës.20  

Në vijim po përmendim disa shembuj nga jeta e Pejgamberit, a.s., se 
si ai ishte shembull i mëshirës për fëmijët. 

- Paramendojeni, edhe në namaz, kur Hasani dhe Husejni (nipërit e tij) 
hipnin mbi shpinën e tij, gjatë namazit, ai e zgjaste sexhden që mos 
t’i shqetësonte ata, dhe mos tua prishte qejfin si të mitur që ishin!21 

- Kur një sahab me emrin Akra bin Habis, r.a., e pa Pejgamberin, a.s., 
duke ledhatuar fëmijët, i tha atij: 

َِّإن لي عشرة من الولد ما قـبـلت واحدا منـهم، فـقال رسول الله  ُ َُ َ ََْ َُ ِْ ِ ًِ َ ُ َّْ َ ِ ََْ َ ًََ َ ِ َّ َمن لا يـرحم لا «: صلى الله عليه وسلمِ َْ َْ ََ ْ
ْيـرحم َْ ُ 

“Unë kam dhjetë fëmijë, dhe asnjëherë nuk e kam puthur as-
njërin prej tyre.22” Pejgamberi, a.s., iu përgjigj: “Kush nuk 
mëshiron, nuk do të mëshirohet.” 

                                                 
19 Transmeton Buhariu me nr. 2554, Muslimi me nr. 1829. 
20 Dr. Abdurrahman Sabuni “Nidhamul Usreti ve Hal Mushkilatuha fi Davil Islam” 

nga f. 192. “Darul Fikër”, Damask, 2001. 
21 Këtë tregim e transmeton Nesaiu me nr. 1141. 
22 Transmeton Buhariu me nr. 5997, dhe Muslimi, me nr. 2318. 



Mr. Ekrem MAQEDONCI / TË DREJTAT E TË MITURVE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

41 

Këta shembuj tregojnë qartë se Islami kërkon trajtim me dashuri, 
mëshirë dhe respekt për fëmijët apo të miturit. 

Të drejtat e të miturve në kohët moderne 

Të drejtat e fëmijëve përbëjnë një nga temat më të rëndësishme të 
shoqërisë bashkëkohore, pasi nga mënyra se si trajtohen fëmijët varet e 
ardhmja e çdo kombi. Në vitin 1989, Organizata e Kombeve të Bashkua-
ra miratoi Konventën për të Drejtat e Fëmijës23, një dokument historik që 
shënoi një hap të madh drejt mbrojtjes universale të të miturve. Kjo kon-
ventë garanton një sërë të drejtash themelore, duke përfshirë të drejtën 
për jetë, arsim, kujdes shëndetësor, identitet, pjesëmarrje në jetën shoqë-
rore, si dhe mbrojtje nga abuzimi, shfrytëzimi dhe dhuna. 

Megjithatë, parimet mbi të cilat është ndërtuar kjo konventë nuk janë 
të reja për njerëzimin. Në fakt, shumë prej tyre gjenden të përfshira në 
mësimet fetare dhe filozofike që nga kohët e hershme. Veçanërisht Isla-
mi, qysh para 14 shekujsh, ka vendosur një sistem të gjerë parimesh mo-
rale e ligjore për mbrojtjen dhe të drejtat e fëmijëve. Ai njeh të drejtën e 
fëmijës për jetë, për përkujdesje ushqimore, veshmbathje dhe shënde-
tësore, për arsimim dhe për trajtim me dashuri e konsideratë. Në tekstet 
islame, përgjegjësia e prindërve për edukimin dhe mirëqenien e fëmijës 
është një detyrim moral dhe fetar, që lidhet ngushtë me drejtësinë dhe 
përgjegjësinë shoqërore. 

Megjithatë, realiteti bashkëkohor shpesh tregon një mospërputhje midis 
parimeve dhe praktikës. Në shumë vende myslimane, si edhe në vende të 
tjera të botës, fëmijët vazhdojnë të përballen me probleme serioze si varfë-
ria, puna e fëmijëve, mungesa e qasjes në arsim cilësor, si dhe pasojat e 
luftërave dhe migrimit. Arsyeja kryesore për këtë qëndron në mungesën e 
institucioneve të forta, nivelin e ulët të zhvillimit ekonomik dhe në mun-
gesën e zbatimit efektiv të ligjeve që duhet t’i mbrojnë të miturit. 

                                                 
23 Shih: Konventa mbi të Drejtat e Fëmijës, Miratuar nga Asambleja e Përgjithshme 

e Organizatës së Kombeve të Bashkuara me 20 nëntor 1989! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

42 

Në këtë kontekst, sfida e vërtetë e kohëve moderne nuk është vetëm 
njohja e të drejtave të fëmijëve, por zbatimi i tyre praktik dhe i qëndru-
eshëm. Kjo kërkon bashkëpunim të ngushtë midis shtetit, institucioneve 
arsimore, organizatave të shoqërisë civile dhe komuniteteve fetare e kul-
turore. Vetëm përmes një përpjekjeje të përbashkët mund të sigurohet që 
çdo fëmijë, pavarësisht prejardhjes apo besimit, të rritet në kushte di-
njitoze, me mundësi të barabarta për zhvillim dhe me mbrojtje të plotë 
nga çdo formë abuzimi. 

Si përfundim, mund të themi se mbrojtja e të drejtave të fëmijëve për-
bën një detyrim moral, ligjor dhe njerëzor, që reflekton nivelin e zhvilli-
mit dhe humanizmit të një shoqërie. Vetëm kur të miturit trajtohen me 
respekt dhe drejtësi, mund të flitet për një të ardhme më të ndritur dhe më 
të drejtë për të gjithë. 

Përfundim 

Siç është theksuar më lart, Islami i ka garantuar të miturit një sistem 
të plotë të të drejtave që përfshin të drejtën për jetën dhe mbrojtjen fizike, 
të drejtën për identitet dhe prejardhje, të drejtën për edukim dhe arsimim, 
për pasuri dhe trashëgimi, si edhe të drejtën për kujdestari dhe mbrojtje 
sociale etj. Këto të drejta përbëjnë një bazë të fortë për zhvillimin e shë-
ndetshëm fizik, mendor dhe shpirtëror të fëmijës. 

Prandaj, si përfundim mund të theksohet se Pejgamberi, a.s., ka qenë 
modeli më i përsosur i kujdesit, dhembshurisë dhe respektit ndaj fëmi-
jëve, duke e ngritur statusin e tyre në një nivel të lartë moral e shoqëror. 

Shoqëria islame bashkëkohore ka detyrim moral dhe fetar që t’u rik-
thehet këtyre parimeve dhe t’i zbatojë ato në praktikë. Vetëm në këtë 
mënyrë mund të sigurohet që të miturit të rriten në një ambient të sigurt e 
të shëndetshëm dhe të formohen si individë të përgjegjshëm, të lumtur 
dhe të devotshëm. 

 
 
 
 
 



Mr. Ekrem MAQEDONCI / TË DREJTAT E TË MITURVE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

43 

 
Mr. Ekrem MAQEDONCI 

THE RIGHTS OF MINORS IN ISLAMIC 
JURISPRUDENCE 

Abstract 
One of the most important features of Islam as a religion is that it 
organizes life from the moment a person is born until his death. 
Islam has not left man without guidance, whether in the spiritual 
and moral aspects, or in the family, vital and legal aspects. 
One of the most sensitive issues of society, to which Islam has 
attached special importance, is the protection of children and the 
rights of minors. 
The rights of minors in Islamic jurisprudence constitute one of the 
fundamental pillars of social and moral protection in Islamic 
society. Islamic law (fiqh) treats minors as individuals with dignity 
and a special legal status, providing them with special protection in 
the spiritual, material and social aspects. Among the main rights 
that are guaranteed are: the right to life and protection from the 
moment of birth, the right to food and parental care, the right to 
inheritance, the right to education and moral upbringing, etc. 
Islamic jurisprudence also establishes clear criteria for the criminal 
and civil responsibility of minors, distinguishing between the ages 
of childhood and puberty as the age of criminal responsibility. These 
provisions reflect a balanced approach between protection and 
education, aiming at the healthy physical, intellectual and spiritual 
development of the child. In this way, Islamic jurisprudence not 
only lays down the legal basis for the protection of minors, but also 
contributes to the construction of a just and stable society. 
Therefore, this paper aims to present the fundamental rights that 
Islam has guaranteed to minors, relying on the sacred texts and 
Islamic jurisprudence, as well as to make a comparison with the 
contemporary approach to children's rights. 
Keywords: minor, right, life, identity, education, welfare, guardianship, 

inheritance. 





KUD:	28	‐74(05)	
348	:28	‐74(05)	

Dr. Blerim VELIU 

KONCEPTI I DREJT˙SIS˙ N˙ ISLAM 
DHE TE T˙ TJER˙T 

Abstrakti 
Ky punim trajton në mënyrë të thelluar konceptin e drejtësisë, du-
ke e shqyrtuar atë në tri dimensione: filozofik, teologjik dhe juri-
dik. Fillimisht paraqitet kuptimi gjuhësor dhe racional i drejtësisë, 
si dhe mënyra se si ajo është interpretuar nga disa nga shkollat is-
lame. Më tej, punimi pasqyron mendimet e filozofëve klasikë dhe 
modernë - nga Platoni e Aristoteli, deri te Kanti, Rousseau dhe 
Rawlsi - duke i krahasuar këto me qasjen islame ndaj drejtësisë si 
vlerë universale dhe hyjnore. 
Në pjesën qendrore, analiza fokusohet në mënyrën se si Kurani 
dhe Suneti e konceptojnë drejtësinë si bazë të rendit moral, shoqë-
ror dhe ligjor. Përmes analizës semantike të ajeteve kuranore dhe 
mendimeve të disa dijetarëve klasikë e bashkëkohorë, autori argu-
menton se drejtësia në Islam është qëllim parësor i Sheriatit dhe 
themel i marrëdhënies ndërmjet njeriut dhe Zotit. 
Punimi përfundon me konstatimin se drejtësia, sipas Islamit, nuk 
është vetëm normë ligjore apo kategori etike, por një parim i për-
hershëm që përshkon gjithë qenien dhe veprimin njerëzor. Ky hu-
lumtim kontribuon në ndriçimin e dimensionit krahasimor të 
drejtësisë ndërmjet mendimit islam dhe atij perëndimor, duke 
dëshmuar për aktualitetin e përhershëm të qasjes kuranore. 

Fjalë kyçe: drejtësia, Islami, Kurani, Sheriati, filozofia, Kant, 
Rawls. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

46 

Hyrje 

Drejtësia është një nga konceptet më themelore dhe më universale në 
historinë e mendimit njerëzor. Ajo ka qenë objekt reflektimi për filozofë, 
teologë dhe juristë, të cilët, në mënyra të ndryshme, kanë tentuar ta kup-
tojnë dhe të përcaktojnë thelbin e saj. Në çdo shoqëri, kulturë dhe traditë, 
drejtësia përbën bazën e organizimit moral, shoqëror dhe ligjor, duke ga-
rantuar barazi, rend dhe stabilitet. 

Në kontekstin Islam, drejtësia nuk është vetëm një normë etike apo 
ligjore, por një parim hyjnor që përshkon të gjitha dimensionet e jetës 
njerëzore. Kurani dhe Suneti e paraqesin drejtësinë si bosht të jetës indi-
viduale dhe shoqërore, duke e lidhur ngushtë me moralin, marrëdhëniet 
ndërpersonale dhe detyrimet ndaj Zotit. Në të njëjtën kohë, koncepti i 
drejtësisë në mendimin perëndimor ka marrë trajta të ndryshme, duke u 
bazuar në marrëveshjen shoqërore, të drejtat natyrore dhe parimet e pa-
anshmërisë. 

Ky punim synon të shqyrtojë konceptin e drejtësisë në një perspektivë 
krahasimore, duke analizuar qasjen islame dhe atë të filozofëve klasikë e 
modernë. Analiza synon të theksojë se, pavarësisht nga dallimet kulturore 
dhe historike, drejtësia mbetet një vlerë universale, thelbësore për rregu-
llimin e shoqërisë dhe realizimin e mirëqenies njerëzore. Përmes këtij 
studimi, synohet gjithashtu të evidentohen mënyrat se si Sheriati e shpa-
los drejtësinë si qëllim dhe si mjet, duke treguar aktualitetin e përhershëm 
të mesazhit kuranor dhe universalitetin e parimeve islame. 

Koncepti i drejtësisë në Islam dhe te të tjerët 

Mendimtarët, filozofët dhe personalitetet e ndryshme të historisë, në 
periudha dhe kultura të ndryshme, kanë dhënë mendime të larmishme 
rreth botëkuptimit të drejtësisë. Secili prej tyre e ka interpretuar këtë no-
cion në përputhje me bindjet dhe pikëpamjet e veta, gjë që bën që kon-
cepti i drejtësisë të marrë trajta të ndryshme në çdo kulturë apo civilizim, 
varësisht nga niveli i zhvillimit kulturor dhe shoqëror. 

Nisur nga ky fakt, mund të themi se drejtësia është ndjenja e brend-
shme e shpirtit për drejtësi dhe drejtshmëri. Ajo përbën një ndër Emrat 



Dr. Blerim VELIU / KONCEPTI I DREJTËSISË NË ISLAM... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

47 

Hyjnorë të Allahut të Lartësuar, sepse Ai, i Madhëruar qoftë, nuk ndiko-
het nga dëshirat apo prirjet që mund ta shtyjnë në padrejtësi në gjykim. 
Drejtësia, në thelb, është gjykim sipas së vërtetës. 

Drejtësia sipas përdorimit gjuhësor 

Fjala “drejtësi” ka një përdorim të gjerë ndër të gjithë popujt e botës, 
për shkak të peshës dhe rëndësisë që përfaqëson. Ndër njerëz, “i drejtë” 
quhet ai person i cili fjala, gjykimi dhe dëshmia e tij janë të pranueshme 
dhe të besueshme. Në gjuhën arabe, drejtësia nënkupton qëndrueshmëri 
dhe veprim të drejtë. Thuhet, për shembull: “Ky është një gjykim i drejtë, 
jo i shtrembër”, sepse shtrembërimi është e kundërta e drejtësisë.1 

Po ashtu, drejtësia nënkupton barazi dhe maturi2. Ajo përfshin edhe 
korrigjimin e devijimit, sado i vogël të jetë ai, dhe është njëkohësisht 
shprehje e urtësisë3. Në gjuhën kuranore, drejtësia shpesh identifikohet 
me “kist”, që nënkupton barazi në peshore; thuhet: “kasata” kur dikush 
ka bërë drejtësi4. 

Drejtësia përkufizohet edhe si gjendja e mesme midis teprimit dhe 
mangësisë, pra maturia, qëndrueshmëria dhe prirja kah e vërteta. Ajo 
është e kundërta e padrejtësisë; thuhet: “Ai bëri drejtësi midis palëve”, që 
do të thotë: “u tregua i drejtë dhe nuk bëri padrejtësi.”5. 

Në këtë mënyrë, termat “adl” dhe “kist” në gjuhën arabe përdoren për 
të shprehur kuptime të afërta që lidhen me drejtësinë dhe barazinë. 

Te mutezilinjtë drejtësia përbën njërin ndër pesë parimet themelore të 
doktrinës së tyre. Sipas tyre, askush nuk mund të quhet mutezili nëse nuk 

                                                 
1 Shih: El Ez’herij, Tehdhibu El Lugha, vëll. 3, f. 485! 
2 Shih: El Husejn bin Muhamed Ed Damganij, El Vuxhuh ve En Nedhair, vëll. 2, f. 

79; Eshref Taha Ebu Deheb, El Mu‘xhem El Islami, vendi i përmendur më sipër, 
vëll. 2, lënda: adele! 

3 Shih referencën e mësipërme!  
4 Shih: El Xhurxhani, Esh Sherif. Kitab El Tarifat, f. 170! 
5 Shih: Omer, Ahmed Muhtar. El Meknez El Kebir, nën fjalën “Adl”! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

48 

i pranon këto pesë parime6. Në thelb, koncepti i tyre për drejtësinë nën-
kupton “veprim në përputhje me urtësinë7”. 

Me këtë nocion, ata synojnë të afirmojnë lirinë dhe përgjegjësinë nje-
rëzore për veprimet e veta, në kundërshtim me idenë e xhebrit (paracak-
timit të detyrueshëm), e cila kishte përhapje në kohën e Benu Umejëve. 
Mutezilitët kanë dhënë përkufizime të shumta për drejtësinë, që kanë për 
qëllim mbrojtjen e parimit të vullnetit të lirë8. 

Nga ana tjetër, dijetarët e Ehli Sunetit dhe Xhematit kanë zhvilluar 
diskutime të gjera dhe të hollësishme, në kundërshtim me këtë qasje, du-
ke argumentuar se drejtësia hyjnore nuk bie ndesh me paracaktimin e 
Allahut dhe as me përgjegjësinë njerëzore. 

Ndër gjuhëtarët arabë, termi “‘adl” ka një përdorim të veçantë që nuk 
lidhet me asnjërin nga kuptimet e mësipërme. Ata e përdorin atë për të 
shprehur kalimin e një fjale nga rrënja e saj themelore në një degë ose 
formë tjetër morfologjike. Ky përdorim është thjesht gjuhësor, pa për-
mbajtje etike apo teologjike9. 

Shtrirja e gjerë e përdorimit të termit “‘adl - drejtësi” në fusha të 
ndryshme të dijes, si dhe ndryshimi i kuptimit sipas formës gramatikore, 
e bën këtë term pjesë të asaj që gjuhëtarët e quajnë “fjalë fisnike” (el el-
faẓ esh sherīfe). 

Kështu, fjala “‘adl - drejtësi” gjendet e përdorur në shumë disiplina 
me domethënie të ndryshme, ndërsa vetë kuptimi i drejtësisë shprehet në 
gjuhën arabe me forma të ndryshme fjalësh, por me të njëjtin themel.  

Të dy këta tregues - përdorimi i gjerë dhe shumëkuptimësia - dësh-
mojnë për rëndësinë e konceptit të drejtësisë, si nga aspekti i termit që e 
shpreh, ashtu edhe nga aspekti i përmbajtjes që ai mbart. 

                                                 
6 Shih: El Hajat, El Intisar ve Red ala Ibën Ravendi, f. 17; El Avva, El Medaris El 

Fikërije El Islamije, f. 202! 
7 Shih: Ali Sami El Neshar, Neshetul El Fikër El Felsefij fil Islam, vëll. 1, f. 433; 

dhe për detajimin e çështjes; shih: El Ava, më parë, f. 224-232! 
8 Shih: referencën e mësipërme f. 224-225! 
9 Shih: Ebu El Fat’h Uthman bin Xhini, El Hasais, vëll. 1, f. 53; vëll. 3, f. 184, 264, 

270! 



Dr. Blerim VELIU / KONCEPTI I DREJTËSISË NË ISLAM... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

49 

Drejtësia te filozofët dhe juristët 

Koncepti i drejtësisë ka qenë ndër më të debatuarit në historinë e 
mendimit njerëzor. Përkufizimet dhe qasjet ndaj saj ndryshojnë sipas pe-
riudhave, shkollave filozofike dhe zhvillimeve shoqërore. Më poshtë pa-
raqiten disa nga mendimet më përfaqësuese të filozofëve dhe të juristëve 
mbi drejtësinë. 

1. Drejtësia në filozofinë klasike 

Platoni (427-347 p.e.s.) 
Në veprën e tij “Republika”, Platoni e koncepton drejtësinë si harmo-

ni e përgjithshme që sundon si në shpirtin e njeriut, ashtu edhe në shtet. 
Ai pohon se drejtësia arrihet kur secila pjesë e shpirtit (arsyeja, pasioni 
dhe dëshira), dhe secila klasë shoqërore (udhëheqësit, rojet dhe punëto-
rët), e kryen funksionin e vet në mënyrë të rregullt dhe pa ndërhyrje në 
funksionet e tjetrit. Në këtë kuptim, drejtësia është rendi dhe ekuilibri i 
brendshëm, dhe jo vetëm ndëshkimi apo shpërblimi10. 

 
Aristoteli (384-322 p.e.s.) 
Aristoteli e konsideron drejtësinë si virtytin më të lartë që përfshin të 

gjitha virtytet e tjera. Në veprën “Etika Nikomake” ai e ndan drejtësinë 
në dy lloje kryesore: 

‐ Drejtësia shpërndarëse (distributive) - që ka të bëjë me ndarjen e 
pasurive dhe privilegjeve në bazë të meritës, dhe; 

‐ Drejtësia ndreqëse (korrigjuese) - që synon rikthimin e barazisë, 
kur ndodh padrejtësia midis palëve. 

Për Aristotelin drejtësia është “t’i jepet secilit ajo që i takon11”. 
 
 
 

                                                 
10 Shih: Platoni, “Republika”, Libri IV, f. 89! 
11 Shih: Aristotle, “Nicomachean Ethics”, Book V f. 4–6! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

50 

2. Drejtësia në filozofinë moderne 

Thomas Hobbes (1588-1679) 
Në veprën Leviathan, Hobbes argumenton se në gjendjen natyrore 

nuk ekziston drejtësia, pasi mungon ligji. Drejtësia lind vetëm kur njerë-
zit hyjnë në kontratë shoqërore dhe vendosin rregulla të përbashkëta për 
sigurinë dhe mbijetesën e tyre. Në këtë kuptim, drejtësia është respektimi 
i marrëveshjeve që sigurojnë rendin shoqëror12. 

 
John Locke (1632-1704) 
Locke e lidh drejtësinë me ruajtjen e të drejtave natyrore të individit: 

jetën, lirinë dhe pronën. Çdo shkelje e këtyre të drejtave përbën padrejtë-
si. Sipas tij, funksioni themelor i shtetit është mbrojtja e këtyre të drej-
tave13. 

 
Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) 
Rousseau e shikon drejtësinë si rezultat të vullnetit të përgjithshëm 

(volonté générale), i cili duhet të përfaqësojë interesin e përbashkët dhe 
jo interesat individuale. Drejtësia, sipas tij, është ajo që përputhet me 
vullnetin e përgjithshëm të shoqërisë14. 

3. Drejtësia në mendimin juridik modern 

Immanuel Kant (1724-1804) 
Kant e përkufizon drejtësinë si kushti që mundëson bashkëjetesën e 

lirë të njerëzve, në përputhje me ligje universale të arsyes. Ai thekson se 
drejtësia është respektimi i lirisë së tjetrit dhe i ligjit moral15. 

 
 
 

                                                 
12 Shih: Hobbes, “Leviathan”, 1651, f. 22! 
13 Shih: Locke, “Two Treatises of Government”, 1690, f. 8! 
14 Shih: Rousseau, “The Social Contract”, 1762, f. 2! 
15 Shih: Kant, “Metaphysics of Morals”, 1797! 



Dr. Blerim VELIU / KONCEPTI I DREJTËSISË NË ISLAM... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

51 

John Rawls (1921-2002) 
Rawlsi zhvilloi teorinë e njohur “Justice as Fairness” (Drejtësia si Pa-

anshmëri). Sipas tij, drejtësia është “virtyti i parë i institucioneve sho-
qërore”. Ai propozon dy parime themelore: 

‐ Çdo person ka të drejtë për liri themelore të barabartë, dhe; 
‐ Pabarazitë janë të pranueshme vetëm nëse përfitojnë më të dobëtit 

dhe nëse pozicionet e privilegjuara janë të hapura për të gjithë në 
mënyrë të barabartë16.17 

 
Hans Kelsen (1881-1973) 
Kelseni, në veprën “Pure Theory of Law”, e trajton drejtësinë si një 

vlerë etike, jo si koncept juridik. Sipas tij, e drejta (ligji pozitiv) nuk është 
domosdoshmërisht e drejtë, sepse drejtësia përfaqëson një ideal moral që 
njeriu synon ta arrijë, por që nuk realizohet kurrë në mënyrë të plotë18. 

 
Nga analizimi i mendimeve të filozofëve dhe juristëve del se drejtësia 

është një koncept universal, por interpretohet ndryshe në varësi të 
kontekstit: 

‐ Te filozofët klasikë, lidhet me virtytin, harmoninë dhe rendin mo-
ral. 

‐ Te filozofët modernë, buron nga marrëveshja shoqërore dhe liritë 
individuale. 

‐ Te juristët bashkëkohorë, shihet si vlerë rregulluese dhe si kriter i 
paanshmërisë në rendin shoqëror dhe ligjor. 

Në përmbledhje, drejtësia mund të përkufizohet si: “Parimi themelor 
moral dhe shoqëror që kërkon barazi, paanshmëri dhe dhënien e secilit 
asaj që i takon, në përputhje me arsyen dhe ligjin.” 

                                                 
16 Shih: Rawls, “A Theory of Justice”, 1971! 
17 Sipas parimit të dallimit të Rawls-it, pabarazitë janë të justifikueshme vetëm nëse 

ato sjellin përfitime reale për shtresat më të pafavorizuara të shoqërisë dhe nëse të 
gjitha pozicionet mbeten të hapura në mënyrë të barabartë për këdo që zotëron 
aftësitë dhe mundësitë për t’i arritur ato. 

18 Shih: Kelsen, “Pure Theory of Law”, 1934! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

52 

Drejtësia në këndvështrimin Islam 

Në thelbin e çdo sistemi hyjnor që Allahu ka shpallur qëndron drejtë-
sia. Nëse njeriu mediton argumentet dhe dispozitat e fesë, kupton se the-
meli i misionit profetik dhe arsyeja e dërgimit të librave qiellorë është 
vendosja e drejtësisë ndërmjet njerëzve. Allahu i Madhëruar thotë: “Ne i 
dërguam të dërguarit Tanë me argumente të qarta, dhe me ata zbritëm Lib-
rin dhe peshoren (drejtësinë), që njerëzit të jenë të drejtë me njëri-tjetrin.” 
(El Hadid, 25). 

Ndër dijetarët që kanë trajtuar me thellësi këtë koncept janë Ibën Ka-
jimi dhe Ibën Tejmije (Allahu i mëshiroftë). Ibën Kajimi, duke e komen-
tuar këtë ajet, thotë: “Këtu flitet për drejtësinë, për të cilën janë krijuar 
qiejt dhe toka. Kur shfaqen shenjat e drejtësisë dhe manifestimi i saj 
bëhet i dukshëm, aty qëndron ligji dhe feja e Zotit19.” 

Ndërsa, Ibën Tejmije thekson: “Drejtësia është ndërthurja e fesë, e së 
vërtetës dhe e mirësisë me të gjitha llojet e saj20.” 

Kuptimi i drejtësisë në Islam nuk kufizohet vetëm në përkufizime 
teorike, por shtrihet edhe në mënyrat dhe mjetet që çojnë drejt saj. Këtë e 
dëshmon hadithi që transmeton Abdurrahman bin Ebi Bekër, ku tregohet 
se i Dërguari s.a.v.s. ka thënë: “Kam qenë prezent në shtëpinë e Abdullah 
bin Xhudanit gjatë një aleance (në kohën paraislame), të cilën, po të 
thirresha në Islam, do t’iu përgjigjesha. Ata u betuan se do t’i kthenin të 
drejtat pronarëve të tyre dhe se asnjë zullumqar nuk do të shtypë të 
pafajshmin.”21  

Pra, këtu bëhet fjalë për një aleancë të virtytit, e cila ishte organizuar 
gjatë kohës së injorancës (xhahilije), ndërsa i Dërguari صلى الله عليه وسلم pohon se “po 
të thirresha në Islam, do t’iu përgjigjesha”, pa marrë parasysh nëse ajo 
ishte organizuar nga individë jomyslimanë dhe pa motiv fetar. 

                                                 
19 Shih: Ibën Kajim, Et Turuk El Hukmije, vëll, 1, f. 31! 
20 Shih: Ibën Tejmije, Mexhmu El Fetva, vëll. 28, f. 254! 
21 Transmeton: Muhamed dhe Abdurrahman bin Ebu Bekër, Ibën El Mulekin, El 

Bedër El Munir (vëllimi 7, f. 325), dhe thotë se hadithi është i saktë. 



Dr. Blerim VELIU / KONCEPTI I DREJTËSISË NË ISLAM... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

53 

Ky hadith dëshmon se drejtësia është një vlerë universale, të cilën fe-
ja islame e afirmon edhe në marrëveshje të bëra para shpalljes së saj, për 
sa kohë ato përputhen me parimet e së drejtës dhe të së mirës. 

Nëse lëmë mënjanë drejtësinë në kuptimin mutezilit dhe atë thjesht 
gjuhësor, të cilat nuk lidhen drejtpërdrejt me qëllimet kuranore, bëhet e 
domosdoshme t’i drejtohemi Kuranit Famëlartë për të shqyrtuar vendet 
ku përmendet drejtësia dhe nocionet e saj.  

Vetëm kështu mund të përcaktojmë nëse përmendja e tyre përfaqëson 
një qëllim (maksid) kuranor në vetvete, apo janë dispozita të veçanta prej 
të cilave nuk del një qëllim i pavarur, siç pretendojnë disa prej dijetarëve. 

Drejtësia në tekstet kuranore 

Analiza gjuhësore dhe semantike e termit “El Adl” në Kuran 

Në kuadër të këtij punimi, pas shqyrtimit të një vargu hulumtimesh li-
dhur me termin el-‘adl (drejtësia), janë trajtuar disa prej më të rëndësish-
meve, duke iu referuar studimeve të disa dijetarëve bashkëkohorë. Ndër 
ta, veçohet Dr. Muhamed Hasan Xhebel, i cili ka paraqitur kuptimet e 
shprehjes “el adl” dhe të formave të saj në Kuranin fisnik. Pas një analize 
të hollësishme të vendeve të përdorimit të kësaj fjale në tekstin kuranor, 
ai ka arritur në përfundimin se ajo përdoret në të gjitha rastet me kupti-
min e drejtësisë, që është e kundërta e padrejtësisë, përjashto katër raste 
të veçanta.22 Ndërkaq, dijetari tjetër, Ed Damiganiu, përmend se fjala 
“drejtësi” në Kuranin fisnik interpretohet në pesë kuptime kryesore: 
shpërblim (fida), drejtësi në sjellje (insaf), vlerë (kime), dhe dëshmia “La 
ilaha illallah”23.  

Fjala “drejtësi” dhe format e saj rrjedhore janë përmendur në Kuran 
në nëntëmbëdhjetë raste, duke u përdorur me kuptime të tilla si: gjykim 

                                                 
22 Shih: Muhamed Hasan Xhebel, El Muxhem El Ishtikak, vëll. 3, f. 1423! Te shirku 

ka ardhur me kuptim të shmangies nga e vërteta. 
23 Shih: Husejn bin Muhamed Ed Damiganiu, El Vuxhuh ve En Nedhair, vëll. 2, f. 

79! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

54 

me të drejtë, kundër padrejtësisë, drejtësi në ndarje, baraspeshë dhe ekui-
libër, siç u përmend më sipër. Duhet pasur gjithnjë parasysh se qëllimet-
objektivat kuranore përbëjnë bazën e qëllimeve të përgjithshme të She-
riatit islam. Këto qëllime janë të shpalosura në të gjithë Librin e Shenjtë, 
dhe kërkimi i tyre nuk kufizohet vetëm në ajetet ku përmendet fjala ose 
domethënia e tyre. Përkundrazi, kërkimi i tyre kërkon një rilexim të 
vazhdueshëm të Kuranit, herë pas here, për ta kuptuar thelbin e qëllimeve 
të tij.  

Ndër shembujt e këtij kuptimi është fjala e Allahut të Lartë, në suren 
El Bekare: “O ju që besuat! Kur të merrni hua për një afat të caktuar, 
shkruajeni atë, dhe le të shkruajë ndërmjet jush një shkrues me drejtësi!”. 
Dhe, në të njëjtin ajet: “Nëse ai që ka për detyrë ta shlyejë borxhin është i 
paaftë, i pamatur ose nuk mund të diktojë vetë, atëherë le të diktojë kuj-
destari i tij me drejtësi!” (El Bekare, 282) 

Kuptimi i drejtësisë në këtë ajet - në të dy rastet - është të respektohet 
e drejta, pa e shtuar apo zvogëluar shumën e borxhit, por duke u përpje-
kur për drejtësi dhe ekuilibër mes palëve24. 

Po ashtu, Allahu i Madhëruar thotë në suren En Nisa: “Allahu ju ur-
dhëron t’ua ktheni amanetet (besimet) pronarëve të tyre, dhe kur të gjykoni 
mes njerëzve, gjykoni me drejtësi...” (En Nisa, 58) 

Ky urdhër për gjykim me drejtësi u drejtohet atyre që mbajnë përgje-
gjësinë e gjykimit mes njerëzve në çështje gjyqësore. Gjykatësi, arbitri 
dhe çdo person që merr përsipër të vendosë mes dy palëve të kundërta, 
duhet të përpiqet të dallojë të drejtën nga fajtori dhe t’i japë secilit atë që i 
takon. Drejtësia është barazim mes njerëzve në shpërndarjen e të drejtave 
dhe mundësimi i çdo individi që të marrë atë që i takon. Ajo shtrihet në të 
gjitha marrëdhëniet njerëzore dhe përbën pjesë të natyrës së shëndoshë 
(fitres). Drejtësia në gjykim dhe në dëshminë e saktë është shtylla krye-
sore e themelit të shoqërisë islame, dhe çdo devijim prej saj, sado i vogël, 
çon drejt shkatërrimit zinxhiror25. 

                                                 
24 Shih: Esh Sheukani, Fet’hu El Kadir, f. 255; Ibën Ashur, Et Tahrir ve Et Tenvir, 

vëll. 3, f. 101-105! 
25 Shih: Ibën Ashur, vepra e cituar, vëll. 5, f. 93–95, 224! 



Dr. Blerim VELIU / KONCEPTI I DREJTËSISË NË ISLAM... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

55 

Ndërkaq, Shaukani shpjegon se drejtësia e përmendur në këtë ajet 
nënkupton zgjidhjen e mosmarrëveshjeve sipas Librit të Allahut dhe Sy-
netit të të Dërguarit صلى الله عليه وسلم, dhe nuk ka asnjë lidhje me gjykimin e bazuar 
thjesht në mendimin personal, të shkëputur nga e vërteta26. 

Nuk ka dyshim se ky kuptim, edhe sikur të merrej i vetëm, e bën dre-
jtësinë një qëllim të përgjithshëm kuranor, pasi askush nuk mund të 
mohojë se përmirësimi i shoqërisë dhe i umetit është ndër qëllimet më 
madhore të përkujdesura nga Islami, dhe Kurani i ka theksuar qartë. Pa 
dyshim, Sheriati ndalon çdo formë korrupsioni, dhe drejtësia është ajo që 
garanton largimin e çdo lloj prishjeje. Ajo është, pra, një qëllim në vet-
vete dhe njëkohësisht një mjet për arritjen e qëllimeve të tjera. 

Ajo është qëllim në vetvete, sepse Kurani dhe Syneti janë të qarta në 
urdhrin për t’i dhënë secilit të drejtën e zotit të saj, si dhe në ndalimin e 
padrejtësisë dhe detyrimin për rivendosjen e drejtësisë, qoftë përmes ko-
mpensimit apo rikthimit të së drejtës në vendin e saj. 

Në të njëjtën kohë, drejtësia është qëllim edhe për arsye të tjera, sepse 
mirëqenia e shoqërisë nuk mund të arrihet pa të. Çdo mjet që është i do-
mosdoshëm për realizimin e një qëllimi të ligjshëm bëhet vetvetiu një 
qëllim ligjor; në të kundërt, argumentet e Sheriatit do të binin në kundër-
shtim, gjë që është e pamundur për ligjin hyjnor të përsosur27. 

Ndër vendet ku përmendet fjala “el adl” (drejtësia) në Kuranin fisnik 
është fjala e Allahut të Lartë: “Allahu urdhëron për drejtësi, mirësi dhe 
dhënie (të drejtash) të afërmve, dhe ndalon nga të shëmtuarat, e keqja dhe 
padrejtësia. Ai ju këshillon, ashtu që të kujtoheni.” (En Nahël, 90). 

Në komentimin e këtij ajeti, dijetarët kanë dhënë mendime të ndrysh-
me lidhur me kuptimin e termit “drejtësi” (el-‘adl) dhe “mirësisë” (el-ihs-
an). Taberiu transmeton nga Abdullah bin Abbasi (Allahu qoftë i kënaqur 
me të) se me “drejtësi” nënkuptohet fjala “La ilahe il-la Allah”, ndërsa 
me “mirësi” kuptohet kryerja e obligimeve fetare28. Taberiu e mbështet 

                                                 
26 Shih: Esh Sheukani, vepra e cituar, f. 391! 
27 Për qasje rreth këtij kuptimi, shih dy veprat e dijetarit Dr. Ahmed Er Rejsuni: 

“Mekasidu El Mekasid”, si dhe “Edh Dheria ila Mekasidi Esh Sheria”! 
28 Shih: Et Taberij, Xhamiu El Bejan, vëll. 14, f. 334! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

56 

këtë kuptim duke e lidhur drejtësinë me ndershmërinë dhe pranimin e 
mirësisë së Allahut ndaj nesh, falënderimin për begatitë e Tij dhe dhënien 
e hamdit vetëm Atij. Prandaj, është e domosdoshme të dëshmojmë se nuk 
ka zot tjetër përveç Allahut, i Vetëm dhe i Pashoq29. 

Prej Ali bin Ebi Talibit (Allahu qoftë i kënaqur me të), përcillet se 
drejtësia është ndershmëri, ndërsa mirësia është bujari dhe dhurim30. 
Ndërsa Sufjan bin Ujejneh ka thënë se drejtësia në këtë ajet nënkupton që 
gjendja e brendshme e njeriut të jetë në harmoni me atë të jashtmen, 
ndërsa mirësia tregon që e fshehta të jetë më e përmbushur dhe më e 
pastër se ajo që duket nga jashtë31. 

Shaukaniu, pasi shqyrton këto mendime, e konsideron më të përshtat-
shëm përkufizimin e drejtësisë në kuptimin e saj gjuhësor - si ekuilibër 
midis dy skajeve: teprimit dhe neglizhencës. Sipas tij, qëllimi është që 
besimtari të qëndrojë në gjendje të mesme në fe, pa u anuar as kah tepri-
mi, që përbën ekstremizëm të dënueshëm, dhe as kah neglizhenca, që 
përbën lënien pas dore të parimeve të fesë32. 

Ndërkaq, Ibën Atijeh ka shpjeguar se drejtësia përbëhet nga kryerja e 
çdo obligimi - qoftë në bindje apo në zbatim të ligjeve fetare - përmbu-
shja e amanetit, shmangia nga padrejtësia dhe respektimi i barazisë në të 
drejta33 

Sipas asaj që është thënë lidhur me kuptimin e drejtësisë në këtë kon-
tekst, më e arsyeshmja është pikëpamja e dijetarit Ibën Ashur, i cili ar-
gumenton se drejtësia është një term i përgjithshëm dhe përmbledhës, i 
cili i referohet asaj që është vendosur ndër njerëzit në themel të ligjeve, si 
dhe asaj që Sheriati ka përcaktuar përmes udhëzimeve në çështjet më të 
fshehta. Detajet e drejtësisë lidhen drejtpërdrejt me argumentet dhe buri-
met e Shariatit. Të drejtat e njerëzve njëri ndaj tjetrit konsiderohen pjesë 
e drejtësisë sipas Shariatit islam. Ibën Ashur përshkruan këtë ajet si për-

                                                 
29 Shih: burimi i cituar!  
30 Shih: El Kurtubi, El Xhamiu li Ahkami El Kuran, vëll. 10, f. 160! 
31 Shih: Esh Sheukani, vepra e cituar, f. 969! 
32 Shih: Esh Sheukani, vepra e cituar, f. 969! 
33 Shih: Ibën Atije, vepra e cituar f. 111! 



Dr. Blerim VELIU / KONCEPTI I DREJTËSISË NË ISLAM... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

57 

mbledhëse themelore e rregullave ligjore dhe shpreh se drejtësia do të 
thotë t’i jepet secilit atë që i takon. Kjo është baza që përfshin të drejtat e 
domosdoshme dhe të nevojshme, si dhe të drejtat personale dhe ato të 
marrëdhënieve shoqërore34. 

Nëse drejtësia përbën një bazë që përmbledh të gjitha të drejtat në 
këtë mënyrë, atëherë nuk ka dyshim se ajo përfaqëson një qëllim të për-
gjithshëm nga qëllimet e Kuranit, dhe realizimi i saj shpreh vullnetin e 
Legjislatorit në ligj.  

Në Kuran, Allahu urdhëron të Dërguarin, a.s.: “Prandaj, thirr dhe 
qëndro i drejtë ashtu siç të është urdhëruar, dhe mos ndiq pasionet e tyre, 
dhe thuaj: Besova në atë që Allahu shpalli nga Libri, dhe më është urdhë-
ruar të jem i drejtë midis jush.” (Esh Shura, 15). 

Shevkani komenton se ky ajet ka një kuptim të përgjithshëm për të 
gjitha çështjet, ndërsa Taberiu transmeton nga Katade se: “I Dërguari صلى الله عليه وسلم 
është urdhëruar të veprojë me drejtësi dhe veproi kështu deri sa vdiq. 
Drejtësia është peshorja e Allahut në tokë; me të merret e drejta e të shty-
purit ndaj të shtypurit, e të dobëtit ndaj të fortit; me drejtësi Allahu verifi-
kon të vërtetën e të sinqertit dhe mohon gënjeshtrën e gënjeshtarëve...”35. 
Këtu drejtësia kuptohet si drejtësi në të gjitha rrethanat36. 

Allahu ka urdhëruar drejtësinë edhe në dëshmi lidhur me testamentin: 
“O ju që besuat, kur të vijë vdekja te njëri prej jush, dëshmia mes jush për 
testament bëhet me dy dëshmitarë të drejtë prej jush, ose të tjerë që nuk 
janë prej jush...” (El Maide: 106); dhe, po ashtu në dëshmi mbi divorcin: 
“Kur të përfundojë periudha e tyre, mbajini ato me mirësi, ose ndajini me 
mirësi, dhe dëshmoni me dy të drejtë prej jush, dhe ngriheni dëshminë për 
Allahun...” (Talak: 2). 

Dijetari Tahir bin Ashur shpjegon se qëllimi i Sheriatit është që dësh-
mia mbi të drejtat të jetë e qartë dhe e largët nga dyshimet dhe supozi-
met37. 

                                                 
34 Shih: Ibën Ashur, Et Tahrir ve Et Tenvir, vëll. 14 f. 255! 
35 Shih: Tafsir El Ṭabari, vëll. 20, f. 486! 
36 Shih: Tafsir Kurṭubi, vëll. 16, f. 13! 
37 Shih: Ibën Ashur, Et Tahrir ve Et Tenvir, vëll. 16 f. 13! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

58 

Kurani nuk urdhëron drejtësinë vetëm në vendim dhe veprim, por 
edhe në fjalë: “Dhe kur të flisni, veproni drejtësisht, edhe nëse është i afër-
mi juaj!” (El En’am, 152). 

Ibën Ashur thekson se kjo mbulon të gjitha marrëdhëniet ndërper-
sonale që realizohen përmes fjalës. Drejtësia këtu do të thotë të mos ketë 
shkelje të të drejtave të tjetrit, duke përfshirë ruajtjen e së vërtetës në kë-
shillë, shpalljen e të drejtës në pajtim, mbajtjen e premtimeve, dhe shma-
ngien e fyerjes edhe kur duket e justifikuar. Kjo është forma e drejtësisë 
që urdhëron Allahu, duke vendosur barazinë në të drejtë pa favorizuar të 
afërmit apo miqtë38. 

Kurani gjithashtu qartëson se drejtësia absolute është e pamundur për 
njeriun, prandaj urdhri është drejtësia e mundshme.  

Ibën Ashur shpjegon se dallimet natyrore mes grave - si karakteri, 
sjellja dhe tiparet - e bëjnë të pamundur arritjen e një drejtësie absolute 
nga ana e burrit, prandaj urdhri është të shmangë favorizimin dhe të ruajë 
një drejtësi sa më të afërt me mundësinë njerëzore39. 

Kjo është arsyeja pse Kurani ndalon çdo lloj paragjykimi dhe urdhë-
ron ruajtjen e një ekuilibri të drejtë në të gjitha marrëdhëniet, duke bërë 
drejtësinë një obligim që duhet ndjekur brenda mundësive njerëzore.  

Allahu gjithashtu ka urdhëruar mbajtjen e drejtësisë edhe mes mysli-
manëve dhe armiqve të tyre: “O ju që besuat, jini të drejtë dhe dëshmitarë 
për Allahun me drejtësi, dhe mos lejoni që urrejtja ndaj një populli t’ju 
shtyjë mos të jeni të drejtë; jini të drejtë, kjo është më e afërt për të qenë të 
devotshëm; dhe, frikësojuni Allahut! Me të vërtetë Allahu di se çfarë ve-
proni.” (El Maide: 8). 

Këtu, termi shenean (urrejtje) nënkupton mllefin ose inatin, dhe 
Allahu ndalon që kjo të pengojë zbatimin e drejtësisë që u takon besim-
tarëve. Ajeti thekson detyrimin për drejtësi në çdo rast me fjalët: “Bëhuni 
të drejtë; kjo është më e afërt për të qenë të devotshëm”, duke treguar se 

                                                 
38 Shih: Ibën Ashur, teksti i përmendur, vëll. 8 f. 166-168! 
39 Shih: Ibën Ashur, teksti i përmendur, vëll. 5 f. 218! 



Dr. Blerim VELIU / KONCEPTI I DREJTËSISË NË ISLAM... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

59 

drejtësia është rruga më e afërt për të arritur devotshmërinë dhe për të 
shmangur dënimin hyjnor40. 

Këto janë vetëm disa nga citatet Kuranore, të cilat shërbejnë vetëm si 
ilustrim; shembuj të ngjashëm janë shumë të shumtë në Kuranin fisnik. 
Ata përfshijnë fusha të ndryshme, gjë që tregon se qëllimi i drejtësisë 
është gjithëpërfshirës në legjislacionin kuranor dhe ngërthen të gjitha 
normat që lidhen me marrëdhëniet njerëzore. 

Kushdo që dëshiron të shqyrtojë dispozitat që lidhen me martesën dhe 
divorcin, trashëgiminë dhe testamentin, shitblerjen dhe marrëveshjet treg-
tare, si dhe ndëshkimet e ngjashme, do të vërejë se boshti rreth të cilit 
sillen të gjitha këto është drejtësia, ndërsa arsyeja e ndalimit në to është 
padrejtësia. 

Përfundim 

Analiza e termit “el-‘adl” në Kuran tregon qartë se drejtësia nuk është 
thjesht një nocion gjuhësor apo koncept abstrakt, por një qëllim thelbësor 
kuranor, që përfshin të gjitha marrëdhëniet njerëzore dhe bazat e legjisla-
cionit islam. Përmes citateve të ndryshme, Allahu ka urdhëruar drejtësinë 
në veprim, në fjalë, në gjykim, në shpërndarjen e të drejtave dhe në res-
pektimin e amaneteve. Qëllimi i drejtësisë nuk kufizohet vetëm në çështje 
juridike, por shtrihet në çdo veprim dhe marrëdhënie njerëzore, duke për-
fshirë marrëdhëniet familjare, tregtare dhe shoqërore. 

Dijetarët klasikë dhe bashkëkohorë, nga Ibën Ashuri e deri te Shauka-
ni, Taberiu dhe më të hershmit, theksojnë se drejtësia është barazim dhe 
ekuilibër, shmangie e teprimit dhe e neglizhencës, respektim i të drejtave 
të secilit dhe zbatim i mësimeve hyjnore në mënyrë të drejtë. Në këtë ku-
ptim, drejtësia është jo vetëm një mjet për realizimin e qëllimeve të tjera, 
por edhe një qëllim në vetvete, sepse siguron përmirësimin e shoqërisë, 
parandalon çdo formë prishjeje dhe garanton mirëqenien e individëve. 

Nga ky shqyrtim kuptohet se drejtësia është boshti rreth të cilit rro-
tullohen të gjitha dispozitat e Islamit; çdo normë, dispozitë apo udhëzim 

                                                 
40 Shih: Ibën Atije teksti i përmendur, f. 508; Shevkani, f. 450! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

60 

qëndron në shërbim të saj. Ajo nuk lidhet vetëm me ligjet, por me çdo ve-
prim të njeriut, i cili duhet të bëhet në përputhje me të drejtën, duke 
shmangur padrejtësinë dhe duke ruajtur ekuilibrin ndërmjet individëve 
dhe komunitetit. 

Pra, drejtësia në Islam nuk është thjesht një obligim moral apo ligjor, 
por një parim gjithëpërfshirës dhe një bosht shoqëror që garanton rendin, 
barazinë dhe drejtësinë absolute, sa të jetë e mundur për njeriun. 

Në thelb, ajo është shkalla me të cilën matet çdo veprim njerëzor; 
çdokush që synon të jetojë sipas urdhrit të Allahut, duhet të bëjë drejtë-
sinë pjesë të pandashme të jetës së tij. Kjo e bën drejtësinë një mesazh të 
përhershëm hyjnor, një udhërrëfyes që nuk njeh kufij kohor apo situatë 
dhe që duhet të qëndrojë gjithmonë në zemër të çdo besimtari. 
 
 
 
 
 
 
 
__________ 
Bibliografia: 
 
Burime klasike Islame 

1. El Ez’herij, Tehdhibu el lugha, bot. i verifikuar nga Dr. Riad Zeki 
Kasim, Dar el Ma‘rifa, Bejrut, 2001. 

2. Ibën Sideh, El Muhasses, përgatitur nga Dr. Muhamed Nabil Tarifi, Dar 
Sader, Bejrut, 2012. 

3. Ed-Damiganiu, El Husajn bin Muhamed, El Wuxhuh ve En Nedhair li-
elfadhi Kitabi-Lahi el Aziz, bot. i verifikuar nga Muhamed Ez-Zvejti, 
Ministria e Vakufeve, Kajro, 2008. 

4. Eshref Taha Ebu Deheb, El Mu‘xhem el Islami, Dar Shuruk, Kajro, 
2002, zëri “Adl”. 

5. Mu‘xhem En Nefais el Kebir, vendi i përmendur më sipër. 
6. El Xhurxhani, Esh-Shërif, Kitab Et Ta‘rifat, red. Dr. Abdulemunim el 

Hafni, Dar er-Rashad, Kajro, 1991. 



Dr. Blerim VELIU / KONCEPTI I DREJTËSISË NË ISLAM... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

61 

7. El Menaui, Muhamed Abdurrauf, Et Teukif ‘ala muhimmati Et Ta‘arif, 
red. Dr. Muhamed Ridvan ed-Dexha, Dar el Fikr el Mu‘asire. 

8. Omer, Ahmed Muhtar, El Meknez el Kebir, shtypshkrim, 1421 H / 2000 
M, nën fjalën “Adele”. 

9. Ebu l-Husejn el Hajat, El Intisar ve er-Redu ala Ibën er-Ravendi, në: 
Fuad Said (parathënie), Makalat el Mu‘tezile, Tunizi: Shtëpia Tunisiane 
e Botimeve, 1974. 

10. Ali Sami En Neshar, Neshetu el fikr el felsefi fi-l-Islam, bot. i 8-të, 
Shtëpia e Botimeve el Ma‘arif, Kajro, 1996. 

11. Ibën Xhini, Ebu l-Fet-h Uthman, El Hasais, përgatitur nga Shejh 
Muhamed Ali En Nexhar, Autoriteti i Përgjithshëm i Botimeve të 
Egjiptit, 1999. 

12. Ibën Kajim el Xhevzije, Et Turuk el hukmijje, shtëpia botuese Alemul-
fevaid, Meke, 1428 H. 

13. Ibën Tejmijje, Mexhmu el Fetaua, shtëpia botuese El Ubejkan, Rijad, 
1998. 

14. Ibnu’l-Mulekin, El Bedr el Munir, shtëpia botuese Daru l-Hixhre, Rijad, 
2004. 

15. Et Taberij, Xhamiu l-bejan ‘an teuil ajat el Kuran, shtëpia botuese Daru 
l-Hixhre, Rijad, 2001. 

16. El Kurtubi, El Xhami li ahkami-l-Kuran, shtëpia botuese Daru l-Kutub el 
Misrije, Kajro, 1964, bot. i dytë. 

17. Esh-Shaukani, Fet’hu El Kadir, shtepia botuese Ibën Kethir, Damask, 
1414 H, bot. i parë. 

18. Ibën Ashur, Et Tahrir ue Et Tenvir, shtepia botuese Ed-Dar Et Tunisijes, 
1984. 

19. Ibën Atijeh, Ebu Muhamed Abd el Hak, El Muharrer el Vexhiz fi Tefsir 
el Kitab el Aziz, Beirut: Dar Ibën Hazm, 1423 H / 2002 M. 

20. Xhebel, Muhamed Hasan, El Mu‘xhem el ishtiqaqij el mu’assel li-
elfadhi el Kuran el Kerim, Kajro: Mektebetu’l-Adab, 2010. 

21. Ed-Damiganiu, El Husajn bin Muhamed, El Wuxhuh ve n-Nadhair li-
elfadhi Kitab-lah el Aziz, përgatitur nga Muhamed Ez-Zefiti, Kajro: 
Ministria e Vakufëve, 2008. 

 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

62 

 
Burime bashkëkohore 
22. Er-Reisuni, Ahmed, Edh-Dheria ila Mekasid esh-Sheriah, Kajro: Dar el 

Kelme, 2015. 
23. El Ava, Muhamed Selim, Fi n-Nidham es-Sijasi li d-Devle el Islamije, 

Botimi i 11-të, Kajro: Dar esh-Shuruk, 2012. 
 
Burime filozofike dhe juridike perëndimore 
24. Plato, The Republic, trans. B. Jowett, Oxford University Press, 1998. 
25. Aristotle, Nicomachean Ethics, trans. W.D. Ross, Oxford University 

Press, 2009. 
26. Hobbes, Thomas, Leviathan, Penguin Classics, 1985. 
27. Locke, John, Two Treatises of Government, Cambridge University Press, 

1988. 
28. Rousseau, Jean-Jacques, The Social Contract, Oxford University Press, 

1994. 
29. Kant, Immanuel, The Metaphysics of Morals, Cambridge University 

Press, 1996. 
30. Rawls, John, A Theory of Justice, Harvard University Press, 1971. 
31. Kelsen, Hans, Pure Theory of Law, University of California Press, 1967. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Dr. Blerim VELIU / KONCEPTI I DREJTËSISË NË ISLAM... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

63 

 
 
Dr. Blerim VELIU 

THE CONCEPT OF JUSTICE IN ISLAM AND AMONG 
OTHERS 

Abstract 
This paper explores the concept of justice in depth, analyzing it 
from three dimensions: philosophical, theological, and legal. 
Initially, the linguistic and rational meanings of justice are 
presented, as well as the way in which it has been interpreted by 
some Islamic schools. Further, the paper reflects the thoughts of 
classical and modern philosophers – from Plato and Aristotle, to 
Kant, Rousseau and Rawls – comparing these with the Islamic 
approach to justice as a universal and divine value. 
In the central part, the analysis focuses on the way in which the 
Qur’an and Sunnah conceive justice as the basis of the moral, social 
and legal order. Through the semantic analysis of Qur’anic verses 
and the thoughts of some classical and contemporary scholars, the 
author argues that justice in Islam is the primary purpose of the 
Sharia and the foundation of the relationship between man and 
God. 
The paper concludes with the observation that justice, according to 
Islam, is not just a legal norm or an ethical category, but a 
permanent principle that permeates all human being and action. 
This paper contributes to the illumination of the comparative 
dimension of justice between Islamic and Western thought, 
testifying to the permanent relevance of the Qur’anic approach. 

Keywords: justice, Islam, Qur’an, Sharia, philosophy, Kant, Rawls. 
 





KUD:	28‐23(05)	

Dr. Sedat ISLAMI  

PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT, 
SUNETIT DHE K˙SHILLAVE 

T˙ P˙RCJELLA PREJ TIJ - (2) 

ISAI, A.S., N˙ HADITHET 
E PEJGAMBERIT MUHAMED, A.S. 

Abstrakt 
Rrëfimi për Pejgamberin Isa a.s. është i detajuar, si në Kuran, ash-
tu edhe në Sunet. Në këtë të fundit, në disa raste, por jo gjithmo-
në, ka detaje që zbërthejnë ajetet dhe jo vetëm. Ato përmbajnë 
edhe të dhëna plotësuese, të cilat e bëjnë konceptin tonë për këtë 
pejgamber të madh më të kompletuar. Pikërisht kjo është ajo që 
trajtohet në këtë punim. Për të qenë sa më të saktë, kemi cituar te-
kstet edhe në origjinal, ndërsa radhitjen dhe sistemimin e tyre e 
kemi bërë duke ndjekur metodologjinë e pjesës së parë. Nuk kemi 
përmbledhur të gjitha hadithet, sepse ky nuk ka qenë qëllimi ynë. 
Kemi përmendur vetëm hadithet që ndërtojnë konceptin tonë për 
Isain a.s., gjë që ka përcaktuar edhe metodologjinë që kemi: meto-
dologjinë përshkruese. Rezultatet e punimit konfirmojnë rolin 
shpjegues dhe plotësues të Sunetit krahas Kuranit sa i përket kon-
ceptit tonë për Isain a.s. Rekomandimi kryesor mbetet që temat 
me peshë akidologjike, si besimi në përgjithësi dhe besimi në pej-
gamberë në veçanti, të trajtohen detyrimisht nga dy burimet kry-
esore, Kurani dhe Suneti, në mënyrë që konceptet të jenë të sakta. 

Fjalët kyçe: Isai, a.s., hadithe, Islam, pejgamber, koncept.  



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

66 

LINDJA E ISAIT, A.S. 

Familja e Merjemes 

Në pjesën paraprake, kur folëm për Merjemen, respektivisht për thirr-
jen e saj sipas Harunit “...Oj motra e Harunit...”: Merjem, 28), përmend-
ëm disa mendime të dijetarëve përkitazi me këtë. Në hadithe gjejmë një 
detaj me rëndësi sa i përket kësaj çështje. Ai vjen edhe si përgjigje ndaj 
një dyshimi që kishin ngritur të krishterët e Nexhranit, kinse për të vër-
tetat e Kuranit, duke i thënë Mugire bin Shubes, r.a.: “Ju në Kuranin tuaj 
lexoni: “...Oj motra e Harunit...”, si e thërrisni motra e Harunit kur ndër-
mjet saj dhe Musait e Harunit, a.s., ka kaq e kaq mijëra vite?!” Kur 
Mugire ia rrëfeu këtë Pejgamberit, a.s., ai i tha: 

ّألا أخبرēم أĔم كانوا يسمون ʪلأنبياء والصالحين قبلهم َ 
“Po ti a nuk iu tregove se ata emëroheshin - thirreshin sipas 
pejgamberëve dhe njerëzve të mirë (që kanë jetuar) para tyre?”1 
Me këtë, Pejgamberi, a.s., po shpjegon se Merjemja nuk ka qenë mot-

ra e Harunit dhe Musait, a.s., dhe se ajeti kuranor nuk aludon në të, por e 
ka thirrur “motra e Harunit” sipas një zakoni që ka qenë asokohe, ku nje-
rëzit thirreshin me emrat e pejgamberëve. Pra, ky Harun i përmendur në 
ajet mund të ketë qenë vëlla nga babai dhe nëna i Merjemes, siç u përme-
nd më parë, ose mund të ketë qenë një njeri i mirë, i njohur për adhurim, 
dhe thirrja me këtë emër është bërë, siç ka shënuar Ibën Kethiri, për ta 
përngjasuar me të në adhurim, dhe jo sepse bëhet fjalë për pejgamberin 
Harun, a.s.2 Madje Kurtubiu, siç citohet prej Muhamed Etiopiasit, mend-
on se, duke u bazuar në këtë hadith, çdo mendim tjetër jashtë atij se ajo 
ka pasur një vëlla nga ana e babasë dhe nënës që quhej Harun është i ga-
buar.3  

                                                 
1 Hadithin e shënojnë Muslim, nr. 2135; Tirmidhiu, 3155; Nesaiu në Sunen El Kub-

ra, nr. 11315 dhe Ahmedi në Musned, nr. 18201. 
2 Shih: Muhamed bin Abdurrahim El Mubarekfuri, Tuhfetu El Ahvedhi bi Sherhi 

Xhami Et Tirmidhi, (Bejrut: Dar El Kutub El Ilmije), 8/477! 
3 Muhamed bin Ali El Ethjubi, El Bahru El Muhit Eth Thexhaxh fi Sherhi Sahihi El 

Imami Muslim bin El Haxhaxh, (Rijad: Dar Ibën Xheuzi, 1436), 35/302. 



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

67 

Vlerësimi për Merjemen 

Në hadithet e pejgamberit Muhamed, a.s, gjejmë vlerësime për Mer-
jemen, nënën e Isait, a.s. Buhariu dhe Muslimi shënojnë hadithin e Aliut, 
r.a., në të cilin qëndron se pejgamberi Muhamed, a.s., ka thënë: 

ُخيـر نسائها مريم ابنة عمران، وخير نسائها خديجة َُ َْ َ َِ ِ ِ ِ ُِ َ ُ َ ُ 
“Gruaja më e mirë e kohës së vet është Merjemja, e bija e Im-
ranit, dhe gruaja më e mirë e kohës së vet është Hadixheja, e 
bija e Huvejlidit.”4 
Ky hadith tregon se Merjemja për kohën e saj ka qenë gruaja më e 

mirë në faqen e dheut.5 Disa madje, duke iu referuar këtij hadithi, kanë 
përfunduar me konstatimin se Merjemja ka qenë pejgambere. Sipas këtij 
interpretimi, duke marrë parasysh edhe hadithet e tjera dhe ajetin numër 
42 nga surja Al Imran, shfaqet se ajo është gruaja më e mirë e të gjitha 
kohëve; pra, kjo përzgjedhje dhe ky vlerësim absolut tregojnë se ajo 
kishte statusin e një pejgambereje.6 Ky është thjesht mendim i një pjese të 
dijetarëve; ndryshe, mendimi i shumicës është se hadithi flet vetëm për 
vlerën e Merjemes dhe nuk paraqet dëshmi se ajo ka qenë pejgambere. 

Imam Neveviu thekson se në këtë hadith flitet për vlerën e këtyre dy 
grave të shquara në kohën e tyre. Pra, secila ka qenë më e mira në epokën 
e vet, ndërsa se cila ka qenë më e mirë, Merjemja apo Hatixheja, kjo gjë 
nuk është përmendur.7  

Në një hadith tjetër, po kështu vlerësimi për Merjemen është në shka-
llën sipërore: 

                                                 
4 Buhariu, nr. 3815; Muslimi, nr. 2430. 
5 Shih: Abdurrahman bin Ebi Bekir Xhelaludin Sujuti, Eteushih sherhu El Xhami Es 

Sahih, red. shkenc. Ridvan Xhami Ridvan, (Rijad: Mektebetu Err Rrushd, 1998), 
5/2214! 

6 Shih: Hamza Muhamed Kasim, Menar El Karij Sherhu Muhtesari Sahihi El 
Buhari, (Damask: Mektebetu Dari El Bejan, 1990), 4/205! 

7 Shih: Jahja bin Sheref En Nevevij, El Minhaxh Sherhu Sahihi Muslimi bin El Ha-
xhaxh, (Bejrut: Daru Ihjai Et Turath El Arabij, ed. 2, 1396 h.), 15/189!  



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

68 

ِكمل من الرجال كثير، ولم يكمل من النساء َ ِ ِ ِ ِّ َ َْ ُ َ َْ َ َْ ٌ َ َِ َ ِّ ََُإلا مريم بنت عمران، وآسية امرأة : َ َْ ُ َ ْ َِ َِ َ ُ ْ َُ ْ َِّ
َفرعون ْ َ ِْ 

“Prej burrave ka shumë që janë përsosur në vlera e virtyte, 
ndërsa prej grave janë përsosur vetëm Merjemja, e bija e Im-
ranit, dhe Asija, gruaja e Faraonit.”8 
Edhe me këtë hadith, siç citon Imam Neveviu Kadi Ijadin, është argu-

mentuar për pejgamberinë e Merjemes, por, siç konstatojnë shumica e 
dijetarëve myslimanë - xhumhuri - as Merjemja, as Asija, nuk kanë qenë 
pejgambere; ato kanë qenë besimtare të sinqerta dhe në mesin e evliave të 
Zotit.9  

Së këndejmi, përsosja e tyre kuptohet si përvetësim i tipareve më të 
çmuara dhe më të larta. Në mesin e grave që janë përjetësuar në histori 
për vlerat e tyre të rralla, aq sa janë bërë edhe shembuj për burrat, janë 
Merjemja dhe Asija. Këtë prestigj të tyre na e mëson Kurani: 

ً﴿ وضرب الله مثلا للذين آمنوا امرأت فرعون إذ قالت رب ابن لي عندك بـيـتا   َْ َ ََ َ ِ ِ ِ ْ ِّْ َ ْْ َ َ ْ ِ َ ْ َ ُِ َِ ََ ََ َِّّ ًَ ُ ََّ َ َ
ِفي الجنة ونجني من فرعون وعمله  ِ ِِ َ َ ََ ََ ْ ْ ِ ِ َِّ ََّ ْ َونجني من الْقوم الظالمينِ ِ ِ َّ ِ ْ َ َ ِ ِ َِّ ََ ومريم  ﴾١١﴿  َ ْ َ َ

ِابـنت عمران التي أحصنت فـرجها فـنـفخنا فيه من روحنا وصدقت بكلمات  َ َِ َ ِ َّْ َْ َّ َ ََ َ َ َ َِ ِ ُِّ ِ ِ ْ َ َ ََ َ ْْ ْ َْ ِ َ َ َ
َرđا وكتبه وكانت من الْقانتين ِِ َ َ َُ ِ ْ َ َ َِ ُِ ََِّ  ﴿١٢﴾  

“Allahu ka dhënë si shembull për besimtarët gruan e Faraonit, kur 
ajo tha: “O Zoti im, ndërtomë një banesë te Ti, në Xhenet; më 
shpëto prej Faraonit dhe veprave të tij, dhe më shpëto nga populli 
keqbërës!”. Edhe Merjemen, të bijën e Imranit, e cila ruajti virgjë-
rinë e saj; Ne frymë brenda saj nga Shpirti Ynë (shpirtin e Isait, 
a.s.). Ajo u besoi fjalëve të Zotit të saj dhe librave të Tij, dhe ishte 
prej të devotshmeve!” (Tahrim: 11-12) 
 

                                                 
8 Buhariu, nr. 3769; Muslimi, nr. 2431. 
9 Shih: Jahja bin Sheref En Nevevij, El Minhaxh Sherhu Sahihi Muslimi bin El 

Haxhaxh, vep.cit., 15/189!  



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

69 

Mbrojtja e Isait, a.s. 

Në Kuran lexojmë për lutjen e nënës së Merjemes, që Zoti ta mbrojë 
atë dhe pasardhësit e saj. Pejgamberi Muhamed, a.s., na tregon se kjo 
lutje është e pranuar.  

ِّما من مولود يولد إلا والشيطان يمسه حين يولد، فـيستهل صارخا من مس  َ ُ ُ َِ ِ ًِ ِ ُّ ِ َ ُْ ََ ُ َُ َ َُ ُّْ ََ ُ َّ َّ ٍ ْ
َالشيطان إʮه، إلا مريم وابـنها، ثم يقول أبو هريـرة َ َْ ُْ ُ َُّ َ ََُ ْ َ َّ َّ ِ ْ َواقـر: َّ ْؤوا إن شئـتمْ ُ ْ ِ ْ ِّوإني {: ُ َ

ََِّّأعيذها بك وذريـت ُ َ ُ ِ ِها من الشيطان الرجيمُ ِ َّ ِ ْ َّ َ ِ 
“Nuk ka fëmijë që lind e që djalli mos ta prekë, për çka edhe ai ia 
plas vajit nga prekja e djallit, me përjashtim të Merjemes dhe birit 
të saj.” Ebu Hurejre thotë: “Lexoni po deshët ajetin kuranor: “...e i 
kam lënë atë me pasardhësit e saj nën mbrojtjen Tënde nga djalli i 
mallkuar.” (Al Imran: 36)10 
Djalli, siç potencohet edhe në Kuran, pavarësisht që mund t’i ndikojë 

të tjerët, mbi të devotshmit nuk ka pushtet. Ndërsa në këtë hadith, ku kra-
has aludimit për Merjemen dhe Isain, a.s., përmendet edhe pamundësia e 
djallit për t’i prekur ata, kjo sigurisht paraqet një vlerë dhe privilegj të ve-
çantë të tyre.11 Imam Neveviu ka thënë: “Kjo është një vlerë e qartë dhe e 
dukshme. Sipërfaqësisht, hadithi na tregon se Isai dhe e ëma e tij janë 
veçuar me këtë, ndërsa Kadi Ijadi shton se ky virtyt është i përbashkët tek 
të gjithë pejgamberët.”12. 

Dukja e Isait, a.s. 

Në hadithe pejgamberike na jepen përshkrime fizike se si është dukur 
Isai, a.s. Në hadithin e Abdullah bin Omerit, r.a., qëndron se Pejgamberi, 
a.s., ka thënë:  

                                                 
10 Buhariu, nr. 3431; Muslimi, nr. 2366. 
11 Shih: Ibën Haxher Askalani, Fet’hu El Bari bi Sherhi El Buhari, (Egjipt: El 

Mektebetu Es Selefije, 1380-1390 h.), 8/212! 
12 Shih: Jahja bin Sheref En Nevevij, El Minhaxh Sherhu Sahihi Muslimi bin El 

Haxhaxh, vep.cit., 5/120!  



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

70 

َّرأيت عيسى وموسى وإبـراهيم، فأما عيسى فأحمر، جعد، عريض الصدر، وأما  ََّ ََ ِ ْ ٌَّ ُ ِ َ ْ َ ُُ َ ََْ َ َِ ِِ ْ َْ ُ َ
ِّموسى فآدم، جسيم، سبط، كأنه من رجال الزط ُّ ِ َ َ ُِ ِ ُِ َّْ َ ٌ َ ٌَ ُ َ َ. 

“(Në natën e Israsë dhe Miraxhit) E pashë Isain, Musin dhe 
Ibrahimin. Sa i përket Isait, ishte i kuqërremtë, me flokë kaçu-
rrela dhe me gjoks të gjerë. Musai ishte zeshkan, me flokë të 
drejtë, i gjatë, sikur të ishte nga burrat e fisit Zut.”13 
Në një hadith tjetër përshkruhet kësisoj: 

ُوأراني الليـلة عند الكعبة في المنام، فإذا رج ََ ََ َِ ِ ََ ِ ِْ َ َ ْ َ َ َّْ ِ ِل آدم، كأحسن ما يـرى من أدم الرجال، َ َ ِّ ُِْ ِ َُ ِ َ ْ َ َ ُ َ ٌ
َْتضرب لمته بين منكبـيه، رجل الشعر، يـقطر رأسه ماء، واضعا يديه على منكبي  ِ ِ ِ ِْ َْ َ َ ََ ُْ َ َ ُ ًَ َِ ً ُ ْ َُْ َُ ْ ِ َِّ ُ ِ َِ ْ ُ َّ ُ ْ َ

ُرجلين وهو يطوف ʪلبـيت، فـقلت ُ َ ِ َْ ُُ ُ ََ ِ ْ َمن هذا؟ فقالوا: َ ََهذا المسيح ابن مريم: َ ْ َُ ُ ِ
َ

 
“...Mbrëmë, ndërsa po flija afër Qabesë, pashë në ëndërr një 
burrë zeshkan, më të mirin që mund të shohësh prej zeshkanë-
ve, ndërsa flokët i kishte të gjata sa i binin ndërmjet shpatulla-
ve. Flokët i kishte të drejtë e të lëmuar, ndërsa koka i kullonte 
ujë; duart ua kishte vënë mbi shpatulla dy burrave, ndërsa po 
bënte tavaf rreth Qabesë. Pyeta se kush është ky, e më thanë: 
“Ai është Isai, biri i Merjemes....”.14 

II.2. KREDOJA JON˙ P˙R ISAIN, A.S. 

II.2.1. Pjesë e dëshmisë islame  

Buhariu dhe Muslimi shënojnë në sahihët e tyre, se pejgamberi Mu-
hamed, a.s., ka thënë: 

َّمن شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدا عبده ورسوله، وأن  ََّ َ َ َُ ْ ْ َُ َُ َ ُ ُُ ً َ ََ َّ َُ َ ِ َ ََُّ َِّ ِ ْ َ ِ َ
ٌّعيسى عبد الله ورسوله، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، والجنة حق، والنار حق؛  ٌّ ََّ َ َ َُ ُ ْ ََّ ََّ َ َ َ َُ ٌ ََ َ َ َْ ُ ُُ ِ ََ ُ ُ ِ ُ َ ِ

                                                 
13 Buhariu, 3438. 
14 Buhariu, nr. 3439; Muslimi, nr. 169. 



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

71 

ََّأدخله الله الجن َُّ ُ َ َ ِة على ما كان من العملَْ َ َ َ ِ َ َ َوفي رواية زاد. (َ ٍ ِمن أبـواب الجنة الثمانية، ): ِ ِ ِ َِ ََ َّ َّ ِ َ َْ
َأيـها شاء َ َ ََّ 

“Kush dëshmon se nuk ka zot tjetër përveç Allahut, që është i 
vetëm dhe nuk ka shok, se Muhamedi është rob dhe i dërguar i 
Tij, dhe se Isai është rob dhe i dërguar i Tij, është fjala që e ho-
dhi te Merjemja dhe shpirti i krijuar prej Tij, se Xheneti është i 
vërtetë, se Xhehenemi është i vërtetë, Allahu do ta futë në Xhe-
net (sipas një transmetimi është dhe kjo shtesë: nga cila derë të 
dojë nga tetë dyert e Xhenetit), pavarësisht veprave që ka 
bërë.”15 
Siç mund të shohim, besimi në këto që paraqesin thelbin e imanit 

garanton besimtarit Xhenetin, pavarësisht veprave që ka bërë. Pra, nëse 
ekzistojnë mëkate që nuk arrijnë gradën e shirkut, ato mund të falen prej 
Allahut, me mëshirën e Tij, ose Ai mund të ndëshkojë sipas drejtësisë së 
Tij, mirëpo besimtari nuk mbetet përgjithmonë në Xhehenem. “Ky hadith 
është një njoftim për të krishterët se besimi i tyre, përkitazi me Isain, a.s., 
duke proklamuar trinitetin, është idhujtari e pastër, e cila nuk i shpëton 
ata nga zjarri.”16.  

Në fakt, ndërsa e trajtojmë këtë çështje, në hadithe gjejmë dhe tekste 
që i nxisin të krishterët ta përqafojnë Islamin, duke përmendur shpërbli-
min e dyfishtë. Pejgamebri, a.s., ka thënë:  

ِثلاثة لهم أجران َ ْ ْ ٌَ ُرجل من أهل الكتاب، آمن بنبيه وآمن بمحمد صلى الله عليه : ََ ََّ ٍّ َّ َ َ َ ُُ َ َِ ِ َِِِ ِ َ ِ ْ ٌ َ
َوسلم َّ 

“Tre njerëz kanë shpërblim të dyfishtë: një Ithtar i Librit që i 
ka besuar pejgamberit të vet dhe pastaj e ka besuar Muhame-
din, paqja e Zotit qoftë mbi të!...”17 

                                                 
15 Buhariu, nr. 3435; Muslimi, nr. 28. 
16 Hasen bin Ali Fejumi, Fet’hu El Karibi El Muxhib ala Et Tergibi ve Et Terhib, 

red. shkenc. Prof. Dr. Muhamed Is’hak Muhamed Al Ibrahim, (Rijad: Mektebetu 
Dar Es Selam, 2018), 7/300. 

17 Buhariu, nr. 97; Muslimi, nr. 154. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

72 

Ndryshe, nëse e besojnë Isain, a.s., mirëpo jo edhe Muhamedin, a.s., 
besimi i tyre nuk vlen.18 Kjo për faktin se mohimi i një pejgamberi nën-
kupton mohimin e të gjithë pejgamberëve. Nga kjo perspektivë, as mys-
limani nuk do të konsiderohej mysliman nëse e mohon Isain, a.s. Pra, kjo 
është një çështje që lidhet drejtpërdrejt me kredon.  

Lidhja ndërmjet pejgamberëve 
dhe reflektimi fetar e edukativ i saj 

Pejgamberët, që të gjithë, janë të dërguar prej Zotit, xh.sh. Ata mund 
të kenë dallime në gjëra dytësore, por në parimet bazë të fesë, e me theks 
të veçantë në besim, nuk kanë dallim. Këtë lidhje ndërmjet tyre pejgam-
beri Muhamed, a.s., e ka shpjeguar në mënyrë figurative që të jetë sa më 
qartë e mundur.  

ََأʭ أولى الناس ʪبن مريم ْ َ ِْ ْ ِ َّ َ َ ٌّ، والأنبياء أولاد علات، ليس بـيني وبيـنه نبيََ َِ ُ ْ َْ ِ َ َ ٍ َّ َ ُ َْ ََ ُ ِْ َ 
“Unë kam më së shumti të drejtë në të birin e Merjemes. Pejga-
mberët, në raport me njëri-tjetrin, janë si fëmijët e një babai që 
vijnë prej nënave të ndryshme. Ndërmjet meje dhe tij nuk ka 
pejgamber.”19 
Këtu mund të vërejmë se afërsia në besim, bindje dhe mision ka shty-

rë pejgamberin Muhamed, a.s., që të deklarojë se ai është njeriu më i afërt 
me Isain, a.s., madje edhe më i afërt se ata që mund ta kenë lidhjen e gja-
kut, sepse lidhja e bindjeve dhe kauzave afron më shumë se ajo e gjakut. 
“Unë jam më i afërti prej njerëzve me Isain, a.s., e dua më së shumti, po-
zitën dhe vlerën e tij i di më së miri dhe, megjithatë, nuk them sikur të 
krishterët se ai është djali i Zotit, por them se është rob dhe i dërguar prej 
Tij.”. Ajniu pjesën e hadithit “...pejgamberët, në raport me njëri-tjetrin, 
janë si fëmijët e një babai që vijnë nga nëna të ndryshme...”, - e interpre-
ton kësisoj: bazat e feve qiellore me të cilat u dërguan pejgamberët janë 

                                                 
18 Shih: Muslimi, nr. 153! 
19 Buhariu, nr. 3442; Muslimi, nr. 2365. 



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

73 

unike, ndërsa ligjet janë të ndryshme dhe të llojllojshme.”20. Pra, besimi 
dhe bazat kryesore të fesë janë unike dhe të pandryshueshme, ndërsa li-
gjet dytësore janë të ndryshme, për shkak të rrethanave dhe kohës kur 
janë dërguar me mision.21 

Prandaj, nga aspekti i besimit kuptohet se Isai, a.s., ka qenë njeri dhe 
pejgamber; nga aspekti edukativ mësojmë se janë vlerat ato që na lidhin. 
Kjo na nxit që, nëse duam të kemi përkatësi ndaj njerëzve të dalluar, në 
këtë rast pejgamberëve, të ndjekim rrugën e tyre dhe të veprojmë siç ata 
kanë vepruar. Jo rastësisht, pejgamberi Muhamed, a.s., ka thënë se miqtë 
e mi janë vetëm të devotshmit.22 

Përkufizimi kohor dhe gjeografik i misionit të Isait, a.s. 

Në hadithet e pejgamberit Muhamed, a.s., gjejmë aludime për kufizi-
min kohor dhe gjeografik të misionit të Isait, a.s. Në hadithin e shënuar 
prej Buhariut dhe Muslimit qëndron se pejgamberi Muhamed, a.s., ka 
thënë:  

َِْأعطيت خمسا لم يـعطهن أحد من الأنبياء قـبلي ِ َ َِْ َ ِ ٌ َّ ُ َ ْ ُ َْ ً َْ ُ ِ ْ ٍنصرت ʪلرعب مسيرة شهر، : ُ ْ َ ََ ِ َ ِ ْ ُّ ُ ْ ِ ُ
ْوجعلت  َِ ِلي الأرض مسجدا وطهورا، وأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فـليصل، ُ ٍّ َ ُ ُ ََْ ُ ََ َّ ُ ْ َ ْ َُّ َِ َ ًُّ َُ ً ِ ْ ُ ْ

ًوأحلت لي الغنائم، وكان النبي يـبـعث إلى قـومه خاصة، وبعثت إلى الناس كافة،  ًَّ َ ِ َّ ُ ِْ ِ ِ ِ ُِ َُّ َ ْ َ ُ َ ْ ُّ َ ُ ََ ْ َّ ُ
َوأعطيت الشفاعة َ َ َّ ُ ِ ْ ُ. 

“Më janë dhënë pesë gjëra që nuk i janë dhënë asnjë pejgam-
beri para meje: jam ndihmuar me frikën (që godet zemrat e 
armiqve) në një distancë udhëtimi prej një muaji, toka më është 
bërë xhami dhe pastrim, kështu që, këdo nga umeti im që e zë 
koha e namazit, le të falet aty ku qëllon, më është lejuar plaçka 

                                                 
20 Hamza Muhamed Kasim, Menar El Karij Sherhu Muhtesari Sahihi El Buhari, 

vep.cit., 4/206.  
21 Shih: Ahmed bin Ismail Kevrani, El Keuther El Xhari ila Rijadi Ehadithi El Bu-

hari, red. shkenc. Ahmed Azv Inajeh, (Bejrut: Daru Ihjai Et Turath, 2008), 6/318!  
22 Shih: Sahih El Xhami, nr. 4194! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

74 

e luftës, dhe, më parë pejgamberi dërgohej te populli i vet, ndë-
rsa unë jam dërguar te njerëzimi mbarë. Më është dhënë edhe 
ndërmjetësimi.”23 
Pra, mund të shihet se si pejgamberët paraprakë, në mesin e të cilëve 

edhe Isai, a.s., kanë qenë të kufizuar në kohë dhe vend. 

Konsiderata e pejgamberit Muhamed, a.s., për Isain, a.s. 

Pejgamberi Muhamed, a.s., kishte konsideratë të veçantë për Isain, 
a.s. Në hadithe ndonjëherë e quan “rob i mirë”. Buhariu shënon hadithin 
e Ibën Abasit, r.a., sipas të cilit, në Ditën e Llogarisë, kur disa pjesëtarë të 
umetit të Muhamedit, a.s., do të merren dhe të hidhen në zjarr, 
Muhamedi, a.s., thotë: 

َ﴿ وكنت عليهم شهيدا ما : فأقول كما قال العبد الصالح عيسى بن مريم  ً ِْ َِ ْ َْ َ ُ َُ
ٌدمت فيهم فـلما تـوفـيـتني كنت أنت الرقيب عليهم وأنت على كل شيء شهيد  ِ ِ َِ ٍَ ْ ِّ ُ ُ ََّ َ ََ َ َُ َ َ ُْ َْ ََ ْ ْْ َْ َِ َِّ ْ َِ َّ َ َ ْ

 )١١٧: المائدة(﴾ 
“...Them siç ka thënë robi i mirë, Isai i biri i Merjemes: “...Kam 
qenë dëshmitar, për sa kohë që kam jetuar midis tyre dhe, qëkurse 
më more mua, vetëm Ti ishe Mbikëqyrës i tyre. Ti je Dëshmitar për 
çdo gjë.” (Maide: 117).”24 
Në gjuhën fetare, përshkrimi me “abdun salih” përfaqëson një formë 

nderimi dhe lartësimi, siç do ta shohim më vonë kur të flasim për glo-
rifikimin.  

Këtë afërsi e gjejmë edhe në hadithin e Isrës dhe Miraxhit, ku trego-
het se në qiellin e dytë Pejgamberi ynë i takoi Jahjanë dhe Isain, a.s., të 
cilët i dëshironin mirëseardhje me fjalët: “Mirë se vjen, o vëlla dhe pejga-
mber!”25 Kështu, me këto fjalë, i kishin dëshiruar mirëseardhje edhe pej-
gamberët e tjerë Jusufit, a.s. Në përdorimin e kësaj shprehje “vëlla” ka 

                                                 
23 Buhariu, nr. 438; Muslimi, nr. 521. 
24 Buhariu, nr. 3171. 
25 Buhariu, nr. 3207; Muslimi, nr. 162. 



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

75 

një lloj edukate, shfaqje e afërsisë emocionale dhe, përveç tjerash, del në 
pah fakti se pejgamberët ishin vëllezër26, sipas botëkuptimit që shpjegu-
am më parë.  

Këtë raport e gjejmë edhe në një hadith tjetër, në të cilin pejgamberi 
ynë, Muhamedi, a.s., shfaq mallin që ka për ta takuar Isain, a.s. Në 
hadithin e Ebu Hurejres, r.a., të regjistruar në Musnedin e Imam Ahmedit, 
qëndron kësisoj: 

َّإني لأرجو إن طال بي عمر أن ألقى عيسى بن مريم صلى الله عليه وسلم فإن  َُّ َ َ َ ٌ ُ
َعجل بي موت فمن لقيه منكم فليقرئه مني السلام ِّْ ِ َِ ٌ ُ 

“Nëse jetoj, kam shpresë se do ta takoj Isain, të birin e Merje-
mes, paqja e Allahut dhe bekimi i Tij qofshin mbi të! E, nëse 
vdekja ma paraprin, atëherë kush ta takojë prej jush, le t’ia 
përcjellë selamin tim!”27 
Konsideratën e Pejgamberit tonë për pejgamberin Isa, a.s., e shohim 

edhe në një hadith tjetër, i cili, përveç tjerash, ka përmbajtje kredoje. Ebu 
Seid El Hudrij, r.a., transmeton se Pejgamberi, a.s., ka thënë: 

ِالحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة إلا ابني الخالة  َِِ َّ َّ ِ ِ ِّ ُ ْ َ َُ َعيسى ابن مريم ويحيى بن : ُ ََ َ
ʮَّزكر 

“Hasani dhe Hysejni janë zotërinjtë e rinisë së Xhenetit, me 
përjashtim të dy tezakëve, Isait, të birit të Merjemes, dhe Jah-
jasë, birit të Zekerijasë.”28 
Siç kanë përmendur disa dijetarë, ky përjashtim i përmendur në ha-

dith lidhet me faktin se, pavarësisht nga vlera e madhe që zotërojnë, 
pejgamberët dhe katër halifët e drejtë qëndrojnë në një pozitë edhe më të 

                                                 
26 Shih: Zekerija Ensari, Minhatu El Bari bi Sherhi Sahihi El Buhari, red. shkenc. 

Sulejman bin Durej’ Azimiu, (Rijad: Mektebetu Err Rrushd, 2005), 6/322! 
27 Buhariu, nr. 438; Muslimi, nr. 521. 
28 Hadithin e shënon Ibën Hibbani në Sahih, nr. 6959, ndërsa Shuajb Arnauti e ka 

saktësuar. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

76 

lartë.29 Kjo edhe nga aspekti i kredos, pasi askush, pavarësisht nga vlera 
që ka, nuk krahasohet me pejgamberët, rrjedhimisht as në shpërblim.  

MISIONI I ISAIT, A.S. 

Fillimisht le të diskutojmë për periudhën ndërmjet Isait dhe Muhame-
dit, a.s., dhe aludimin në përgëzimin e Isait a.s., për ardhjen e Muhamed-
it, a.s. Në hadithin e cituar më sipër gjejmë dy mësime shumë me rëndësi:  

ٌّأʭ أولى الناس ʪبن مريم، والأنبياء أولاد علات، ليس بـيني وبيـنه نبي« َِ ُ ْ َْ ِ َ َ ٍ َّ َ ُ َ َْ َ َ َْ َ َُ ِْ َ ََ ْ ِ ْ ِ َّ َ« 
“Unë kam më së shumti të drejtë në të birin e Merjemes. Pej-
gamberët, në raport me njëri-tjetrin, janë si fëmijët e një babai 
që vijnë prej nënave të ndryshme. Ndërmjet meje dhe tij nuk ka 
pejgamber.”30 
1. Përshkrimi se ndërmjet Muhamedit, a.s., dhe Isait, a.s., nuk ka pa-

sur pejgamberë të tjerë, duhet kuptuar duke pasur parasysh se, siç 
përmendëm më parë, ndërmjet Musait dhe Isait, a.s., ka pasur një 
distancë të madhe kohore dhe janë dërguar shumë pejgamberë. 

2. Afërsia e përmendur këtu, sipas disa shpjegimeve, lidhet me përgë-
zimin e Isait, a.s., për ardhjen e Pejgamberit Muhamed, a.s.31 

Kjo lidhet me aspektin misionar, ndërsa nga aspekti kohor, sipas sa-
habit të nderuar Selman Farisit, periudha ndërmjet pejgamberit Muha-
med, a.s., dhe pejgamberit Isa, a.s., është rreth gjashtëqindvjeçare.32 Ibën 
Haxheri dhe Bedrudin Ajniu shpjegojnë se me “periudhë” kuptohet koha 
gjatë së cilës nuk është dërguar asnjë pejgamber tjetër. Më saktë, nuk 
është dërguar asnjë resul; ndryshe, sipas tyre, nuk përjashtohet mundësia 
që të ketë pasur lajmëtarë (nebij). Dallimi ndërmjet resul dhe nebij është 
se i pari dërgohet me mision të pavarur, ndërsa i dyti vazhdon misionin e 

                                                 
29 Shih: Abdurreuf Munavi, Fejd El Kadër, (Egjipt: El Mektebetu Et Tixharijetu El 

Kubra, 1356 h.), 7/19! 
30 Shih hadithin nr. 7970. Shuajr Arnauti thotë se hadithit ka varg të saktë transme-

tuesish, sipas kushteve të Imam Muslimit! 
31 Shih: Xhelaludin Sujuti, Eteushih Sherhu El Xhami Es Sahih, vep.cit., 5/2222! 
32 Shih: Buhariu, nr. 3948! 



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

77 

pejgamberit paraprak.33 Kjo çështje është e debatuar te dijetarët, sepse një 
pjesë, referuar tekstit bazë, kanë thënë prerazi që nuk ka pasur asnjë 
pejgamber ndërmjet tyre.34  

Më pas, Ibën Haxheri përmend mendimet e dijetarëve rreth gjatësisë 
së kësaj periudhe:  

1. Katade ka thënë se janë 560 vjet; 
2. Kelbiu 540 vjet; 
3. Disa të tjerë kanë thënë 400 vjet.35 
Në një vend tjetër, Ibën Haxheri përmend si mendim pothuajse una-

nim te dijetarët, se kjo periudhë është gjashtëqindvjeçare.36 

Gatishmëria për ta çuar misionin në vend  

Në hadithin e transmetuar nga Harith bin Harith Eshariu thuhet se 
pejgamberi Muhamed, a.s., ka vënë në dukje seriozitetin dhe vullnetin e 
lartë të Isait, a.s., në kryerjen e misionit të tij, duke treguar kështu përku-
shtimin e tij të plotë ndaj urdhërimeve hyjnore dhe përgjegjësive pejgam-
berike:  

َإن الله أمر يحيى بن زكرʮ بخمس كلمات أن يعمل đن، وأن ϩمر بني إسرائيل أن  ََ ََّ ِ َ َ ٍ ِ َ ِ َ َّ َ َ َّ
ُيعملوا đن، فكاد أن يبطئ، فقال له عيسى َ ِ ُ ََ َّ ِ ٍإنك قد أمرت بخمس كلمات أن : َ ِ َ ُِ َ َّ

َّتعمل đن، وأن Ϧمر بني إسرائيل أن يعملوا đن، فإما أن تبلغهن َّ ََّ ِّ َّ ِ َِ ََ َ َّ وإما أبلغهنََ ِّ ُ َّ... 
“Allahu e urdhëroi Jahjanë, të birin e Zekerijasë, me pesë gjë-
ra që t’i bëjë për vete dhe t’i urdhërojë izraelitët që t’i bëjnë. 
Sikur e vonoi paksa kumtimin, prandaj Isai i tha: Je urdhëruar 

                                                 
33 Shih: Ibën Haxher Askalani, Fet’hu El Bari bi Sherhi El Buhari, vep.cit., 7/277; 

Bedrudin Ajni, Umdetu El Karij Sherhu Sahihi El Buhari, (Bejrut: Dar El Fikër), 
17/73! 

34 Shih: Shemsudin Kermani, El Kevakib Ed Derari fi Sherhi Sahihi El Buhari, 
(Bejrut: Dar Ihjai Et Turath El Arabij, ed. 2, 1981), 14/84! 

35 Shih: Ibën Haxher Askalani, Fet’hu El Bari bi Sherhi El Buhari, vep.cit., 7/277! 
36 Po aty, 4/449. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

78 

me këto pesë gjëra, që t’i zbatosh dhe të urdhërosh izraelitët t’i 
zbatojnë. O kumtoji ti, o po i kumtoj unë...”37 
Në këtë hadith shihet qartë, pra, gatishmëria e tij për ta kumtuar sa më 

shpejt atë që është urdhëruar prej Zotit.  

Kur i është shpallur libri Isait, a.s.? 

Në hadithin e pejgamberit Muhamed, a.s., gjejmë gjithashtu detaje li-
dhur me kohën kur Isait, a.s., i është shpallur libri. Pra, jo vetëm që kon-
firmohet se ai ka pasur një libër qiellor, por përcaktohet edhe koha e 
shpalljes së tij. Në hadithin e transmetuar prej sahabiut të nderuar Vathile 
bin Eskaë thuhet: “…Inxhili është shpallur në ditën e trembëdhjetë të 
Ramazanit.”38 Pra, ka qenë muaji Ramazan, përkatësisht dita e trembë-
dhjetë e tij. 

Mrekullitë e Isait, a.s. 

Mrekullitë te pejgamberët, siç kemi përmendur në pjesën paraprake, 
shërbejnë për ta vërtetuar misionin e tij. Çdo pejgamberi i janë dhënë 
mrekulli. Në Kuran mësuam për mrekullitë që i janë dhënë Isait, a.s. Disa 
prej tyre i gjejmë edhe në hadithe. Në vazhdim po i përmendim, sa për 
ilustrim, disa prej tyre:  

1. Të folurit në djep 
Ebu Hurejre, r.a., përcjell se Pejgamberi Muhamed, a.s., ka thënë: 

ٌَلم يـتكلم في المهد إلا ثلاثة ََ َّ َِّ ِ َْ ْ َ ََ ُعيسى، وكان في بني إسرائيل رجل يـقال له: َْ َُ ٌَ ُ َ َ ِ َِ ْ ِ ِ َ َ َ :
ٌجريج َْ َوكانت امرأة تـرضع ابـنا لها من بني إسرائيل...ُ ِ َِ َْ ِْ َِ ََُ ً ِ ُِْ ٌَ ْ َ ََ. 

“Vetëm tre veta kanë folur në djep: Isai, Xhurejxhi dhe foshnja 
izraelite...”39 Në këtë hadith konfirmohet mrekullia e të folurit 
qysh si foshnjë e porsalindur. 

                                                 
37 Ahmedi në Musned, nr. 17170; Tirmidhiu, nr. 2863. Albani e ka saktësuar këtë hadith.  
38 Hadithin e shënojnë Ahmedi në Musned, nr. 16984 dhe Taberaniu në Muxhem El 

Kebir, nr. 185. Albani në Sahih El Xhami, nr. 1497, e ka cilësuar si hadith hasen.  
39 Buhariu, nr. 3436; Muslimi, nr. 2550. 



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

79 

2. Sofra  
Mrekulli tjetër e përmendur në hadithe është edhe çështja e sofrës, 

respektivisht zbritjes së saj nga qielli. Dijetarët, në fakt, kanë mendime të 
ndara nëse sofra ka zbritur, apo jo. Pjesa më e madhe thonë se ka zbritur, 
ndërsa një pjesë, në mesin e të cilëve Muxhahidi dhe Hasan Basriu, thonë 
se ajo nuk ka zbritur. Për zbritjen, përveç argumentimit me Kuran40 argu-
mentojnë edhe me një hadith të Ammar bin Jasirit, r.a.: 

ُأنزلت المائدة من السماء خبـزا ولحما وأمروا أن لا يخونوا ولا يدخروا لغد فخانوا   َُ َ ٍ َِ ُ ُِ ِ ِ َِّ َ َْ ََ َ ً َ َ ََُ ْْ َ ُ ُْ َْ ً ُ ِ َّ ُ َ ْ ْ َِ
ٍوادخروا ورفـعوا لغد  َِ ُ َََ َُ َ ُفمسخوا    َّ ِ ُ َقردة وخنازير   َ َِ َ َ َ ً َ ِ 

“Sofra zbriti nga qielli me bukë dhe mish. Ata u urdhëruan që 
mos të tradhtojnë dhe mos ta deponojnë për nesër, por ata tra-
dhtuan, e deponuan dhe mbajtën për nesër, kështu që u shndë-
rruan në majmunë dhe derra.”41 

Mbështetësit e Isait, a.s., - havarijunët 

Në hadithe gjejmë aludim në havarijunët apo apostujt e Isait, a.s. Në 
hadith të saktë qëndron se Pejgamberi, a.s., ka thënë:  

ُإن لكل نبي حوارʮ، وحواري الزبـيـر َُّْ َّ ِ َِ ََ ًَّ ٍّ َِ ِّ ُ ِ َّ 
“Secili pejgamber ka pasur havarijunë. Havariji im është Zu-
bejr bin Avami.”42 
Havarij është përkrahës, ndihmëtar, ndjekës besnik.  

Ngritja e Isait, a.s. 

Se Isai, a.s., nuk është vrarë, dhe aq më pak të jetë kryqëzuar. Dëshmi 
gjejmë edhe në hadithe. Në fakt, në hadithe aludohet për këtë të vërtetë. Për-
mendja e zbritjes nga qielli në ahir zeman lë të nënkuptohet si ngritje e tij.43  

                                                 
40 Shih: Maide, 115! 
41 Tirmidhiu, nr. 3061. Hadithi ka varg transmetuesish të dobët.  
42 Buhariu, nr. 2846; Muslimi, 2415. 
43 Shih: Muhamed Hamid Elfki “Es Sunnetu Es Sahihatu Tuthbitu Refëa Isa alejhi 

selam” revista El Hedju En Nebevij, (Egjipt: Xhematu Ensar Es Sunneti El Mu-
 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

80 

RIKTHIMI I ISAIT, A.S. 

Isai, a.s., si shenjë e madhe e afrimit të Kiametit  

Ashtu sikur edhe në Kuran, edhe në hadithe tregohet se Isai, a.s., res-
pektivisht kthimi i tij në tokë, është prej shenjave më të mëdha të Kia-
metit. Pejgamberi Muhamed, a.s., duke numëruar dhjetë shenjat e mëdha 
të Kiametit përmend edhe zbritjen e Isait a.s.  

ُإن الساعة لا تقوم حتى تكون عشر آʮت؛ الدخان، والدجال، والدابة، وطلوع  ُ َُ َّ ُ ٍَ ُ ُ َّ
ٍالشمس من مغرđا، وثلاثة خسوف ُ ِ ٌخسف ʪلمشرق، وخسف ʪلمغرب وخسف : ِ ٌ ٌِ

ٍبجزيرة العرب، ونزول عيسى، وفتح ϩجوج ومأجوج ، وʭر تخرج من قـعر عدن؛  ِ ْ َ ٌ َ َ ُ ُ ِ
َتسوق الناس إ ُلى المحشر؛ تبيت معهم حيث ʪتوا وتقيل معهم حيث قالواُ ُ ِ 

“Kiameti vërtet nuk do të ndodhë përderisa mos të ndodhin 
dhjetë shenjta: tymi, Dexhalli, kafsha, lindja e diellit nga perë-
ndimi, tri husufe (shembjet nën dhe): një në Lindje, tjetra në 
Perëndim dhe e treta në Gadishullin Arab, zbritja e Isait, hapja 
(dalja) e jexhuxhëve dhe mexhuxhëve; zjarri që del nga thellë-
sia e Adenit dhe që nuk u ndahet njerëzve derisa t’i shpjerë në 
mahsher (vendtubim).”44 
Në një hadith tjetër qëndron se pejgamberi Muhamed, a.s., ka thënë: 

ًوالذي نفسي بيده، ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكما مقسطا فيكسر  ُ ً َ ُ َََ ُ َ ِ
َالصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، ويفيض المال حتى لا يقبله أحد ُ َ ُ 

“Pasha Atë në Dorën e të Cilit është shpirti im, shpejt pritet të 
zbret në mesin tuaj i biri i Merjemes, si udhëheqës i drejtë, i cili 
do ta thyejë kryqin, do ta mbytë derrin dhe do ta anulojë 
haraçin. Pasuria aq shumë shtohet në kohën e tij, sa askush 
nuk e pranon.”45 

                                                                                                                   
hammedijjeh), v. 6, nr. 19-20, sheval 1361, f. 33-40. Autori ka folur për këtë temë, 
ndërsa është shërbyer me hadithe për zbritjen e Isait, a.s.!  

44 Hadith i saktë. Shih: Sahih El Xhami, nr. 1635! 
45 Buhariu, nr. 3448; Muslimi, nr. 155. 



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

81 

Në hadithin e parë, Isai, a.s., përmendet si shenjë që sinjalizon afërsi-
në e fundit të kësaj bote. Ndërsa, në këtë hadith përmendet zbritja e tij 
dhe gjërat që ai do të bëjë kur të zbresë. Një çështje tjetër që ka të bëjë 
me zbritjen është edhe përshkrimi fizik i tij. Pejgamberi ynë, Muhamedi, 
a.s., na ka treguar se si duket ai. Në hadith të saktë qëndron:  

ٌليس بيني وبين عيسى نبي، وإنه ʭزل، فإذا رأيتموه فاعرفوه، رجل مربوع، إلى  ٌ ِ ُ ٌ َِّ ٌّ َ
ٌالحمرة والبياض، ينزل بين ممصرتـين، كأن رأسه يقطر وإن لم يصبه بلل َ ُُ ْ ُِ ُ َْ ِ ُ ََّ ِ ْ َ ََّ ُ َ ُِ ِ ِ... 

“Mes meje dhe atij (Isait) nuk ka pasur pejgamber tjetër. Ai 
(Isai) do të zbresë patjetër. E, kur ta shihni, njiheni sipas këtyre 
cilësive: një burrë me shtat mesatar, me ngjyrë mes të kuqes 
dhe të bardhës, i veshur me dy rroba me ngjyrë që anon nga e 
verdha, me kokën që duket sikur pikon ujë edhe pa u prekur 
nga uji…”46 
Pra, ata që do ta përjetojnë zbritjen e Isait, a.s., do ta njohin nëpërmjet 

përshkrimeve fizike që pejgamberi Muhamed, a.s., i ka bërë.  

Koha dhe vendi i zbritjes 

Në hadithit e Muhamedit, a.s., gjejmë detaje edhe përkitazi me kohën 
dhe vendin e zbritjes së Isait, a.s. Dhe, ndërsa ne flasim për këto hadithe, 
duhet të kemi parasysh një detaj me rëndësi rreth tyre. Ato, për nga 
saktësia, janë mutevatir.47 Pra, hadithet që flasin për zbritjen e Isait, a.s., 
janë të sakta, dhe nuk ka dyshim në to.  

Isai, a.s., do të zbresë te Minarja e Bardhë në lindje të Damaskut, me 
duart të vendosura mbi krahët e dy engjëjve, i veshur me dy rroba me 
ngjyrë të verdhë të hapur. Zbritja do të ndodhë në kohën e namazit të sa-
bahut, kur myslimanët do të jenë gati për ta falur namazin e sabahut48 dhe 

                                                 
46 Hadith i saktë. Shih: Sahih El Xhami, nr. 5389. 
47 Shih: Ismail bin Omer bin Kethir, Tefsiru El Kurani El Adhim, red. shken. Hikmet 

bin Beshir bin Jasin, (Saudi: Dar Ibën Xheuzi, 1431 h.), 3/270; Jusuf El Vabil, 
Eshratu Es Sâah, (Rijad: Dar Ibën Xheuzi, ed. 3, 1991), f. 348! 

48 Shih hadithin nr. 14954 në Musnedin e Imam Ahmedit! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

82 

kur imami do të ketë dalë në mihrab. Kur sheh zbritjen e Isait, a.s., ai tër-
hiqet që Isai, a.s., t’iu prijë besimtarëve në namaz, por ky i fundit kundë-
rshton dhe imam mbetet ai që ishte. Ky veprim ka një reflektim akideor, 
siç do të shohim më poshtë. Këtë e gjejmë në hadithin që na përcillet nga 
Nevas bin Semani, r.a., në të cilin thuhet se Pejgamberi, a.s., ka thënë:  

َّفبينما هو كذلك إذ بـعث الله المسيح ابن مريم، فينزل عند المنارة البيضاء شرقي  َ َِ َ َ َِ َ َْ َْ ِ ُِ ََ ََ َ َ َ
َدمشق، بين مهرودتين، واضعا كفيه على أجنحة ملكين، إذا طأطأ رأسه قطر،  َ َ َ َ َ َِ َِ َِ ِ َّ ً ِ َ َ َ ْ ِ

ٍِوإذا رفـعه تحدر منه جمان كاللؤلؤ، فلا يحل لكافر  ُّ ِ َِ ُِ ُّْ ٌ ُ َ ََّ َ َ ُيجد ريح نـفسه إلا مات، ونـفسه َ ََ َََّ ِ َ ُ َِ
َينتهي حيث ينتهي طرفه، فيطلبه حتى يدركه بباب لد، فيقتـله، ثم ϩتي عيسى بن  َ ُ َ ََُّ ُ ُ َُ َ ََ َ ُ َ ٍَّ ُ ِ َِ َّ ُ ْ ُ

ِمريم قوم قد عصمهم الله منه، فيمسح عن وجوههم ويحدثهم بدرجاēم في الجنة ََِّ َ َِ ِ َِ َُ ُ ّ ُ ُ ََ ََ ُ َ َ ٌَ ََ 
“...E duke qenë ai (Dexhalli) në atë gjendje (duke vrarë e bërë 
fitnet e veta), atëherë Allahu do ta dërgojë Isain, të birin e Me-
rjemes, i cili do të zbresë te Minarja e Bardhë49, në lindje të 
Damaskut, i veshur me dy rroba me ngjyrë të verdhë të hapur, 
me duart e vendosura mbi krahët e dy engjëjve. Nëse e tund ko-
kën, nga ajo pikon uji, dhe nëse e ngre atë, nga ajo bien kokrra 
argjendi si perla. Nuk ka asnjë femohues që e ndien frymën e 
tij, përveçse vdes në vend, ndërkohë që fryma e tij arrin aq sa 
arrin shikimi i tij. Ai do ta ndjekë Dexhalin, dhe do e arrijë në 
hyrje të Ludit (kodër ose qytet në Palestinë50), dhe atje do ta 
vrasë. Pastaj, tek Isai do të vijnë disa njerëz që Allahu i ruajti 

                                                 
49 Ibën Kethiri ka përmendur një fakt historik me rëndësi. Kjo minare ishte rindërtu-

ar në vitin 741 h., me paratë e të krishterëve që më parë e kishin rrënuar. Kjo mba-
se është një nga provat e qarta pejgamberike, duke pasur parasysh se Allahu ka 
caktuar që ndërtimi i saj të bëhet nga pasuritë e të krishterëve që Isai, a.s., të zbresë 
tek ajo, ta mbytë derrin, ta thyejë kryqin... Ismail bin Omer bin Kethir, El Bidaje 
ve En Nihaje, red. shkenc. Dr. Abdullah bin Abdulmuhsin Et Turki, (Dar Hixhër, 
1420), 19/229-230. 

50 Mulla Ali Elkarij, Mirkatu El Mefatih Sherhu Mishkati El Mesabih, (Bejrut: Dar 
El Fikër, 2002), 8/3462. 



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

83 

nga Dexhali. Ai do t’ua fshijë (dheun nga) fytyrat dhe do t’u 
flasë për gradat e tyre në Xhenet...”51 
Pra, zbritja ndodh në Damask, te Minarja e Bardhë. Sa i përket kohës, 

ajo është koha e namazit të sabahut. Ai do të falet pas Imamit të myslima-
nëve. Për rëndësinë e kësaj, shih në vazhdim. 

Falja pas imamit të myslimanëve 
dhe rëndësia fetare e simbolike e kësaj 

ْكيف أنـتم إذا نـزل ابن مريم فيكم، وإمامكم منكم ْ ْ ْ ُْ ُ ُِ ُ َ َِ ََ ُ َ ََ َ ِ َُْ َ 
“Sa të nderuar do të jeni prej Allahut kur në mesin tuaj të 
zbresë Isai, ndërsa imami është nga radhët tuaja!”52 
Në një hadith tjetër, ndërsa përmend besimtarët që vazhdojnë, me tri-

umf të qëndrueshëm, të jenë në Rrugën e Zotit duke luftuar për të vër-
tetën, përmendet edhe zbritja e Isait, a.s., në mesin e tyre: 

ْفـيـنزل عيسى ابن مريم صلى الله عليه وسلم، فيقول أميرهم ُُْ ِ ُِ َُ َ ََ َّ ََُّّ َ ََ ُ َ ِ ْ َتعال صل لنا، ف: َ ِّ َ َ ُيقولَ َ :
َلا، إن بـعضكم على بـعض أمراء تكرمة الله هذه الأمة ََُّ ِ ِ َ َِ ْ َ ُ ُ ٍ ْ َْ ََ ْ ُ َ َّ  

“Zbret Isai, i biri i Merjemes, paqja qoftë mbi të! Prijësi i tyre 
(grupit të besimtarëve) i thotë: Eja, na prij në namaz! Ndërsa ai 
thotë: Jo, ju jeni prijës të njëri-tjetrit; kjo është një nderë që 
Allahu ia ka bërë këtij umeti.”53 
Sipas disa mendimeve që citon Mulla Ali El Karij, ky imam është 

Mehdiu.54 Ajo që ka rëndësi përtej këtyre mendimeve është se Isai, a.s., 
zbret dhe nuk u prin besimtarëve në namaz. Kjo për të treguar se ai nuk 
ka ardhur me fe apo mision pejgamberik. Ai, në fakt, e zbaton Kuranin 
dhe Sunetin. Në një version tjetër të hadithit qëndron: 

                                                 
51 Muslimi, nr. 2937. 
52 Buhariu, nr. 3449; Muslimi, nr. 155. 
53 Muslimi, nr. 156. 
54 Mulla Ali Elkarij, Mirkatu El Mefatih Sherhu Mishkati El Mesabih, vep.cit., 

8/3495. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

84 

ْكيف أنـتم إذا نـزل ابن مريم فيكم وأمكم ْ ْ ُْ ََُّ ََ ِ ََ َ ُ ْ َ ََ َ ِ ُْ َ ْ َ  
“Sa të nderuar do të jeni prej Allahut kur në mesin tuaj të 
zbresë Isai dhe t‘ju udhëheqë!”55 
Kadi Ijadi e ka pëlqyer interpretimin e Ibën Ebi Dhibit, i cili thotë se 

Isai, a.s., udhëheq me Kuran dhe Synet, duke shtuar: “Interpretim i bukur, 
sepse Isai, a.s., nuk vjen në tokë si pejgamber dhe as me sheriat të ri, nga-
se Muhamedi, a.s., është vula dhe përmbyllja e pejgamberëve, dhe sheri-
ati i tij është abrogues i të gjitha sheriateve të mëparshme deri në Kiamet. 
Isai, a.s., zbret dhe gjykon me sheriatin e tij (të Muhamedit, a.s.).”56 

Misioni dhe kohëzgjatja e qëndrimit të tij  

Isai, a.s., nuk ka mision të ri në tokë; ai nuk vjen si pejgamber me 
sheriat të ri. Ai e zbaton sheriatin e Muhamedit, a.s. Gjatë qëndrimit të tij 
në tokë, ai kryen një sërë veprash, duke filluar me vrasjen e Dexhallit. 
Pejgamberi, a.s., ka thënë: “...E duke qenë ai (Dexhalli) në atë gjendje, 
duke vrarë dhe duke bërë fitnet e veta, Allahu do të dërgojë Isain, të birin 
e Merjemes, i cili do të zbresë te Minarja e Bardhë në lindje të Damas-
kut, i veshur me dy rroba me ngjyrë të verdhë të hapur, me duart e vendo-
sura mbi krahët e dy engjëjve. Nëse e tund kokën, prej saj pikon uji, e 
nëse e ngre, prej saj bien kokrra argjendi si perla. Nuk ka asnjë femohues 
që ndien frymën e tij, veçse vdes në vend, ndërsa fryma e tij arrin aq larg 
sa arrin shikimi i tij. Ai do ta ndjekë Dexhallin dhe do ta arrijë në hyrje 
të Ludit (kodër ose qytet në Palestinë), dhe atje do ta vrasë. Pastaj tek 
Isai do të vijnë disa njerëz që Allahu i ka ruajtur nga Dexhalli. Ai do t’ua 
fshijë fytyrat dhe do t’u flasë për gradat e tyre në Xhenet...”57 

Krahas vrasjes së Dexhallit, ai do të vrasë edhe pasuesit e Dexhallit. 
Në hadithin e sahabiut të nderuar Xhabir bin Abdullahut, r.a., qëndron se 
Pejgamberi, a.s., ka thënë:  

                                                 
55 Muslimi, nr. 155. 
56 Kadi Ijad, Ikmaul El Muëlim bi Fevaidi Muslim, red. shkenc. Jahja Ismail, (Egjipt: 

Jahja Ismail, 1998), 1/473. 
57 Muslimi, nr. 2937. 



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

85 

ُفتقام الصلاة، فيقال له ُ ُ ُ ُتقدم ʮ روح الله، فيقول: ُ ِ َ ُ ْ َّ ُليتقدم إمامكم فليصل بكم، : َ ْ ُِ ِّ َ ُ ُ ْ َّ َ ِ
َفإذا صلى صلاة الصبح خرجوا إليه، قال َ ِ َ ُفحين يرى الكذاب يـنماث كما يـنماث : َّ ُْ َْ َ َُ َّ َ َ

ُلح في الماء، فيمشي إليه، فيقتـله حتى إن الشجرة والحجر يناديِالم َ َ َ َ َ ْ ََ َّ َّ ُُ ِ ُ ʮِ روح الله، : ْ َ ُ
َََهذا يهودي، فلا يترك ممن كان يتبـعه أحدا إلا قـتـله َّ ً َ َُ َ ُ َ ََّ ُ ٌّ 

“...Bëhet thirrja (ikameti) për namaz. Atij i thuhet (Isait, a.s.): 
“Urdhëro, o Ruhallah!”58, - ndërsa ai thotë: “Le t’ua falë ima-
mi juaj! E, kur ta falin namazin e sabahut, dalin për t’u balla-
faquar me të (Dexhallin). Kur gënjeshtari (Dexhalli) ta shohë 
(se ka ardhur Isai, a.s.), shkrihet siç shkrihet kripa në ujë. Isai, 
a.s., shkon tek ai dhe e vret. Edhe pemët dhe gurët do ta thë-
rrasin dhe do t’i thonë: “O Ruhallah! Mbrapa meje fshihet një 
hebre. Ai nuk lë pa e vrarë askënd që e ka ndjekur atë.”59 
Në hadithin e Nevas bin Semanit, r.a., që e cituam më parë, përshkru-

hen më tej veprimet e Isait a.s. Shpjegohet çështja e jexhuxhëve dhe me-
xhuxhëve, për të cilët askush nuk ka forcë t’u dalë përpara. Prandaj, Isai 
a.s. urdhërohet që t’i dërgojë besimtarët në një kodër ku mund të jenë të 
sigurt. Më tej, hadithi përshkruan dëmin që shkaktojnë këta njerëz dhe 
mënyrën se si përfundojnë. Toka qelbet prej tyre dhe, për shkak të pamu-
ndësisë për të jetuar në këtë ambient të kontaminuar nga trupat e deko-
mpozuar, Isai, a.s., e lut Allahun e Madhëruar që t’u japë zgjidhje. Allahu 
i Madhëruar dërgon shpezë që marrin trupat e tyre dhe i hedhin aty ku Ai 
dëshiron.60  

Në hadithe të tjera përshkruhen edhe disa veprime simbolike që bën 
Isai, a.s., e të cilat kanë rëndësi të madhe.  

                                                 
58 Në pjesën e parë kemi shpjeguar këtë term. Ka të bëjë me shpirt të frymëzuar prej 

Zotit, siç janë dhe shpirtrat e tjerë. 
59 Ahmedi në Musned, nr. 14954. 
60 Shih hadithin nr. 2937 në Sahihun e Muslimit! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

86 

ًوالذي نـفسي بيده، ليوشكن أن يـنزل فيكم ابن مريم حكما ََ ُ ََ َ ُ َََ ْ ُ ُ ِ ِ َِِ َْ ْ َ َّ ِ َِ ِ ْ َ َ عدلا، فـيكسر َّ ِ ْ ََ ً ْ َ
َّالصليب، ويـقتل الخنزير، ويضع الجزية، ويفيض المال حتى لا يـقبـله أحد، حتى  ٌَّ َ ََ ُ ََ ْ َْ َ َ َ َ َُ َ

ِ َِ َ ََ ِْ َِ َ ِ ْ َ ُ َ َّ
َتكون السجدة الواحدة خيـرا من الدنـيا وما فيها ِ َ َْ ُّ َ ِ ًِ ْ َْ ُ َُ ََ َّ َ ُ َ. 

“Pasha Atë në Dorën e të Cilit është shpirti im, shpejt pritet të 
zbresë në mesin tuaj i biri i Merjemes, si udhëheqës i drejtë i 
cili do ta thyejë kryqin, do ta mbytë derrin dhe do ta anulojë 
xhizjen! Në atë kohë pasuria do të jetë me bollëk, dhe askush 
nuk do ta pranojë lëmoshën, sa një sexhde e vetme do të jetë 
më e mirë se e gjithë bota dhe çka ka në të.”61 
Nga ky hadith, sipas shpjegimeve të Imam Neveviut, nxjerrim këto 

mësime: 
1. Isai, a.s., zbret si udhëheqës me sheriatin e pejgamberit Muhamed, 

a.s., jo me një sheriat të pavarur; 
2. Thyerja e kryqit ndodh në të vërtetë si objekt, por gjithashtu zhvle-

rësohet si koncept dhe pretendim i të krishterëve; 
3. Mbytja e derrit ka të njëjtin kuptim simbolik dhe praktik; 
4. Anulimi i xhizjes tregon se, përveç pranimit të Islamit, asgjë tjetër 

nuk ka vlerë; 
5. Shtohet pasuria dhe bereqeti për shkak të drejtësisë; 
6. Rritet kureshtja e njerëzve për fenë, sepse duke parë afërsinë e 

kataklizmës dhe mungesën e nevojës për gjëra materiale, ata heqin 
dorë prej tyre...62 

Isai, a.s., do ta luftojë të keqen dhe do ta kultivojë të mirën. Në tokë 
do të mbretëroj një lloj paqeje përrallore. Njerëzit nuk do të kenë armiqë-
si ndërmjet vete. Kjo paqe do të mbretërojë edhe në botën shtazore. Fë-
mija do të luajë me gjarprin dhe nuk do ta dëmtojë aspak. Ujku do të ru-
ajë delet e luani lopët dhe nuk do t’i dëmtojnë. Askush nuk do ta dëmtojë 

                                                 
61 Buhariu, nr. 3448; Muslimi, nr. 155. 
62 Shih: Jahja bin Sheref En Nevevij, El Minhaxh Sherhu Sahihi Muslimi bin El 

Haxhaxh, vep.cit., 2/189-191!  



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

87 

askënd. Toka do të japë bereqetet e veta dhe njerëzit do të jetojnë në 
bollëk e mirëqenie të paparë.63  

E tani që e shpjeguam këtë, na mbetet të mësojmë për kohëqëndrimin 
e Isait, a.s., në Tokë. Në disa hadithe përmendet se ai qëndron shtatë vjet, 
e në disa të tjera dyzet apo edhe më shumë. Në hadithin e transmetuar 
nga Abdullah bin Amrit, r.a., qëndron se, pas vrasjes së Dexhallit, Isai, 
a.s.: 

َثم يمكث الناس سبع سنين ِ ِ َ َْ ُ َّ ُ ُ َْ َُّ 
“...pastaj njerëzit qëndrojnë shtatë vjet...”64 

Dhe, vazhdon hadithi duke përshkruar fundin e botës. Pra, Isai, a.s., 
do të qëndrojë në mesin e tyre shtatë vite dhe më pas, me vdekjen e tij, 
afrohet edhe fundi i botës. Zoti dërgon një erë, e cila ia merr shpirtin 
secilit besimtar… 

Në hadithin e transmetuar prej Ebu Hurejres, r.a., ku përshkruhen 
punët që kryen Isai, a.s., dhe të mirat që bota përjeton, përmbyllja bëhet 
duke përshkruar kohëqëndrimin e tij në Tokë: 

َفيمكث أربعين سنة ، ثم يتوفى ويصلي عليه المسلمون ِ ِِ ّ َّ ُ َّ ً َ ُ 
“...ai qëndron në Tokë dyzet vjet, e pastaj vdes, dhe myslimanët 
ia falin xhenazen.”65 
Dijetarët myslimanë, e më saktë Ibën Kethiri, ka bërë një përputhje 

logjike dhe të pranueshme ndërmjet këtyre teksteve. Ai thotë se Isai, a.s, 
para se të ngrihej, ka qenë tridhjetë e tre vjeçar, ndërsa tani qëndron edhe 
shtatë vjet, dhe kështu bëjnë gjithsej dyzet, aq sa përmendet në hadithe.66 

Ndërsa, sa i përket vendit të vdekjes dhe varrosjes, nuk ka ndonjë 
tekst që e specifikon këtë.  

                                                 
63 Shih hadithet nr. 2937; 2940 në Sahihun e Muslimit; Ebu Davudi, nr. 4324; hadi-

thet nr. 9630; 10261 në Musnedin e Imam Ahmedit! Shuajb Arnauti e ka saktësu-
ar. Shih edhe hadithin e saktë në Es Silsiletu Es Sahihah, nr. 1926!  

64 Muslimi nr. 2940. 
65 Ebu Davudi, nr. 4324; Imam Ahmedi në Musned, nr. 9630. Ahmed Shakiri e ka 

saktësuar këtë hadith.  
66 Shih: Ibën Kethiri, El Bidaje ve En Nihaje, vep.cit., 19/230! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

88 

Kryerja e haxhit dhe e umres 

Në hadithet e pejgamebrit tonë, Muhamedit, a.s., përveç të tjerash 
gjejmë edhe atë se Isai, a.s., do ta kryejë haxhin. Ebu Hurejre, r.a., trans-
meton se Pejgamberi, a.s., ka thënë:  

َوالذي نـفسي بيده، ليهلن ابن مريم بفج الروحاء، حاجا، أو معتمرا، أو ليـثنيـنـهما َُ ََّ َ ْ ُ ْ َ َ ْ َ ُ َِ ِْ َ ََ ًَ ِ َْ ًّ ِ َّ ِّ َ َََ ْ ُ َّ َّ ِ ِ ِ ِْ َّ 
“Pasha Atë në Dorën e të Cilit është shpirt im, Isai do ta bëjë 
telbijen në rrugën Revha (ndërmjet Mekës dhe Medinës), për të 
kryer haxhin ose umren, ose të dyja bashkë!”67 

Raporti i Isait, a.s., me të krishterët 

Më parë cituam hadithin e Ebu Hurejres, r.a., në të cilin thuhet: “Pa-
sha Atë në Dorën e të Cilit është shpirti im, shpejt pritet të zbresë në me-
sin tuaj i biri i Merjemes si udhëheqës i drejtë, i cili do ta thyejë kryqin, 
do ta mbytë derrin dhe do ta anulojë haraçin. Pasuria aq shumë do të 
shtohet në kohën e tij sa askush nuk do e pranon.”68. 

Pas kësaj Ebu Hurejre, r.a., e citoi këtë ajet, si vërtetim të thënies së 
tij: 

ْ وإن من أهل الْكتاب إلا ليـؤمنن به قـبل موته ۖ ويـوم الْقيامة يكون عليهم  ﴿ ِ ْ َْ َ َُ ُ َ َ َ َِ ِ ِ ِ َِ َُ ّْ َْ َِ َ َ ِ َّ ِ ِْ َ َِّ ِِ َ ِ ْ َ ْ
ًشهيدا ِ َ  ﴿١٥٩﴾ 

“Të gjithë Ithtarët e Librit do t’i besojnë Isait para se ai të vdesë 
dhe, në Ditën e Kiametit, ai do të jetë dëshmitar kundër tyre.” 
(Nisa: 159) 
Thyerja e kryqit dhe mbytja e derrit, siç përmendëm më lart, përveç 

se ndodhin në të vërtetë, kanë edhe simbolikat përkatëse, pasi aludojnë në 
kotësinë e besimit të të krishterëve në trinitet dhe në gabimin e tyre për 
konsumimin e mishit të derrit. Po ashtu, anulimi i xhizjes nënkupton se, 
përveç besimit të drejtë, nuk ka zgjidhje tjetër. Prandaj, siç ka konstatuar 
dijetari i madh nga radhët e Sahabeve, Abdullah bin Abbasi, r.a., të krish-

                                                 
67 Muslimi, nr. 1252. 
68 Buhariu, nr. 3448; Muslimi, nr. 155. 



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

89 

terët dhe çifutët që jetojnë në kohën e Isait, a.s., do ta besojnë atë para se 
ai të vdesë. Nuk do të ketë fe tjetër përveç Islamit.69  

PASOJAT IDEOLOGJIKE T˙ BINDJEVE T˙ GABUARA 
RRETH ISAIT, A.S., DHE SHTREMB˙RIMEVE T˙ B˙RA 

Glorifikimi çoi në adhurim të Isait, a.s. 

Tejkalimi në dashuri dhe respekt mund të çojë në shenjtërim dhe 
adhurim. Për këtë arsye, edhe dashuria ka kufijtë e saj, të cilët pejgamberi 
Muhamed, a.s., na i ka mësuar mos t’i shkelim e tejkalojmë. 

ُلا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم؛ فإنما أʭ عبده، فـقولوا َ ُ ُ َْ ََ ََّ ََِ ْ ََ َ ْ َ َّ ِ َ ُْ ْ ُ ُُعبد الله ورسوله: َ ُ ََ َِّ ُ 
“Mos më glorifikoni siç të krishterët kanë bërë me Isain, të 
birin e Merjemes, sepse unë jam, thjesht, robi i Zotit, prandaj 
thoni për mua: robi i Zotit dhe i dërguari i Tij!”70 

Adhurimi i priftërinjve  

Adhurim, në thelb, nënkupton bindjen dhe nënshtrimin. Nga ky pri-
zëm, të krishterët janë devijuar duke adhuruar priftërinjtë e tyre, res-
pektivisht duke iu bindur dhe nënshtruar për gjëra që nuk kanë qenë 
kompetencë e tyre, për shtrembërime që kanë bërë në fe, ndërsa nuk kanë 
pasur mandatin dhe as autoritetin. Lejimi dhe ndalimi janë e drejtë eks-
kluzive e Zotit. Rrëfimi në vazhdim e ilustron këtë devijim që ka ndodhur 
tek të krishterët. Adij bin Ebi Hatimi, r.a., dikur i krishterë, rrëfen:  

ٍأتيت النبي صلى الله عليه وسلم وفي عنقي صليب من ذهب َ ٌ َ َّ َِّ ْ َُّ َّ َّ ُّفقال ʮ عدي اطرح . ُ َ
ٌعنك هذا الوثن وسمعته يقرأ في سورة براءة ِ ُ ُ ُ َ َ َ ْاتخذوا أحبارهم ورهبانـهم أرʪʪ من   ﴿:ْ ً َِ َْ َْ ُ ْ َُ َ َ َْ َ ُ ْ ُ ََّ

                                                 
69 Shih: Ahmed bin Muhamed Kastalani, Irshadu Es Sari li Sherhi Sahihi El Buhari, 

(Rijad: Dar Ataat El Ilm - Bejrut: Dar Ibën Hazm, 2021), 12/285!  
70 Buhariu, nr. 3445. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

90 

َِّدون الله ِ ً﴾ قال أما إĔم لم يكونوا يعبدوĔم ولكنهم كانوا إذا أحلوا لهم شيئا ُ َ ُّ َّ َ َ َ َّ َ
َّاستحلوه وإذا حرموا عليهم شيئا حرموه ًَّ ْ ُ ُّ 

Shkova te Pejgamberi, a.s., ndërsa varur në qafë kisha një kryq 
të punuar nga ari. “Largoje këtë idhull!” - më tha. E kam 
dëgjuar duke lexuar nga kaptina Teube (ajetin 31): “Në vend 
të Allahut, ata kanë zgjedhur për zot rabinët dhe murgjit e 
tyre...” Pejgamberi, a.s., tha: “Ata nuk i kanë adhuruar duke 
iu rënë në sexhde, por kur ua kanë lejuar ndonjë gjë, e kanë 
marrë për të lejuar, dhe kur ua kanë ndaluar një tjetër, e kanë 
marrë për të ndaluar.”71 
Pra, fakti se i kanë respektuar vendimet e priftërinjve që ndeshen me 

të vërtetat fetare, konsiderohen sikur t’i keni adhuruar ata. 

Shndërrimi i varrezave në faltore  

Një nga dëshmitë e devijimit të tyre është edhe shndërrimi i varrezave 
në faltore.  

َلعنة الله على اليـهود والنصارى؛ اتخذوا قـبور أنبيائهم مساجد ِ َ ُ َْ َ َِِ ِْ ُ ُ ََّ َّ ِ ُِ َ َّ ُ َْ َ 
“Allahu i mallkoftë hebrenjtë dhe të krishterët; varrezat e 
pejgamberëve të tyre i kanë shndërruar në xhami.”72 
Aishja r.a., rrëfen hadithin e Ummu Selemes, r.a., e cila në Etiopi 

kishte parë një kishë të quajtur Marija, dhe në të cilën kishte portrete e 
ikona. Pejgamberi Muhamed, a.s., i tha:  

ُأولئك قـوم إذا مات فيهم العبد الصالح، أو الرج ََّ ِ ُ ِ َِّ ُ َْ ُ ِ َ َ ٌ ْ َ َ َِ ِِْل الصالح، بـنـوا على قـبره ُ َ َ ْ ََ ُ ِ َّ ُ
َِّمسجدا، وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله َ ًِْ ِ ِ ِِ َْ ُ َ َُ َ ََ ُ َ ُّ َّ َ ِ ْ َ 

“Ata janë njerëz që kur vdes dikush i njohur nga mesi i tyre, 
rob apo burrë i mirë, mbi varrin e tij ndërtojnë faltore dhe bëj-

                                                 
71 Hadith hasen. Shih: Sahihu Et Tirmidhij, nr. 3095! 
72 Buhariu, nr. 3453. 



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

91 

në ato foto që ke parë, ata janë njerëzit më të këqij tek 
Allahu.”73 

P˙RFUNDIM 

Nga kjo përmbledhje e përgjithshme e teksteve dhe shpjegimeve për-
katëse mund të mësojmë se çështja e Isait, a.s., është trajtuar në mënyrë të 
detajuar edhe në Sunet. Madje, hadithet që e përshkruajnë rrëfimin e tij, e 
veçmas atë të zbritjes, janë në shkallën më të lartë të saktësisë – muteva-
tire. 

Në hadithe, herë pas here, hasim në detaje që shërbejnë si shpjegim i 
ajeteve kuranore lidhur me Isain, a.s.; ndërsa në raste të tjera gjejmë në 
Kuran disa hollësi që nuk kanë diktuar nevojën e shtjellimeve të mëtej-
shme. 

Në hadithe paraqitet fuqishëm lidhja e Pejgamberit tonë, Muhamedit, 
a.s., me Isain, si edhe lidhja jonë me të. Ato përshkrime figurative, që ua 
heqin pluhurin nga fytyra besimtarëve që kanë qëndruar të palëkundur në 
besim dhe nuk i janë nënshtruar mashtruesit të madh, flasin për marrë-
dhënien e tij me pasuesit e Muhamedit, a.s.; për kurajën dhe motivimin 
që u jep; për nxitjen që u bën në mënyrë që t’i qëndrojnë besnik kësaj 
rruge, duke ua përkujtuar gradat dhe shpërblimet e tyre në Xhenet. 

Në hadithe, herë pas here, janë heshtur disa çështje, si për shembull, 
ajo e vendit të varrosjes së Isait, a.s., për të na treguar se ajo që ka vërtet 
rëndësi, dhe që lidhet me fenë, jo me kureshtjen tonë, është fakti se ai, si 
njeri, do të kthehet në Tokë, do të vdesë dhe do të varroset. Kaq. 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
73 Buhariu, nr. 1341; Muslimi, nr. 528. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

92 

_________ 
Literatura: 

 Sahihu i Buhariut 
 Sahihu i Muslimit 
 Suneni i Ebu Davudit 
 Suneni i Tirmidhiut 
 Musnedi i Imam Ahmedit  
 Abdurrahman bin Ebi Bekir Xhelaludin Sujuti, Eteushih sherhu El xhami 

es-sahih, red. shkenc. Ridvan Xhami Ridvan, (Rijad: Mektebetu err-
rrushd, 1998). 

 Abdurreuf Munavi, Fejd el Kadr, (Egjipt: El mektebetu ettixharijetu el 
kubra, 1356 h.). 

 Ahmed bin Ismail Kevrani, El keuther el xhari ila rijadi ehadithi el Buhari, 
red. shkenc. Ahmed Azv Inajeh, (Bejrut: Daru ihjai etturath, 2008).  

 Ahmed bin Muhamed Kastal-lani, Irshadu essari li sherhi Sahihi el Bu-
hari, (Rijad: Dar Ataat el ilm - Bejrut: Dar Ibën Hazm, 2021).  

 Bedrudin Ajni, Umdetu el karij sherhu Sahihi el Buhari, (Bejrut: Dar el 
fikr). 

 Hamza Muhamed Kasim, Menar el karij sherhu Muhtesari Sahihi el Bu-
hari, (Damask: Mektebetu Dari el Bejan, 1990). 

 Hasen bin Ali Fejumi, Fet’hu el Karibi El Muxhib ala Et Tergibi ve Et Ter-
hib, red. shkenc. Prof. Dr. Muhamed Is’hak Muhamed Al Ibrahim, (Rijad: 
Mektebetu Dar es-selam, 2018). 

 Ibën Haxher Askalani, Fet’hu el Bari bi-sherhi el Buhari, (Egjipt: El 
mektebetu es-selefije, 1380-1390 h.). 

 Ismail bin Omer bin Kethir, El bidaje ve En Nihaje, red. shkenc. Dr. Ab-
dullah bin Abdulmuhsin Et Turki, (Dar Hixhr, 1420). 

 Ismail bin Omer bin Kethir, Tefsiru el Kur'ani al-adhim, red. shken. Hik-
met bin Beshir bin Jasin, (Saudi: Dar Ibën Xheuzi, 1431 h.). 

 Jahja bin Sheref En Nevevij, El minhaxh sherhu Sahihi Muslimi bin el 
Haxhaxh, (Bejrut: Daru ihjai etturath el arabij, ed. 2, 1396 h.).  

 Jusuf el Vabil, Eshratu essâah, (Rijad: Dar Ibën Xheuzi, ed. 3, 1991). 
 Kadi Ijad, Ikmaul el mu’lim bi fevaidi Muslim, red. shkenc. Jahja Ismail, 

(Egjipt: Jahja Ismail, 1998). 



Dr. Sedat ISLAMI / PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT ... (2) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

93 

 Muhamed bin Abdurrahim el Mubarekfuri, Tuhfetu el ahvedhi bi sherhi 
Xhami Et Tirmidhi, (Bejrut: Dar el kutub el ilmije). 

 Muhamed bin Ali el Ethjubi, El bahru el muhit eth-thexhaxh fi sherhi 
Sahihi el Imami Muslim bin el Haxhaxh, (Rijad: Dar Ibën Xheuzi, 1436). 

 Mulla Ali Elkarij, Mirkatu el mefatih sherhu Mishkati el mesabih, (Bejrut: 
Dar el fikr, 2002). 

 Revista El hedju En Nebevij, (Egjipt: Xhematu Ensar essunneti el muham-
medijjeh), v. 6, nr. 19-20, sheval 1361. 

 Shemsudin Kermani, El kevakib edderari fi sherhi Sahihi el Buhari, 
(Bejrut: Dar ihjai etturath el arabij, ed. 2, 1981), 14/84.. 

 Zekerija Ensari, Minhatu el Bari bi sherhi Sahihi el Buhari, red. shkenc. 
Sulejman bin Durej’ Azimiu, (Rijad: Mektebetu err-Rrushd, 2005), 6/322. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

94 

 
Dr. Sedat ISLAMI 

PROPHET ISA, A. S., ACCORDING TO THE QUR’AN, 
SUNNAH AND ADVICE TRANSMITTED FROM HIM 

ISA, A. S., IN THE HADITHS OF PROPHET 
MUHAMMAD, A. S. 

Abstract 
The story of Prophet Isa a.s. is detailed, both in the Qur’an and in 
the Sunnah. In the latter, in some cases, but not always, there are 
details that are presented in the ayats. They contain additional data, 
which makes our concept of this great prophet more complete. This 
is the focus of this paper. To be as accurate as possible, we have 
cited the texts in the original, while we have done their ordering and 
systematization by following the methodology of the first part. We 
have not summarized all the hadiths, because this was not our goal. 
We have mentioned only the hadiths that build our concept of Jesus 
(peace be upon him), which has also determined the methodology 
we have used: the descriptive methodology. The results of the paper 
confirm the explanatory and complementary role of the Sunnah 
alongside the Qur’an regarding our concept of Jesus (peace be upon 
him). The main recommendation remains that topics with 
aqidological weight, such as faith in general and faith in the 
prophets in particular, must be treated from the two main sources, 
the Qur’an and the Sunnah, so that the concepts are accurate. 

Keywords: Jesus, peace be upon him, hadiths, Islam, prophet, concept. 
 



KUD:	28‐183.3(05)	
128(05)	

Mr. Driton ARIFI 

VDEKJA E TRURIT-TRAJTES˙ JURIDIKE 
ISLAME N˙ DRIT˙N E ARRITJEVE 

T˙ MJEK˙SIS˙ MODERNE 

Abstrakt 
Vdekja, si proces i natyrshëm i çdo gjallese, por edhe i vetë nje-
riut, në perspektivën islame mbetet ekskluzivitet hyjnor, i atribuar 
vetëm Zotit Fuqiplotë. Allahu i Lartësuar është Ai që jep jetë, dhe 
Ai është gjithashtu i Vetmi që e merr atë. Megjithatë, në të njëjtën 
perspektivë, tema e “vdekjes së trurit” përbën një nga çështjet më 
të debatuara, jo vetëm për fushën e mjekësisë moderne, por edhe 
për jurisprudencën bashkëkohore islame. Duke qenë se problema-
tika e tillë ka natyrë komplekse, studimi merr natyrshëm karakter 
ndërdisiplinar. 
Dilemat që shfaqen janë të shumta, për shkak të përdorimit jo 
gjithmonë të saktë të termave mjekësorë dhe perceptimeve të ga-
buara rreth kuptimit të “vdekjes së trurit”. Është e rëndësishme që 
kjo çështje të trajtohet jo vetëm në fushën mjekësore, por edhe në 
atë islame, sepse vdekja e trurit cilësohet rëndom si parakusht për 
dhurimin e organeve (transplantin), por lidhet edhe me shumë 
norma të tjera, si trashëgimia, vazhdimi i jetës martesore etj. 
Ky punim, përveç që ka si qëllim kristalizimin e konceptit të ‘vde-
kjes së trurit’, synon të hedhë dritë edhe mbi ligjshmërinë e heqjes 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

96 

së pajisjeve reanimuese1 dhe të transplantit të organeve-çështje që 
vazhdojnë të polarizojnë opinionet e ndryshme. Për këto çështje 
janë angazhuar Akademitë Juridike Islame, këshillat e lartë të 
hulumtimeve islame, si dhe dijetarë të ndryshëm në qendrat isla-
me dhe viset myslimane. 

Fjalët kyqe: vdekje e trurit, koma, cerebrale, reanimim, bioetikë, 
mjekësi. 

Hyrje 

Jeta dhe vdekja, përveç që janë fenomene për të cilat kalojnë të gjitha 
qeniet e gjalla pa dallim, njëherësh janë fakte dhe dëshmi të fuqisë së 
Krijuesit Fuqiplotë në krijesat e Tij. Ai që u dha jetë krijesave, është i 
Vetmi që mund të marrë jetët e tyre. 

Jeta dhe vdekja janë dy procese të mbetura nën vullnetin e Allahut, 
dhe çështja e shpirtit, dalja e të cilit nga trupi shënon përfundimin e jetës 
së njeriut, mbetet një enigmë, sepse njerëzit kanë mundësi vetëm të anali-
zojnë efektet e ndarjes së tij nga trupi, e jo qenësinë e këtij procesi. 
Shpirti mbetet ajo enigmë përreth së cilës informacionet do të mbesin 
gjithnjë të kufizuara. Siç e konfirmon edhe Zoti Fuqiplotë, kur tha: 

ًويسألونك عن الروح ۖ قل الروح من أمر ربي وما أوتيتم من الْعلم إلا قليلا َِ َُِّ ِ ْ ِ َ ِ ِّ ُ ِ ُ ََ ََ ْ ََِّ ِ ْ ْ ُ ُّ ُِّ ِ ِ َ َ َ َُ 
“Të pyesin ty për shpirtin, thuaj se shpirti është çështëje që i përket 
vetëm Zoti tim, e juve ju është dhënë fort pak dije!” (El Isra, 85). 
Korelacioni midis vdekjes së trurit dhe daljes së shpirtit nga trupi 

mbetet një çështje delikate, rreth së cilës debati ende nuk është mbyllur. 

                                                 
1 Pajisjet reanimuese janë pajisje mjekësore të specializuara që përdoren për të ri-

vendosur, mbështetur ose zëvendësuar funksionet jetësore të organizmit (kardiake, 
respiratore dhe hemodinamike) te pacientët në gjendje kritike ose në arrest kardio-
pulmonar. Në aspektin ligjor dhe bioetik, pajisjet reanimuese kanë rëndësi të 
veçantë në çështjet që lidhen me vdekjen e trurit, të drejtën për të jetuar dhe të 
drejtën për të mos u mbajtur artificialisht në jetë, duke qenë shpesh objekt i deba-
teve mbi vdekjen biologjike dhe ligjore. 



Mr. Driton ARIFI / VDEKJA E TRURIT-TRAJTESË ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

97 

Në gjysmën e dytë të shekullit të kaluar u shënua një lloj evolucionit 
historik i konceptit të vdekjes në mjekësi. Më parë, vdekja identifikohej 
botërisht me ndalimin e frymëmarrjes dhe të rrahurave të zemrës. Pas 
viteve ’60, me publikimin e raportit të Komisionit të Harvardit (1968), u 
prezantua një kriter i ri i konstatimit të vdekjes, që më pas do të njihej si 
“vdekja e trurit”. Ky përkufizim ka shkaktuar dilema të mëdha mjekëso-
re, etike, ligjore dhe fetare, sidomos në kontekstin islam. Që nga ajo ko-
hë, termi “vdekje e trurit” vazhdon të ngjallë debat kompleks, në të cilin 
duhet dëgjuar zëri racional që balancohet mes argumenteve hyjnore dhe 
të dhënave shkencore mjekësore. 

Juristët islamë shprehin shumë skepticizëm lidhur me vdekjen e trurit, 
duke u përpjekur të elaborojnë natyrën e saj biomjekësore dhe legjitimite-
tin e saj në kuadër të standardeve të jurisprudencës islame. Në përgjithësi, 
ata ndahen në dy grupe: disa juristë dhe këshilla juridike e konsiderojnë 
vdekjen e trurit si përmbushje të kritereve ligjore islame për deklarimin e 
vdekjes, duke njohur një rol shkencor mjekësor në përcaktimin e shenja-
ve ose kritereve të vdekjes; ndërsa të tjerë, më të pakët dhe më pak dëgju-
ar, mbajnë që kriteret tradicionale - ndërprerja e rrahjeve të zemrës dhe e 
frymëmarrjes - janë shenjat e vërteta të vdekjes. 

Në këtë kontekst, akademitë dhe këshillat fetare islame, si Akademia 
Ndërkombëtare e Jurisprudencës Islame (në kuadër të Organizatës së 
Bashkëpunimit Islamik), Akademia e Jurisprudencës Islame (nën Ligën 
Botës Islame) dhe të tjera, kanë trajtuar me kujdes këtë çështje duke bala-
ncuar argumentet kredibile islame me nevojat e mjekësisë moderne. 

Nga ana tjetër, disa dijetarë klasikë dhe bashkëkohorë kanë kërkuar 
kujdes të shtuar në përkufizimin dhe konceptimin juridik islam të “vdek-
jes së trurit”, duke theksuar se shpirti dhe jeta nuk mund të reduktohen në 
funksione biologjike, por janë realitete metafizike që i përkasin vetëm di-
jes dhe vullnetit hyjnor të Zotit Fuqiplotë. Këtu qëndron sfida kryesore e 
harmonizimit midis parimeve fetare dhe realiteteve mjekësore. 

Ky punim trajton këtë çështje dhe synon të hedhë dritë mbi impliki-
met e saj në aspektin juridik islam. 

 
 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

98 

Përkufizimi i vdekjes së njeriut 

Në fjalorin e gjuhës shqipe gjejmë që vdekja definohet si: ndalim i 
veprimtarisë jetësore të organizmit të njeriut, ndërprerja përgjithnjë e 
shkëmbimit biologjik të lëndëve në organizëm a në një pjesë të tij; mba-
rim a fundi i jetës së njeriut.2 Ky përkufizim, siç edhe pritej, mbështetet 
në një qasje materialiste, e cila e sheh vdekjen thjesht si një proces të 
pastër fizik, pa marrë parasysh ndërhyrjen hyjnore. Në këtë kuptim, ai 
është tipikisht në përputhje me definicionet e vdekjes që përdoren nga 
burimet e literaturës ndërkombëtare mjekësore. 

Në Oxford Textbook of Medicine gjejmë se vdekja definohet si: ndër-
prerje e pakthyeshme e të gjitha funksioneve jetësore të organizmit si një 
tërësi, veçanërisht ndërprerja e pakthyeshme e aktivitetit të trurit.3 

Këto përkufizime po i paraqesim për të mundësuar më vonë një kra-
hasim të qartë me perspektivën islame, e cila e koncepton vdekjen jo thje-
sht si ndodhi biologjike për njeriun, por si një proces që përfshin edhe 
dimensionin shpirtëror dhe hyjnor. Prandaj, sipas konceptit islam, siç 
është përcaktuar në Enciklopedinë Juridike të Kuvajtit, vdekja është: 
“ndarja e shpirtit nga trupi, ndërprerja e lëvizjes së zemrës dhe e frymë-
marrjes, dhe shkëputja e plotë e jetës nga njeriu.”4 Ky përkufizim thek-
son parimin themelor islam, dhe mbi të gjitha universal, sipas të cilit çasti 
i daljes së shpirtit nga trupi shënon përfundimin e jetës së njeriut. Shenjat 
apo simptomat që pasojnë vdekjen janë thjesht reflektime të këtij çasti në 
organizmin e njeriut dhe nuk përcaktojnë vetë momentin e vdekjes. 

Megjithatë, realiteti i shpirtit sipas shkollarëve islamë qëllimisht 
mbahet i paqartë, si një mënyrë për të treguar se njeriu ka kufizime në 
kuptimin e madhështisë së jetës dhe i ka të kufizuara kapacitetet përballë 
fuqisë absolute të Zotit. Megjithatë, dihet se të gjitha gjymtyrët e njeriut 
funksionojnë për shërbimin e shpirtit; kur këto gjymtyrë humbasin fun-

                                                 
2 Fjalor i Gjuhës Shiqpe, Akademia e Shkencave (Tiranë, 2002), 1427. 
3 Oxford Textbook of Medicine, 6th Edition (2020) 
4 El Meusuattu El Fikkhije El Kuvejtije - Enciklopedia Fikhore e Kuvajtit), (Kuvajt: 

Ministria e Çështjeve Islame), 39/248. 



Mr. Driton ARIFI / VDEKJA E TRURIT-TRAJTESË ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

99 

ksionin e tyre, kjo sinjalizon se shpirti është ndarë nga trupi, nga vendi ku 
më parë gjeti strehë dhe jetë. 

Në fakt, shumë filozofë antikë gjithashtu argumentonin se vdekja nuk 
është thjesht një proces fizik i kulluar. 

Vetë Platoni mendonte që shpirti ekziston në vetvete, dhe kur ai liroh-
et nga trupi, dhe trupi lirohet nga shpirti, çfarë është kjo përveçse vde-
kje?5 

 

Ky qëndrim, i ngjashëm me atë islam apo me “fetë qiellore” në për-
gjithësi, mund të kuptohet, ngase burim i diturisë dhe i shkencës në periu-
dhën antike kanë qenë kryesisht zbulesat hyjnore, edhe pse ato mendime 
shpeshherë nuk iu kanë atribuar atyre. 

Vdekja si proces hyjnor në burimet islame 

Nga definimi i lartëcituar i vdekjes në konceptin islam, vërehet se ajo 
është një proces që mbetet gjithnjë në kompetencë të Zotit. Këtë fakt e 
theksojnë citatet e pamohueshme nga Kurani Fisnik, si dhe traditat pro-
fetike. Allahu thotë në një ajet kuranor: 

َوالله خلقكم ثم يـتـوفاكم ۚ ومنكم من يـرد إلى أرذل الْعمر لكي لا يـعلم بـ َ ُ ََ ََ َ َْ َ ْ َ َّ ُ ُِ ِ ُ َ َُ ِ َ ْ َ ٰ ِ ُّ ِ ْ ُْ ََّ َ َ َُّ َ َعد َُّ ْ
ٌعلم شيـئا ۚ إن الله عليم قدير ٌِ َ َِ ََّ َّ ٍِ ً ْ َ ْ ِ  

“Allahu ju krijoi ju, e pastaj Ai jua merr shpirtin (jua shkakton 
vdekjen). E, ka prej jush që i jepet afat deri në moshën më të shtyrë, 
ashtu që mos të dijë asgjë nga çka ka ditur. Allahu është më i 
Dijshmi, më i Fuqishmi.” (En Nahël, 70). 
Sikur Allahu solli ndër mend për ne këtë fakt, Ai na tha se Ai-Allahu 

i Madhëruar - ju krijoi dhe e përsosi krijimin tuaj; ju edukoi dhe e përsosi 
edukimin tuaj. Ai nuk e bëri jetën tuaj në këtë botë të përhershme, por e 
përgatiti atë për t’u shuar. Ai ua ruan fuqinë dhe gjallërinë, derisa të arrini 

                                                 
5 Feldman, Fred. “Death as Separation of Body from Soul.” In Death, Routledge 

Encyclopedia of Philosophy. Version 1, 1998.  
 https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/death/v-1/sections/death-as-

separation-of-body-from-soul 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

100 

moshën e pjekurisë (të burrërisë), pastaj forca juaj fillon të dobësohet pak 
e nga pak, dhe dobësia eskalon me kalimin e kohës. Gjatë kësaj jete, disa 
prej jush i merr Allahu në fëmijëri, disa në rini, disa në moshën e pjekuri-
së, dhe disa të tjerë në pleqëri. E gjithë kjo nuk ndodh përveçse me ur-
dhrin e Zotit të Gjithëdijshëm dhe të Mirëinformuar.6 

Po aq të drejtpërdrejta janë edhe fjalët e Tij, kur thotë: 

ِوهو الذ َّ َ ُ َي ذرأكم في الأرض وإليه تحشرون َ ُ َ ُْ ِ ََِْ ِ ْ َ ْ ِ ْ َُ َ ُوهو الذي يحيي ويميت وله . َ ََ َ َُ ُِ ُِْ ِ َّ َ ُ
َاختلاف الليل والنـهار ۚ أفلا تـعقلون ُ ِ ْ َ َ ََ َ ِ َ َّ َ ِ َّْ ُ ِ ْ 

“Dhe Ai është që ju krijoi ju në Tokë, dhe vetëm tek Ai do të tubo-
heni. Dhe Ai është që jep jetë dhe vdekje, dhe vetëm Ai bën ndry-
shimin e natës e të ditës; a nuk po e kuptoni?!” (El Mu’minun, 79-
80). 
Gjithashtu, Muhamedi, a.s., e kristalizoi këtë fakt në shumë hadithe të 

tij. Në hadithin e përcjellë prej Abdullah bin Mesudit, r.a., qëndron se ai 
ka thënë:  

َإن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يـوما نطفة، ثم يكون علقة مثل ذلك،  َِ َ ْ ِ ِ ِ ًِ ًَ َ ُ ََُ ُ ُ ْ ْ َْ َ َ َ َُُّ ًَ َْ َ َْ ُ َّ ِ ِ ُ َ َ ُْ ْ ُ َّ ِ
ِثم يكون مضغة مثل ذلك، ثم يـرسل إليه الملك فـيـنـفخ فيه الروح، ويـؤمر ϥربع  َّ ََّ ُ َ ُ ََِْ ُ َ ُ ُْ َ ََ ُّ ِ ِ ِِ ُِ َ ْ َ ُ ََ ْ َِْ ُ َْ ُ َُ ْ ً َ ْ ُ ُ

ٍكلمات َ ِ ٍكتب رزقه، وأجله، وعمله، وشقي أو سعيدبِ: َ ِ ِ ِ ِِ ِ ِ َِ ْ ََ ٍَّ َ َ َ َ ََ ِْ ِ ْ َ....”. 
“Me të vërtetë, krijimi i secilit prej jush mblidhet në barkun e 
nënës së tij për dyzet ditë si pikë uji (nutfah). Pastaj qëndron 
për dyzet ditë të tjera si gjak i ngjizur (alakah), pastaj për dyzet 
ditë të tjera si copë mishi e përtypur (mudghah). Më pas i dër-
gohet engjëlli, i cili i fryn shpirtin (ruḥ) dhe i urdhërohet të 
shkruajë katër gjëra: rizkun e tij, exhelin - jetëgjatësinë e tij në 
këtë botë, veprat e tij, dhe nëse do të jetë i lumtur apo i mjerë 
(në Ahiret).”7 

                                                 
6 Shih: Mexhma El Buhuth El Islamije – El Ez’her, Et Tefsir El Vesit li El Kurani El 

kerim, (Kajro: El Hejetu El Ammeh li Shuuan El Metabi El Amirije, 1973–1993), 
5/653!  

7 Sahih El Buhari, nr. 3208. 



Mr. Driton ARIFI / VDEKJA E TRURIT-TRAJTESË ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

101 

Pra, premisa themelore e të gjitha mësimeve kuranore për vdekjen 
është gjithëpushteti i Allahut: Ai krijon njerëzit, ua përcakton jetën dhe i 
bën të vdesin kur Ai të dëshirojë. 

Në përshkrimet me natyrë edhe etikë islame, vdekja është përshkruar 
si ngjarja më e tmerrshme dhe çështja më e rëndë, si kupa me shije më të 
hidhur dhe më të urryer. Ndërsa dita kur ndodh vdekja konsiderohet dita 
më e madhe në këtë botë për njeriun. 

Këto postulate islame na flasin për vdekjen në nocionin e saj të njo-
hur tek njerëzit, pa u lëshuar në termat ose “llojet” e tjera të vdekjeve që 
mund të lindin në epoka të caktuara historike, si rezultat i avancimeve 
shkencore në fushën e mjekësisë. Pa mëdyshje, edhe nocioni i “vdekjes 
së trurit” është një koncept i ri, që kërkon shtjellim të veçantë dhe nor-
mativizim të ri. 

Çfarë në të vërtetë është „vdekja e trurit‰? 

Në përpjekje për të bërë këtë definim, vërejmë se Akademia Ameri-
kane e Neurologjisë (AAN) në vitin 1995 dha një konstatim, i cili u 
përditësua më pas në vitin 2010, duke e përcaktuar vdekjen e trurit si 
“ndalimin e pakthyeshëm të të gjitha funksioneve të të gjithë trurit, për-
fshirë edhe trurin e mesëm.”8  

Pas këtij definimi, është vënë re një dallim i dukshëm mes vdekjes së 
zemrës, që konsiston në ndaljen e dukshme të rrahjeve të saj dhe ndërpre-
rjen e frymëmarrjes, dhe mungesës së shenjave të tilla në vdekjen e trurit. 

Në vitin 1968, një komitet i përbërë nga mjekë të Harvard Medical 
School publikoi raportin e njohur si A Definition of Irreversible Coma 
(“Një përkufizim i komës së pakthyeshme”), i cili paraqiti një definicion 
të ri për vdekjen - atë të “vdekjes cerebrale” ose “vdekjes së trurit”. Ky 
definicion i ri u shndërrua në një pikë kthese në mjekësi dhe etikë, duke 
ndryshuar mënyrën se si kuptojmë dhe trajtojmë vdekjen si proces në 
tërësi. 

                                                 
8 Busl, Katharina M. “What Does the Public Need to Know About Brain Death?” 

AMA Journal of Ethics, no. 12 (December 2020): E1047–E1054. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

102 

Ekspertët e fushës së neurologjisë arritën në përfundimin se vdekja e 
trurit shënon fundin e jetës, po aq përfundimisht sa edhe ndalimi i funk-
sionimit të zemrës dhe ndërprerja e frymëmarrjes me anë të mushkërive. 

Madje, sipas një opinioni, vetëm vdekja e “trungut të trurit” (brains-
tem death), që është pjesa më e poshtme që lidh trurin me palcën kurrizo-
re, konsiderohet si vdekje e vërtetë e njeriut. Trungu i trurit është pjesa që 
kontrollon funksionet jetësore, si frymëmarrja, rrahjet e zemrës dhe vetë-
dija e njeriut. 

Vdekja e “trungut të trurit” do të thotë se këto funksione janë ndalur 
përgjithmonë, dhe personi konsiderohet i vdekur plotësisht sipas doktri-
nës britanike dhe disa sistemeve mjekësore analoge. Ndërsa në ShBA 
kërkohet vdekja e të gjithë trurit (whole brain death) për t’u konstatuar 
vdekja e plotë e njeriut.9 Megjithatë, dallimi mes vdekjes së “trungut të 
trurit” dhe vdekjes së tërësishme të trurit nuk është më shumë se disa 
minuta, sepse sipas po të njëjtave konstatime mjekësore, pas vdekjes së 
trungut të trurit, për disa minuta vdes edhe i tërë truri. 

S’ka dyshim se debatet që atëherë ende vazhdojnë, mbi çështjen nëse 
duhet të pranohet vdekja e trurit si vdekje konvencionale apo jo. Këto de-
bate nuk u zhvilluan vetëm në forumet shkencore islame, por ngjallën 
dilema të mëdha edhe në qarqet mjekësore ndërkombëtare. 

Një hulumtim i kryer në Qendrën Klinike të Damaskut, ku u observu-
an të gjitha rastet e “vdekjes së trurit”, konfirmoi se, sipas kritereve dhe 
kushteve të qarta, momenti i përfundimit të jetës së njeriut apo momenti i 
daljes së shpirtit nga trupi përkon me momentin kur ndodh vdekja e 
trurit.10 Se ku mbështetej ky qëndrim, do të ndriçohet në pjesën vijuese të 
këtij hulumtimi. 

Megjithatë, një studim kombëtar i mjekëve myslimanë në Shtetet e 
Bashkuara rezultoi mjaft interesant, pasi raportoi se gati gjysma e tyre 

                                                 
9 Safa El Far, Hulasat El Ara fi El Kelam an Mevti Xhidhi El Muh ve Ziraati El Ada, 

(Noor Book), 232. 
10 Nadā Kijasa, El Meutu Ed Dimagij bejne Et Tibbi ve Ed Din, Universiteti i 

Damaskut, revista El Ulum El Iktisadijje ve El Kanunijje, Vol. 26, nr. 22 (1431 H 
/ 2010 M). 490. 



Mr. Driton ARIFI / VDEKJA E TRURIT-TRAJTESË ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

103 

nuk i konsideronin individët e përcaktuar si të vdekur sipas kritereve ne-
urologjike si të vdekur ligjërisht, dhe gjysma tjetër nuk i konsideronin ata 
të vdekur fetarisht. 

Dr. Mohammed Rady, mjek i kujdesit intensiv në Klinikën Mayo, 
është një zë i shquar në këtë grup dhe e drejton kritikun e tij ndaj përdori-
mit të kritereve neurologjike për përcaktimin e vdekjes. Nga një perspek-
tivë fetare, ai pohon se vdekja e trurit nuk mund të barazohet me vdekjen, 
sepse Kurani dhe traditat profetike e përshkruajnë qartë vdekjen si një 
ngjarje të vetme dhe të pakthyeshme, ku shpirti largohet nga trupi.11 

Këso dilemash kishin edhe një pjesë e dijetarëve islamë, nëse “vdekj-
en e trurit” duhet ta njohin si vdekje të vërtetë apo ta llogarisin si moment 
të daljes së shpirtit prej trupit. Rreth kësaj çështjeje kanë trajtuar teza një 
numër i madh dijetarësh myslimanë, dhe për më tepër, ekzistojnë edhe 
vendime të akademive shkencore më kredibile të botës islame. 

Dallimi në mes të „vdekjes së trurit‰ dhe komës 

Vdekja e trurit dhe koma janë dy gjendje krejtësisht të ndryshme, si 
në aspektin mjekësor, ashtu edhe në atë juridik-fetar. Vdekja e trurit 
nënkupton ndalimin e pakthyeshëm të të gjitha funksioneve të trurit, për-
fshirë edhe trungun trunor, që do të thotë se personi nuk ka asnjë refleks 
nervor, nuk merr frymë vetë dhe nuk shfaq aktivitet elektrik cerebral, 
edhe nëse zemra vazhdon të rrahë për shkak të aparateve dhe pajisjeve re-
animuese. 

Koma, përkundrazi, është një gjendje e thellë pavetëdijeje, ku truri ru-
an disa funksione jetësore dhe ekziston mundësia e rikuperimit. Për këtë 
arsye, personi në këtë gjendje nuk konsiderohet i vdekur, dhe ndërprerja e 
trajtimit të tij do të ishte e paligjshme dhe e ndaluar fetarisht, siç theksoj-
në burimet mjekësore.12. Pra, dallimi themelor qëndron në faktin se vde-

                                                 
11 Aasim I. Padela and Rafaqat Rashid, Islamic Perspectives on Death by Neurologic 

Criteria (Milwaukee, WI: Medical College of Wisconsin, 2023), 359. 
12 Wijdicks, Eelco F. M. “The Case against Confirming Brain Death With Apnea 

Testing.” New England Journal of Medicine 364, no. 9 (2011): 872–873.  



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

104 

kja e trurit është përfundimtare dhe e pakthyeshme, ndërsa koma është e 
përkohshme dhe potencialisht e kthyeshme. 

Prandaj, dispozitat juridike rreth ligjshmërisë së heqjes së paisjeve 
reanimuese dhe transplantit të gjymtyrëve ndërlidhen vetëm me rastin kur 
konstatohet vdekja e pakthyeshme e trurit, e të njëjtat nuk aplikohen kur 
kemi të bëjmë me gjendjen e tij të komës. 

A llogaritet „vdekja e trurit‰ vdekje e vërtetë 
edhe në perspektivën islame? 

Me gjithë faktin e pranuar tek myslimanët se e vërteta e vdekjes, siku-
rse edhe e vërteta e jetës, është një çështje që nuk e di askush përveç Kri-
juesit të vdekjes dhe jetës, Allahut të Madhërishëm, kjo nuk na pengon që 
të mbështetemi në provat dhe standardet mjekësore që vendosin mjekët 
profesionistë për të përcaktuar shenjat e vdekjes ose momentin e ndodh-
jes së saj tek trupi i njeriut. 

Njëra prej çështjeve që ende nuk ka konsensus është nëse largimi i 
shpirtit ka lidhje me vdekjen e trurit. Megjithatë, rreth shenjave të përfu-
ndimit të jetës së njeriut, kjo është tashmë një çështje e qartë shkencore, 
pasi mjekët janë profesionistë të denjë dhe referenca më kredibile në këtë 
problematikë. 

Tradicionalisht, vdekja është përcaktuar si ndërprerja e pakthyeshme 
e aktivitetit kardiak dhe respirator, një përkufizim që përdoret zakonisht 
në mjediset e mjekësisë emergjente. Megjithatë, me zbulimet e fundit, që 
nga gjysma e dytë e shekullit të kaluar e këndej, është shënuar një avan-
cim domethënës në këto fusha, duke mundësuar rikthimin në funksion të 
zemrës dhe mushkërive edhe pas ndërprerjes së funksionimit të tyre. 

Nga ana tjetër, konstatimet mjekësore të gjysmës së dytë të shekullit 
të kaluar e këndej tregojnë se “vdekja e trurit” është shenjë e vdekjes rea-
le të njeriut. Profesionistët e neurologjisë theksojnë se, nëse të gjitha qeli-
zat nervore vdesin, është e pamundur rikthimi i tyre në jetë. 

Megjithatë, hamendësimet e shfaqura herë pas here në forumet mje-
kësore kanë lënë hapësirë për dilema edhe tek shkollarët myslimanë.  

Duke qenë kjo çështje një nga problematikat delikate në këndvështri-
min juridik islam, juristët bashkëkohorë janë ndarë në dy mendime rreth 



Mr. Driton ARIFI / VDEKJA E TRURIT-TRAJTESË ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

105 

asaj nëse “vdekja e trurit” duhet të llogaritet si vdekje e tërësishme dhe e 
vërtetë në Islam. 

Mendimi i parë thotë se vdekja e trurit nuk llogaritet si vdekje e vër-
tetë pa ndalur edhe të rrahurat e zemrës. Ky qëndrim përfaqësohet nga 
dijetarë islamë si Dr. Teufik El Vai’ij, Muhammed Muh’tar Es Selamij, 
Bekër Ebu Zejd, Abdullah El Bessam dhe të tjerë. Madje, ky është edhe 
qëndrimi zyrtar i Komisionit për Fetfa në Ministrinë e Vakëfeve të Ku-
vajtit. 

Ata mbështeten në aksiomën juridike islame se “Bindja nuk evitohet 
nga dyshimi”, duke sinjalizuar se jeta e atij njeriu është e konfirmuar me 
bindje përpara se truri i tij të ndalë funksionimin, ndërsa konstatimi i vde-
kjes thjesht për shkak të vdekjes së trurit, kur zemra ende rreh, mbetet një 
çështje e dyshimtë. Prandaj, bindja nuk lejohet të anashkalohet për shkak 
të një dyshimi të caktuar. 

Gjithashtu, ekziston edhe postulati tjetër juridik islam: “Parimisht tër-
heqim gjykimin tonë nga e kaluara siç ka qenë, nëse nuk ka ndonjë fakt të 
prerë që kërkon ta ndryshojmë atë.” Pra, në parim duhet ruajtur bindja se 
shpirti i tij vazhdon të qëndrojë në trup për aq kohë sa të rrahurat e zem-
rës nuk janë ndalur, edhe pse ato mund të vazhdojnë me anë të pajisjeve 
teknike.13 

Narrativat kuranore në lidhje me njerëzit e shpellës (أصحاب الكهف), 
të cilët mendoheshin të vdekur, por ishin thjesht në një gjendje animacio-
ni të pezulluar dhe në një gjumë të thellë për qindra vjet, u japin besuesh-
mëri shqetësimeve të shprehura nga mbështetësit e këtij mendimi (shih 
ajetet 9-26, Sureja El Kehf). 

Për shkak të kësaj pasigurie, sipas këtij qëndrimi, vdekja e trurit nuk 
është bazë e mjaftueshme për të përcaktuar vdekjen njerëzore; përkundra-
zi, kriteret klasike të ndërprerjes së rrahjeve të zemrës dhe të frymëma-
rrjes duhet të mbahen si shënjues të vdekjes. 

Nga ana tjetër, mendimi i dytë thotë se “vdekja e trurit” llogaritet si 
vdekje e vërtetë, natyrisht duke respektuar kushtet e caktuara verifikuese 

                                                 
13 Muhammed bin Muhammed El Muh’tār Esh Shenkīṭī, Aḥkām El Xhirāḥah Et Tib-

bijjeh (Xhedë: Maktabat El	Ṣaḥābah, 1415 / 1994). 351-352. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

106 

për këtë gjendje. Ky qëndrim përfaqësohet sot nga një numër i madh dije-
tarësh dhe është mbështetur edhe nga institucionet më të rëndësishme të 
jurisprudencës islame: Akademia Botërore Juridike Islame, Këshilli i 
Lartë i Fetfave në Dijanetin e Turqisë, Këshilli i Lartë i Fetfave në Egjipt, 
Këshilli i Lartë i Fetfave në Arabinë Saudite, Akademia e Lartë e Juristë-
ve Islamë në Amerikë, Akademia Juridike Islame në Mekë, Këshilli Eu-
ropian për Fetfa dhe Hulumtime Shkencore, Akademia e Lartë Islame për 
Hulumtime Shkencore-Mjekësore në Mbretërinë e Bashkuar, Këshilli i 
Të Drejtës Islame në Indonezi, dhe të tjera. 

Mbështetësit e kësaj pikëpamjeje përfshijnë dijetarët eminentë: juris-
tin e mirënjohur hanefit, Shejh Mustafa Ez Zerka, dijetarët e shquar Dr. 
Umar Ibën Sulajman El Eshkar dhe Dr. Muhammed Nuajm Jasin, si dhe 
dijetarin e njohur Dr. Jusuf El Kardavi. Të gjithë këta, si individë të njo-
hur në këshillat e larta dhe akademitë përkatëse, japin verdiktin se nëse 
verifikohet vdekja e trurit, kjo llogaritet si vdekje e vërtetë sipas Jurispru-
dencës Islame, dhe rrjedhimisht lejohet edhe heqja e pajisjeve të reani-
mimit.14  

Për të qenë më besnik në prezantimin e qëndrimit të lartpërmendur, 
është e rëndësishme të sjellim edhe vendimin e Akademisë Juridike Isla-
me, e cila vepron nën ombrellën e Ligës Botërore Islame. Në sesionin e 
8-të, vendimi nr. 2, në vitin 1987, Akademia vendosi: “Personi që ndo-
dhet në gjendje të rënduar dhe i janë vendosur pajisjet reanimuese lejohet 
të lirohet nga ato pajisje vetëm në rast se është konstatuar përfundimisht 
ndalimi i pakthyeshëm i të gjitha funksioneve të trurit (brain death). Ky 
konstatim duhet të jepet nga të paktën tre specialistë të fushës së neuro-
logjisë dhe të kujdesit intensiv, të cilët verifikojnë se funksionet e trungut 
trunor dhe i gjithë aktiviteti cerebral janë ndërprerë përfundimisht. Edhe 
nëse zemra dhe frymëmarrja vazhdojnë të funksionojnë përmes aparatu-
rave, personi nuk konsiderohet juridikisht i vdekur sipas Islamit deri në 
momentin që funksionet jetësore të trurit janë ndërprerë dhe pajisjet rea-

                                                 
14 El Saidi, Jahja. “Mavt Ed Dimag ve Etheruhu fī Nakl ve Zira’at El A’daa’ El Be-

sherijje..” Maxhalet Esh Shariah ve Ed Dirasat El Islamijje, no. 135 (2016) 114.  



Mr. Driton ARIFI / VDEKJA E TRURIT-TRAJTESË ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

107 

nimuese janë hequr, duke konstatuar se nuk ekziston mundësia e rikthimit 
të jetës.”15 

Edhe sipas Komisionit të Lartë për Fetfa në Turqi, vdekja e trurit kon-
siderohet një proces mjekësor që mund të barazohet me vdekjen fetare, 
nëse plotësohen disa kushte shumë strikte: 

‐ Nëse një komision i specialistëve kompetentë (mjekë neurologë, 
anestezistë dhe reanimatorë) konstaton se: 
 Të gjitha funksionet e trurit janë ndalur në mënyrë të pakthyesh-
me, dhe; 

 Frymëmarrja dhe qarkullimi i gjakut mbahen vetëm artificialisht, 
atëherë personi konsiderohet i vdekur edhe në kuptimin fetar. 

Ky qëndrim mbështetet në parimin e ruajtjes së jetës dhe në faktin se 
vdekja reale ndodh kur truri ndalon funksionimin përfundimisht, pasi ai 
është qendra e jetës dhe ndërgjegjes. Komisioni thekson se ky konstatim 
duhet bërë vetëm nga autoritete të mjekësisë moderne, jo nga familjarët 
apo individë pa kompetencë. Vendimi është miratuar nga Këshilli i Lartë 
i Diyanetit në mbledhjen e datës 3 mars 1987 dhe vazhdon të jetë që-
ndrimi zyrtar i institucionit.16 

Pra, vendimet e tilla lejojnë heqjen e pajisjeve të reanimimit në rast të 
konfirmimit të “vdekjes së trurit”, por sipas Akademive Islame, vdekjen 
finale mund ta konstatojmë vetëm pasi të jenë ndalur tërësisht edhe rrah-
jet e zemrës dhe frymëmarrja. Kjo, edhe pse rrahjet e zemrës në trupin e 
njeriut nuk dëshmojnë domosdoshmërisht se shpirti është ende aty. Për 
shembull, në rast të mbytjes ose të shkëputjes së kokës, zemra mund të 
vazhdojë të rrahë edhe për 15-20 minuta, megjithëse personi ka vdekur 
dhe nuk konsiderohet më i gjallë. 

                                                 
15 Kararat El Mexhma’ El Fikh El Islamij Liga Botërore Islame-Rabita Makkah, bot. 

i tretë 2020) f. 231. 
16 “Beyin Ölümü Dinen Ölüm Olarak Kabul Edilebilir mi?” (Ankara: Din İşleri Yü-

ksek Kurulu, vendim i datës 3 mars 1987), i publikuar në faqen zyrtare të Diya-
netit, https://kurul.diyanet.gov.tr/Cevap-Ara/1286/beyin-olumu-dinen-olum-
olarak-kabul-edilebilir-mi. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

108 

Për saktësinë e këtij konkluzioni dëshmon edhe fakti embrionologjik, 
sepse embrioni, edhe pa iu dhënë shpirti, është një qenie e gjallë: zhvillo-
het, ushqehet dhe zemra e tij rreh që nga javët e para. Kjo është verifikuar 
edhe në hadithet e Profetit Muhamed s.a.v.s., i cili thotë: “Me të vërtetë, 
krijimi i secilit prej jush mblidhet në barkun e nënës së tij për dyzet ditë si 
pikë uji (nutfah). Pastaj qëndron për aq (dyzet ditë të tjera) si gjak i ngji-
zur (alakah), pastaj për aq (dyzet ditë të tjera) si copë mishi e përtypur 
(mudghah). Pastaj i dërgohet engjëlli, i cili i fryn shpirtin (ruḥ), dhe i ur-
dhërohet të shkruajë katër gjëra: rizkun e tij, exhelin-jetëgjatësinë e tij në 
këtë botë, veprat e tij, dhe a do të jetë i lumtur apo i mjerë në Ahiret…”17 

Pra, ky hadith na tregon se organet, përfshirë edhe zemrën, kanë një 
lloj “gjallërie” dhe funksionojnë edhe pa u futur shpirti në trup, gjë e cila 
ndodh vetëm pas 120 ditëve të fekondimit në mitër. Madje, edhe shkrimet 
dhe trajtimet e disa juristëve klasikë, duke u mbështetur në argumentet e 
lartpërmendura, ofrojnë sinjale domethënëse për një diskutim të tillë. Për 
shembull, Ibën Kajjim El Xhevzijje (Zoti e pastë mëshiruar) diskuton për 
shpirtin njerëzor dhe marrëdhënien e tij me funksionet e trupit, në kon-
tekstin e fetusit. Ai argumenton se jeta e fetusit ka dy periudha: 

1. Parashpirtëzimit (قبل النفخ ): që është e ngjashme me jetën bimore, 
edhe në këtë fazë trupi rritet dhe ushqehet. 

2. Passhpirtëzimit (بعد النفخ): kur ka aftësinë për ndjeshmëri, vullnet 
dhe lëvizje vullnetare, meqenëse shpirti njerëzor tani është i lidhur 
me trupin. Kështu që, pohonte se funksionet trupore si rritja dhe 
ushqyerja mund të ekzistojnë edhe pa lidhjen e shpirtit me trupin.18 

Në këtë sens, është relevante të qartësohet një e vërtetë e pamohuesh-
me nga të gjithë - madje edhe nga ata që “vdekjen e trurit” nuk e llogari-
sin si vdekje të plotë e të vërtetë në mungesë të pajisjeve reanimuese - se 
trupi i njeriut nuk do të ishte në gjendje të mbijetonte më shumë se disa 
minuta pas ndalimit ose çaktivizimit të atyre pajisjeve. 

                                                 
17 Sahih El Buhari, nr. 3208. 
18 Aasim I. Padela and Rafaqat Rashid, Islamic Perspectives on Death by Neurologic 

Criteria (Milwaukee, WI: Medical College of Wisconsin, 2023), 367. 



Mr. Driton ARIFI / VDEKJA E TRURIT-TRAJTESË ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

109 

Këto pajisje zëvendësojnë ose mbështesin frymëmarrjen, qarkullimin 
e gjakut dhe oksigjenimin e organizmit, duke ruajtur përkohësisht funksi-
onet që, normalisht, i kryen vetë trupi. Pa ventilatorin ndalet furnizimi i 
gjakut me oksigjen; pa aparaturat që mbështesin qarkullimin, zemra dhe 
organet e tjera dështojnë brenda pak minutash; pa pajisjet e monitorimit 
dhe e infuzionit, humbet kontrolli mbi funksionet jetësore dhe ndodh ko-
lapsi i menjëhershëm i trupit. Në këto rrethana, proceset biologjike të 
jetës ndërpriten plotësisht, duke çuar në vdekje natyrore dhe të pashman-
gshme. Kështu, pajisjet reanimuese nuk e rikthejnë jetën në kuptimin e 
plotë të fjalës, por vetëm e shtyjnë procesin e vdekjes, duke e mbajtur tru-
pin në një gjendje të përkohshme, artificiale, të funksioneve biologjike. 

Nisur nga këto premisa, trajtimi i personit që ka pësuar “vdekje të tru-
rit”, në pikëpamjen mjekësore, zakonisht klasifikohet si i kotë. “Kotësia”, 
në këtë kontekst, nënkupton se shërimi është i pamundur dhe se vazhdimi 
i funksionit të disa organeve, pa aparaturën reanimuese, është praktikisht 
i paimagjinueshëm. 

I tërë shqyrtimi i provave dhe analiza e mendimeve të shtjelluara rreth 
përcaktimit nëse vdekja e trurit llogaritet vdekje e vërtetë, ka rëndësi the-
lbësore në jurisprudencën islame. Nga ky përcaktim burojnë pastaj edhe 
normat që lidhen me larjen rituale të kufomës, qefinosjen, namazin e 
xhenazës, shpërndarjen e trashëgimisë, varrimin etj. Po kështu, ky përca-
ktim është vendimtar për të kuptuar ligjshmërinë e veprimeve që lejohen 
pas vdekjes, siç janë marrja e organeve për transplantim sipas kritereve të 
caktuara dhe tërheqja e pajisjeve që mbështesin jetesën “artificiale” ose 
procesin e reanimimit. 

Megjithatë, duhet theksuar se debatet brenda qarqeve juridike islame 
mbi përcaktimin e vdekjes sipas kritereve neurologjike kërkojnë shqyrti-
me dhe shoshitje të thella të provave, në dritën e njohurive më të fundit 
biomjekësore dhe të normave juridike islame. 

Kjo s’mund të arrihet pa një bashkëpunim të ngushtë ndërmjet stu-
diuesve të islamistikës dhe specialistëve të disiplinave mjekësore. 

 
 
 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

110 

Përmbyllje dhe rekomandime 

Pas përfundimit të kësaj trajtese, e cila ka rëndësi vitale në bioetikën 
islame, mund të konkludojmë se: 

 Juristët myslimanë janë unanimë në mendimin se etika juridike 
islame karakterizohet nga një vizion në të cilin ruajtja e jetës njerë-
zore është vetë një qëllim (maksad) themelor, që duhet të orientojë 
arsyetimin moral. 

 Në asnjë diskutim të juristëve islamë mbi “vdekjen e trurit” nuk 
imagjinohet të anashkalohet çështja e shenjtërisë së jetës, si një 
objektiv gjithëpërfshirës i jurisprudencës dhe moralit islam. 

 Në parim, kur myslimanët përballen me nevojën për të arritur një 
gjykim moral mbi çështjet e jetës dhe vdekjes, ata duhet të kenë të 
qartë se detyrimi i tyre i parë është ruajtja e jetës njerëzore sa herë 
që kjo është e mundshme, dhe se është moralisht e dënueshme të 
përfshihen në veprime ose mosveprime që do të rezultonin në ndër-
prerjen e jetës në kuptimin e plotë të fjalës “jetë”. 

 “Vdekja e trurit”, si nocion dhe koncept modern bioetik, është rela-
tivisht i vonshëm; për këtë arsye, për të sqaruar qëndrimin e saktë 
islam rreth tij, duhet mbështetur kryesisht në hulumtimet e shko-
llarëve bashkëkohorë islamë. 

 Ekziston një “konsensus” i pjesshëm islam, më saktë një mendim 
dominues, që e pranon vdekjen e trurit si vdekje reale, por vetëm 
me kushte strikte, si në aspektin mjekësor, ashtu edhe në atë etik. 

 Kërkohet dhe konsiderohet domosdoshmëri bashkëpunimi ndër-
disiplinar midis juristëve të jurisprudencës islame dhe profesionis-
tëve të fushave mjekësore, sidomos kur trajtohen probleme që për-
fshijnë shëndetin, sëmundjen apo mjekimin e njeriut. 

 Heqja e pajisjeve reanimuese nga personi që ka pësuar “vdekje të 
trurit”, dhe vdekja e të cilit është e pakthyeshme, mbetet dilema e 
madhe rreth së cilës zhvillohet debati. Megjithatë, shumica e 
akademive islame dhe këshillave të larta në botën islame kanë 
dhënë dritën jeshile për lejueshmërinë e këtij veprimi. 

 
 



Mr. Driton ARIFI / VDEKJA E TRURIT-TRAJTESË ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

111 

 
_________________ 
Literatura e shfrytëzuar: 
1. Al Mausu‘ah El Fikhjeh El Kuvejtijjeh (Enciklopedia Fikhore e Ku-

vajtit). Vol. 39. Kuvajt: Ministry of Avqaf and Islamic Affairs, 1998, p. 
248. 

2. Aasim I. Padela and Rafaqat Rashid, Islamic Perspectives on Death by 
Neurologic Criteria (Milëaukee, WI: Medical College of Wisconsin, 
2023), 359. 

3. Busl, Katharina M. “What Does the Public Need to Know About Brain 
Death?” AMA Journal of Ethics, no. 12 (December 2020): E1047-
E1054. 

4. Din İşleri Yüksek Kurulu (Diyanet İşleri Başkanlığı). “Beyin Ölümü 
Dinen Ölüm Olarak Kabul Edilebilir mi?” (Ankara: vendim i datës 3 
mars 1987), i publikuar në faqen zyrtare të Diyanetit, 
https://kurul.diyanet.gov.tr/Cevap-Ara/1286/beyin-olumu-dinen-olum-
olarak-kabul-edilebilir-mi. 

5. El Saidi, Jahja. “Mavt Ed Dimag ve Etheruhu fī Nakl ve Zira’at El 
A’daa’ El Besherijje..” Maxhal-et Esh Shariah ve Ed Dirasat El isla-
mijje, no. 135 (2016) 114. 

6. Feldman, Fred. “Death as Separation of Body from Soul.” In Death, 
Routledge Encyclopedia of Philosophy. Version 1, 1998.  
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/death/v-
1/sections/death-as-separation-of-body-from-soul. 

7. Kararat El Mexhma’ El Fikh El Islamij Liga Botërore Islame-Rabita 
Makkah, bot. I tretë 2020) fq.231. 

8. Muhammed bin Muhammed El Muh’tār Esh Shankī�ī, A�kām El 
Xhirāḥah Et Tibbijjeh (Xhedë: Maktabat al-�a�ābah, 1415 / 1994). 
351-352. 

9. Nadā Kijasa, El Meut Ed Dimagij Bejne Et Tibbi ve Ed Din, Universiteti 
I Damaskut, revista El Ulum El Iiktisadijje ve El Kanunijje, Vol. 26, nr. 
22 (1431 H / 2010 M). 490. 

10. Oxford Textbook of Medicine, 6th Edition (2020). 
11. Sahih El Buhari, nr. 3208. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

112 

12. Safa El Far, H’ulast El Ara’ fi El Kalam ‘an Mavt xhidh‘ El Muh’ ve 
Zirata El Ea’dau. (Noor Book), 232. 

13. Shih: Mexhma El Buhuth El Islamijje- El Ez’her, AT Tefsir El Vsit li-l- 
Kuran El Kerim (Kajro: Al-Hay’a al-‘Amma li-Shu’un al-Matabi‘ al-
Amiriyya, botimi i parë, 1393-1414 H / 1973-1993 M). 5/653. 

14. Wijdicks, Eelco F. M. “The Case against Confirming Brain Death with 
Apnea Testing.” New England Journal of Medicine 364, no. 9 (2011): 
872-873. 

15. Fjalor i Gjuhës Shiqpe, Akademia e Shkencave (Tiranë, 2002). 1427. 
 
 
 



Mr. Driton ARIFI / VDEKJA E TRURIT-TRAJTESË ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

113 

 
 
Mr. Driton ARIFI 

BRAIN DEATH - ISLAMIC LEGAL TREATISE IN THE 
LIGHT OF MODERN MEDICAL ACHIEVEMENTS 

Abstract 
Death, as a natural process, affecting every living being, including 
man himself, in the Islamic perspective remains a divine exclusivity, 
attributed only to God Almighty. Allah the Exalted is the One who 
gives life, and He is also the Only One who takes it. However, in the 
same perspective, the topic of “brain death” constitutes one of the 
most debated issues, not only for the field of modern medicine, but 
also for contemporary Islamic jurisprudence. Given that this issue is 
complex in nature, the study naturally takes on an interdisciplinary 
character. 
The dilemmas that arise are numerous, due to the not-always-
accurate use of medical terms and misconceptions about the 
meaning of “brain death”. This issue must be addressed not only in 
the medical field, but also in the Islamic one, because brain death is 
usually considered a prerequisite for organ donation, but is also 
related to many other norms, such as inheritance, marital life, etc. 
This paper, in addition to its aim of clarifying the concept of ‘brain 
death’, also aims to shed light on the legality of issues such as 
stopping resuscitation efforts and organ transplants - issues that 
continue to be very polarizing. Islamic Jurisprudence Academies, 
high councils of Islamic research, as well as various scholars in 
Islamic centers and Muslim regions have been engaged in these 
issues. 

Keywords: brain death, coma, cerebral, resuscitation, bioethics, medicine. 
 





KUD:	348:656.1.08(05)	

Dr. Ilmije KUÇI 

RREGULLAT DHE P˙RGJEGJ˙SIT˙ JURIDIKE 
N˙ AKSIDENTET RRUGORE 

SIPAS JURISPRUDENC˙S ISLAME 

Abstrakt  
Ky studim analizon rregullat dhe përgjegjësitë juridike në akside-
ntet rrugore sipas jurisprudencës islame, duke u fokusuar në pesë 
parime themelore: ndalimin e shkaktimit të dëmit, përgjegjësinë e 
drejtshkaktarit, përgjegjësinë e shkaktarit të tërthortë, përparësinë 
e drejtshkaktarit në rast bashkimi me shkaktarin e tërthortë dhe 
përgjegjësinë e përbashkët kur ndikimi është i barabartë. Hulumti-
mi shqyrton zbatimin e këtyre parimeve në kontekstin e trafikut 
rrugor bashkëkohor. Ai krijon një lidhje midis mjeteve tradiciona-
le të transportit dhe automjeteve moderne, duke ofruar një kuptim 
të thellë të mënyrës se si këto parime mund të adaptohen në reali-
tetin aktual të transportit, duke ruajtur thelbin doktrinar dhe duke 
u përshtatur me kompleksitetin e trafikut modern. Metodologjia 
bazohet në analizën krahasuese të literaturës juridike islame dhe 
zbatueshmërinë e saj në kontekstin bashkëkohor. Rezultatet trego-
jnë se parimet themelore të jurisprudencës islame ofrojnë një bazë 
të qëndrueshme për trajtimin e përgjegjësisë në aksidentet rrugore 
moderne, pavarësisht ndryshimeve teknologjike në mjetet e trans-
portit. Studimi konkludon se sistemi juridik islam promovon një 
qasje të balancuar ndaj sigurisë rrugore, duke harmonizuar të drej-
tën për përdorimin e hapësirave publike me detyrimin për mbroj-
tjen e sigurisë së të gjithë pjesëmarrësve në trafik.  
Fjalët kyçe: jurisprudencë islame, aksidentet rrugore, përgjegjë-

sia juridike, kompensimi i dëmit. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

116 

 

Hyrje  

Aksidentet rrugore përbëjnë një nga sfidat më serioze të shoqërisë 
moderne, duke kërcënuar sigurinë publike dhe duke shkaktuar humbje të 
konsiderueshme në jetë njerëzore dhe dëme materiale. Jurisprudenca isla-
me, përmes parimeve dhe rregullave të saj të detajuara, ofron një kornizë 
gjithëpërfshirëse për trajtimin e përgjegjësive juridike që lindin nga këto 
aksidente. Ky studim synon të analizojë në mënyrë të hollësishme rregu-
llat e përgjegjësisë juridike në aksidentet rrugore, të shqyrtojë parimet 
themelore të ndalimit të dëmtimit dhe të hulumtojë zbatimin praktik të 
këtyre parimeve në kontekstin bashkëkohor, duke u bazuar në analizën 
krahasuese të teksteve juridike klasike islame dhe zbatimin e tyre në 
realitetin modern të trafikut rrugor. 

Hulumtimi merr një rëndësi të veçantë për aftësinë e tij në ndërtimin 
e urave lidhëse midis traditës juridike islame dhe sfidave bashkëkohore të 
sigurisë rrugore. Nëpërmjet një analize të thelluar të burimeve tradiciona-
le juridike dhe interpretimit të tyre në kushtet moderne, studimi tregon se 
si parimet e jurisprudencës islame mund të shërbejnë si udhërrëfyes të 
vlefshëm për adresimin e çështjeve aktuale të sigurisë rrugore. Metodolo-
gjia e ndjekur në këtë punim është sistematike dhe gjithëpërfshirëse, duke 
filluar nga themelet konceptuale, duke vazhduar me shqyrtimin e hollësi-
shëm të secilit parim, dhe duke përfunduar me aplikimin praktik të këtyre 
parimeve në realitetin bashkëkohor të aksidenteve rrugore. 

Gjetjet dhe konkluzionet e këtij studimi ofrojnë kontribute të rëndësi-
shme për politikëbërësit, profesionistët e drejtësisë dhe specialistët e 
sigurisë rrugore. Ato ndihmojnë në ndërtimin e një sistemi më efektiv të 
sigurisë rrugore, që harmonizon urtësinë e traditës juridike me kërkesat e 
realitetit bashkëkohor, duke ofruar zgjidhje praktike për sfidat aktuale të 
sigurisë rrugore. 

 
 
 
 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

117 

Rregullat themelore të Jurisprudencës Islame 
për përgjegjësinë dhe kompensimin 

Jurisprudenca islame ka vendosur parime thelbësore që shërbejnë si 
udhëzues për përcaktimin e përgjegjësisë dhe të kompensimit në situata 
të ndryshme. Këto dispozita, që lidhen me dëmet, kuptohen përmes pari-
meve të përgjithshme të fikhut, të cilat përcaktojnë bazat e drejtësisë dhe 
përgjegjësisë në shoqëri. 

Në këtë kuadër, juristët islamë kanë dhënë kontribute të vyera duke 
sjellë shembuj të ndryshëm për tasqaruar përgjegjësinë në raste specifike, 
si aksidentet e trafikut, hipjet, përplasjet dhe dëmet e shkaktuara nga kaf-
shët. Duke u bazuar në këta shembuj praktikë, ata kanë arritur të përca-
ktojnë rregulla të qarta për trajtimin e çështjeve të përgjegjësisë dhe të 
kompensimit. 

Dispozitat që lidhen me këto dëme bazohen në disa rregulla theme-
lore të fikhut: 

• Nuk lejohet shkaktimi i dëmit dhe as kthimi i dëmit me dëm; 
• Drejtshkaktari (المباشر) është përgjegjës, edhe nëse veprimi i tij nuk 

është i qëllimshëm. 
• Shkaktari i tërthortë (المتسبب) nuk mban përgjegjësi, përveçse kur 

veprimi i tij përfshin shkelje. 
• Kur drejtshkaktari dhe shkaktari i tërthortë bashkohen, përgjegjësia i 

atribuohet drejtshkaktarit. 
• Drejtshkaktari dhe shkaktari i tërthortë mbajnë përgjegjësi së 

bashku. 
Këto parime themelore të jurisprudencës islame formojnë bazën e një 

sistemi gjithëpërfshirës për trajtimin e dëmeve dhe përcaktimin e kom-
pensimit të drejtë. Duke u mbështetur në këto parime të qëndrueshme, 
shoqëria moderne mund të përballojë sfidat bashkëkohore të përgje-
gjësisë civile, veçanërisht në fushën e aksidenteve të trafikut dhe dëmeve 
të tjera që kërkojnë vlerësim të kujdesshëm të shkakut dhe përgjegjësisë. 

Këto rregulla ofrojnë një kornizë të qartë për zbatimin e drejtësisë në 
rastet e dëmeve dhe aksidenteve, duke siguruar që çdo palë të mbajë për-
gjegjësinë e duhur dhe të ofrojë kompensimin e përshtatshëm sipas pari-
meve të sheriatit islam. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

118 

Në vazhdim do të shqyrtohen në detaje pesë rregullat themelore të 
jurisprudencës islame që përcaktojnë bazat e përgjegjësisë juridike, duke 
filluar nga parimi themelor i ndalimit të shkaktimit të dëmit deri te rastet 
komplekse të përgjegjësisë së përbashkët. Gjithashtu, do të sjellim shem-
buj të cilët juristët islam i kanë përmendur në përputhje me mjetet e për-
dorura në kohën e tyre, në mënyrë që të mund të përcaktohet përgjegjësi 
konkrete në aksidentet e trafikut. 

 
Rregulla e parë: Nuk lejohet shkaktimi i dëmit dhe as kthimi i 

dëmit me dëm 
Rregulli islam që ndalon shkaktimin e dëmit dhe kthimin e tij me dëm 

është një nga parimet më të rëndësishme të jurisprudencës islame. Ky 
parim mbështetet në fjalën e të Dërguarit të Allahut, a.s.: 

َلا ضرر ولا ضرار ََ َِ َ ََ َ 
“Nuk lejohet shkaktimi i dëmit, dhe as kthimi i dëmit me dëm.”1 
Ky hadith vendos themelet e një rregulli të përgjithshëm në legjisla-

cionin islam. Kjo maksimë juridike ka rëndësi të veçantë për ndërtimin e 
marrëdhënieve shoqërore të shëndetshme dhe për mbrojtjen e të drejtave 
të individit dhe të komunitetit. 

Në thelb të këtij rregulli qëndrojnë dy aspekte kryesore: parandalimi i 
dëmit para se ai të ndodhë dhe trajtimi i pasojave pas ngjarjes. Sa i përket 
aspektit parandalues, çdo individ mban përgjegjësinë të marrë masa për të 
shmangur shkaktimin e dëmit ndaj të tjerëve. Kjo përfshin kujdesin në 
hapësirat publike, respektimin e normave të trafikut, mbajtjen e një dis-
tance të sigurt dhe shmangien e veprimeve që mund të rrezikojnë sigurinë 
e të tjerëve. Kur ndodhin dëmtime, sistemi nuk mbështet hakmarrjen, por 

                                                 
1 Ahmedi, nr. 2865, 5/55. Shejh Shuajbi thotë: “Është i mirë.” Ibën Maxhe, nr. 2341, 

2/784; Darkutni, nr. 3079, 4/51; El Mustedrek, nr. 2345, 2/66. El Hakimi thotë: 
“Senedi i këtij hadithi është sahih sipas kritereve të Muslimit.”. Këtë e miraton 
edhe Edh Dhehebi. Sunen El Kubra i Bejhekiut, nr. 11384, 6/115, etj. Ibën El Mu-
lekkini, në Hulasatu El Bedri El Munir, 2/438, thotë se Ibën Salahi ka thënë se 
është i mirë. Ebu Davudi ka thënë: “Ky është një ndër hadithet rreth të cilit sillet 
fikhu.”. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

119 

promovon zgjidhje konstruktive si falja ose kompensimi material. Kjo 
qasje synon të ndërpresë ciklin e hakmarrjes, që përshkallëzon konfliktet 
pa ofruar zgjidhje të qëndrueshme. Jurisprudenca islame favorizon kom-
pensimin material dhe restaurimin e gjendjes së mëparshme si mekaniz-
ma më efektivë për zgjidhjen e mosmarrëveshjeve. 

E drejta islame parashikon disa përjashtime të kufizuara në fushën e 
transportit rrugor, përfshirë rregulla specifike për kisasin, hududet dhe 
masat disiplinore, të cilat kanë për qëllim ruajtjen e drejtësisë dhe propor-
cionalitetit në përdorimin e rrugëve dhe sistemit rrugor publik.2 

Ky standard gjen zbatim edhe në përdorimin e sistemit rrugor publik, 
i cili përfaqëson një hapësirë kolektive për të gjithë. Shfrytëzimi i saj 
është i lejuar për të gjithë, por kjo e drejtë është e kushtëzuar nga detyri-
mi për të ruajtur sigurinë dhe për të shmangur dëmtimin e të tjerëve,3 në 
atp raste kur është e mundur të parandalohen dëmet. Pra, përgjegjësia 
mbetet mbi secilin për të vepruar në mënyrë që të shmangë pasojat që 
mund të evitohen.4 Kjo është kështu, sepse nëse do të vendosnim si kusht 
që përdoruesi i rrugës të jetë i mbrojtur edhe nga ajo që nuk mund të 
shmanget, atëherë do të i kërkonim diçka të pamundur. Përdoruesi mund 
të preket nga situata jashtë kontrollit dhe vullnetit të tij, dhe kjo do ta 
ndalonte nga qarkullimi, duke i pamundësuar realizimin e të drejtës së tij 
për të lëvizur. Ai do të hiqte dorë nga ecja ose përdorimi i mjeteve, nga 
frika se mos përballet me diçka të pashmangshme. Si rrjedhojë, përdorue-
sit e rrugës, qofshin këmbësorë apo me mjete transporti, nuk mbajnë për-
gjegjësi për dëmet që shkaktohen nga situata të paevitueshme dhe jashtë 
kontrollit të tyre.5 

                                                 
2 Sherh El Kavaid El Fikhijeh, f. 165. 
3 El Hidajeh, 4/479; El Ihtijar, 5/47; Et Tebjin, 6/149; Durrer El Hukam, 2/111; El 

Bahr, 8/406; El Lubab fi Sherhi El Kitab, 3/163, Durrer El Hukam fi Sherhi 
Mexheleti El Ahkam, 2/635 etj. 

4 Shih: Durrer El Hukam fi Sherhi Mexheleti El Ahkam, 2/621! 
5 Shih: Tuhfetu El Fukaha, 3/123, El Hidajeh, 4/479, Mexhma El Enhur, 2/659, 

Durrer El Hukam fi Sherhi Mexheleti El Ahkam, 2/621 etj.! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

120 

Mirëpo, nëse dëmi shkaktohet nga veprime që mund të shmangen, 
atëherë personi konsiderohet përgjegjës dhe i obliguar për dëmshpërblim. 
Këtë e vërtetojnë edhe hadithet, të cilat ngarkojnë me përgjegjësi atë që 
ndalon mjetin ose kafshën në rrugë dhe përmes kësaj shkaktohen dëme 
për njerëzit. Prej En Naman bin Beshirit transmetohet se Pejgamberi, a.s., 
ka thënë: 

ْمن أوقف دابة في سبيل من سبل المسلمين، أو في سوق من أسواقهم، فأوطأت  َ ََ ْ ْ ُ ْ ََ َْ ِ ِ َِ ْ َ َ َْ ُ ُ ْ َ ِْ ٍِ ِ َِ ِ ْ ُ ْ ِ ٍ ِ ًَّ َ َ
ٍبيد أو رجل ْ ِ ْ ََ ٍ ٌ، فـهو ضامنِ ِ َ َ ُ َمن ربط دابة على طريق المسلمين، فأصاب فـهو «، »َ ُ َ ََ َ َ َ ِ ِ ْ ُ ْ ِ َِ َ ََ ًَّ َ َ َْ َ

ٌضامن ِ َ 
“Kushdo që ndalon një kafshë në një rrugë të myslimanëve, ose 
në një treg nga tregjet e tyre, dhe ajo e shkel me dorë ose këm-
bë, ai është përgjegjës.”6 “Kushdo që lidh një kafshë në rrugën 
e myslimanëve, dhe ajo shkakton dëme, ai mban përgjegjësi.”7 
Ky hadith na mëson se çdo person që shkakton pengesa në rrugë, 

qoftë me kafshë apo me mjete transporti, mban përgjegjësi për dëmet e 
mundshme, edhe pse ka të drejtë të përdorë rrugën njësoj si të gjithë të 
tjerët. Duke pasur mundësinë të vepronte preventivisht dhe të shmangte 
dëmin, por duke mos e bërë këtë, ai mban përgjegjësi për keqpërdorimin 
e së drejtës së tij. 

Ligjislacioni islam ka vendosur një balancë të kujdesshme midis të 
drejtës për të përdorur hapësirat publike dhe detyrimit për të mos shkak-
tuar dëme. Ky parim thekson se, përderisa secili ka të drejtë të përdorë 
rrugët publike, kjo e drejtë shoqërohet me detyrimin për të marrë masa 

                                                 
6 Darekutni, nr. 3385, 4/236; Sunen El Bejheki Es Sagir, nr: 2749, 3/354, dhe thotë: 

është i dobët. 
7 Muxhem El Kebir, nr. 97, 21/93. El Hejthemi, në Mexhma Ez Zevaid, 4/166, thotë: 

“Taberani transmeton në Muxhem El Kebir përmes Bekijes, nga Isa bin Abdilahi. 
Duhet theksuar se ky Isa nuk është i njohur mjaftueshëm, ndërsa Bekija konside-
rohet mudelis (term që i referohet transmetuesit që transmeton nga dikush që e ka 
takuar, por nuk ka dëgjuar drejtpërdrejt prej tij, ose nga dikush që është bashkë-
kohor i tij, por nuk e ka takuar personalisht). Transmetuesit e tjerë në këtë zinxhir 
konsiderohen të besueshëm.”. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

121 

paraprake për të shmangur dëmtimin e të tjerëve. Kjo filozofi juridike 
gjen pasqyrim konkret në dispozitat e Mexheletu El Adlijeh, veçanërisht 
në nenin 926, ku thuhet: “Çdokush ka të drejtë kalimi në rrugët publike, 
por me kushtin e sigurisë, që do të thotë se kjo është e kufizuar me kush-
tin që ai të mos dëmtojë të tjerët në rastet që mund të shmangen.”8 Si dhe 
në nenin 932, i cili sqaron se nuk ka përgjegjësi për dëmet e pashmang-
shme: “Çdokush ka të drejtë të kalojë në rrugën publike me kafshën e tij. 
Prandaj, ai që kalon me kafshën e tij në rrugën publike nuk është për-
gjegjës për dëmin ose humbjen që nuk mund të shmangen.”9 

Ky rregull juridik promovon përgjegjshmërinë individuale, duke ruaj-
tur njëkohësisht të drejtat kolektive. Në thelb, ai ofron një bazament të 
qëndrueshëm për ndërtimin e një shoqërie të drejtë dhe të sigurt. Duke 
vendosur ekuilibrin mes të drejtave individuale dhe përgjegjësive kolekti-
ve, ky rregull ofron një kornizë të qartë për zgjidhjen e mosmarrëvesh-
jeve dhe parandalimin e dëmeve, duke nxitur një rend shoqëror të bazuar 
në drejtësi, siguri dhe stabilitet të qëndrueshëm. 

 
Shembuj të përgjegjësisë së pronarit të kafshës 
Në jurisprudencën islame ekzistojnë parime dhe rregulla të detajuara 

që përcaktojnë përgjegjësitë e pronarëve dhe hipësve të kafshëve. Këto 
rregulla janë vendosur me qëllim sigurimin e sigurisë publike dhe para-
ndalimin e dëmeve të mundshme në hapësira të përbashkëta. Dispozitat 
themelore trajtojnë një gamë të gjerë situatash dhe përcaktojnë qartë 
përgjegjësitë që bien mbi pronarin e kafshës. 

Kur bëhet fjalë për lëvizjen e kafshëve në rrugë dhe hapësira publike, 
jurisprudenca islame bën një ndarje të qartë mes rasteve ku pronari mban 
përgjegjësi dhe atyre ku nuk mban përgjegjësi. Për shembull, kur një kaf-
shë ecën mbi guralecë ose rërë dhe shkakton ngritjen e pluhurit ose lëviz-
jen e gurëve të vegjël, pronari nuk konsiderohet përgjegjës, pasi këto janë 
pasoja të pashmangshme dhe të zakonshme të lëvizjes së kafshës. Megji-
thatë, nëse për shkak të lëvizjes së fuqishme kafsha shkakton ngritjen e 

                                                 
8 El Mexhele El Adlijeh, f. 180. 
9 Po aty, f. 181. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

122 

gurëve të mëdhenj që mund të dëmtojnë kalimtarët, pronari mban përgje-
gjësi të plotë, pasi kjo situatë mund të shmanget duke treguar kujdesin e 
duhur.10 

Hipësi mban përgjegjësi të plotë në raste specifike, veçanërisht kur 
hip mbi një kafshë tepër të shpejtë që nuk i nënshtrohet kontrollit të frerit 
për t'u ndalur, pasi kjo del jashtë të zakonshmes. Në situata të tilla, pa-
sojat që rrjedhin nga pamundësia për të kontrolluar kafshën bien mbi hi-
pësin.11 Po ashtu, personi që ndalon kafshën në rrugë mban përgjegjësi 
për të gjitha dëmtimet që mund të shkaktohen nga këmbët ose bishti i saj, 
pasi ndalja në atë vend është e shmangshme. 

Pronari që ndalon kafshën e tij për plotësimin e nevojave fiziologjike 
të domosdoshme nuk mban përgjegjësi juridike për dëmtimet eventuale, 
sepse këto nevoja janë të paevitueshme dhe thuajse të pamanaxhueshme. 
Megjithatë, nëse pronari e ndal kafshën e tij jo për nevojat fiziologjike, 
por për arsye të tjera, dhe gjatë asaj kohe kafsha kryen nevojat e saj fizio-
logjike, dhe ndodh që një person të shkelë mbi to dhe të pësojë dëm, 
atëherë përgjegjësia bie mbi pronarin. 

Kjo është kështu sepse në këtë rast është shkelës i të drejtës në ndalje, 
ngase kjo nuk është prej gjërave të nevojshme të ecjes.12 

Në situatat kur kafsha tërhiqet nga frerët dhe gjatë kësaj kohe mund të 
godasë me këmbë ose bisht, ose të kryejë çlirime të tjera si urinim, jashtë-
qitje apo jargë, pronari nuk mban përgjegjësi. Kjo është për shkak se këto 
pasoja janë të natyrshme dhe të pamundura për t’u shmangur, dhe ruajtja 
nga to nuk është praktikisht e realizueshme.13 

Megjithatë, për dëmtimet që shkaktohen nga goditjet me këmbë, ko-
kë, gjoks ose nga kafshimet, përgjegjësia bie mbi hipësin, drejtuesin ose 

                                                 
10 Shih: Tuhfetu El Fukaha, 3/123, El Bedai, 7/272 etj. 
11 El Hidajeh, 3/235, Durrer El Hukam, 2/229 etj. 
12 Shih: El Ihtijar, 5/48, Tebjinu El Hakaik, 6/149-150, Durrer El Hukam, 2/112, 

Bahru Err Rraik, 8/408, Mexhma El Enhur, 2/660, Ed Durru El Muhtar, 6/604 
etj.! 

13 El Bedai, 7/272, El Hidajeh, 4/480. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

123 

tërheqësin e kafshës, pasi këto veprime konsiderohen të kontrollueshme 
dhe mund të shmangen me kujdes të duhur.14 

Vendi ku ndalohet kafsha luan rol thelbësor në përcaktimin e përgje-
gjësisë ligjore. Pronari i kafshës mban përgjegjësi për dëmet që shkakton 
kafsha, si shkelje, përplasje etj., nëse e ndalon kafshën në rrugë kryesore, 
në mes të rrugës ku ndalja nuk lejohet, ose pranë derës së xhamisë, sepse 
kjo konsiderohet tejkalim i kufijve të ndaljes së lejuar.15 

Ndalimi i kafshës në tregje, në vende të autorizuara nga autoritetet 
ose në hapësira të shkretëta konsiderohet i ligjshëm, dhe pronari nuk 
mban përgjegjësi, përveç rasteve kur hipësi shkakton vdekje ose dëmtime 
të drejtpërdrejta. 

Në rastet fatale, kur kafsha shkakton vdekje, kompensimi material 
(dijeh) i ngarkohet akiles,16 ndërsa për dëmtime të pasurisë, përgjegjësia 
dhe detyrimi për kompensim i takon drejtpërdrejt pronarit të kafshës.17  

 
 
 
 
 

                                                 
14 Tuhfetu El Fukaha, 3/123-124. 
15 Tuhfetu El Fukaha, 3/123-124. 
16 El Akile nënkupton grupin e njerëzve që marrin përsipër të paguajnë kompensi-

min material, duke përfshirë të afërmit e vrasësit ose anëtarët e regjistrit ushtarak 
(ehlud-divan). Kur vrasësi është i regjistruar në divanin shtetëror (regjistrin e ush-
trisë), përgjegjësia financiare bie mbi ushtarët dhe luftëtarët e regjistruar në të një-
jtin divan, ku kompensimi paguhet nga rrogat ose shpërblimet që marrin nga 
shteti, dhe jo nga pasuritë e tyre private. Nëse vrasësi nuk është pjesë e divanit, 
përgjegjësia për pagesën e kompensimit bie fillimisht mbi fisin e tij dhe të afërmit 
që e mbështesin. Kur fisi është i vogël ose nuk ka mundësi financiare për ta për-
balluar këtë barrë, përgjegjësia shtrihet te fiset më të afërta sipas lidhjeve të gja-
kut, duke ndjekur një hierarki që fillon me vëllezërit, vazhdon me djemtë e tyre, 
më pas me xhaxhallarët, dhe përfundon me djemtë e xhaxhallarëve, siç përmendet 
në veprat El Bedai (7/255-256), El Hidajeh (4/506-507) dhe El Ihtijar (5/59-60). 

17 Tuhfetu El Fukaha, 3/125.  



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

124 

Rregulla e dytë: Drejtshkaktari (المباشر) është përgjegjës, edhe 
nëse veprimi i tij nuk është i qëllimshëm18 

Drejtshkaktar quhet ai prej të cilit ndodh dëmtimi përmes veprimit të 
tij, pa ndërhyrë midis veprimit të tij dhe dëmit ndonjë veprim tjetër që 
kryhet me vullnet të lirë.19 

Personi që shkakton dëmin me veprim të drejtpërdrejtë mban përgje-
gjësi për dëmshpërblim në rastet kur dëmi mund të shmanget, pavarësisht 
nëse ka kryer shkelje apo jo dhe pavarësisht nëse veprimi është bërë që-
llimisht apo nga gabimi. Kjo sepse pronat dhe pasuritë janë të garantuara. 
Është e rëndësishme të theksohet se, edhe nëse një person vepron gabimi-
sht dhe nuk konsiderohet mëkatar nga aspekti moral, përgjegjësia për 
kompensimin e dëmit mbetet e njëjtë.20 Një shembull i qartë i këtij parimi 
është rasti i fëmijëve dhe i personave me aftësi të kufizuara mendore. 
Edhe pse veprimi i tyre nuk përshkruhet si mëkat ose neglizhencë, ata de-
tyrohen të dëmshpërblejnë dëmin që kanë shkaktuar. Qëllimi i dëmshpër-
blimit është kompensimi i pronarit, sepse në Islam asnjë pasuri apo jetë 
nuk shkon kot; ato janë të garantuara për pronarin e tyre.21 

Drejtshkaktari mban përgjegjësi për çdo dëmtim të shkaktuar në trup 
ose pasuri, qoftë me qëllim ose pa qëllim, pavarësisht nëse veprimi i tij 
është i ndaluar nga ligji - si për shembull tejkalimi i shpejtësisë, kalimi në 
semafor të kuq, apo drejtimi i automjetit në drejtim të kundërt - ose i 
lejuar në vetvete, siç është drejtimi i makinës duke respektuar rregullat e 
trafikut. 

                                                 
18 El Eshbah ve EnNedhair, f. 243, Mexhma Ed Damanat, fq.165, Mexheletu El 

Ahkam El Adlijeh, f. 27. 
19 Gamzu Ujuni El Besairi fi Sherhi El Eshbah ve En Nedhair, 1/466, Durrer El 

Hukam fi sherhi Mexheleti El Ahkam, 1/91. 
20 Shih: El Eshba ve En Nedhair, f. 250, Tebjinu El Hakaik, 6/149, El Inajeh, 

10/320, El Binajeh, 13/271, Mexhma Ed Damanat, f. 146, Durrer El Hukam fi 
Sherhi Mexheleti El Ahkam, 1/93 etj.!  

21 Shih: El Eshba ve En Nedhair, f. 238 dhe 250, Durrer El Hukam, 2/274, Ed Durru 
El Muhtar, 6/146. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

125 

Ekziston një rregull tjetër që thotë: “Lejimi ligjor e mohon përgjegjë-
sinë”.22 Kjo do të thotë se personi që shkakton dëm me veprim të drejt-
përdrejtë, nuk mban përgjegjësi nëse e dëmton dikë me një veprim të 
lejueshëm ligjërisht,23 sepse ai po vepron diçka të lejuar dhe nuk ka bërë 
shkelje, kurse lejimi ligjor e mohon përgjegjësinë. Prandaj, përjashtimi i 
kësaj rregulle duket se e kundërshton rregullën, sipas së cilës drejtshkak-
tari mban përgjegjësi për dëmtimin e dikujt me një veprim të lejueshëm. 

Megjithatë, juristët kanë specifikuar se kjo mungesë përgjegjësie vlen 
vetëm për të drejtat që nuk varen nga sigurimi i të tjerëve. Kur bëhet fjalë 
për të drejta që lidhen me sigurinë, si e drejta për të kaluar në rrugë, per-
soni konsiderohet përgjegjës. Arsyeja është se ai vepron në të drejtën e tij 
nga njëra anë, por ndërhyn në të drejtën e tjetrit nga ana tjetër, pasi rruga 
është pronë e përbashkët dhe e destinuar për përdorim nga të gjithë.24 

Imam Es Serahsi ofron një shembull ilustrues lidhur me përgjegjësinë 
në hapësirën e xhamisë. Nëse një person ulet për bisedë, fle jashtë kohës 
së namazit, ose kalon nëpër xhami dhe shkakton ndonjë dëm, Ebu Hanife 
e konsideron atë përgjegjës për dëmin e shkaktuar, duke e krahasuar me 
rastet e dëmeve në rrugë publike. Ndërsa Ebu Jusufi dhe Muhamedi mba-
jnë qëndrim të kundërt: ai nuk mban përgjegjësi, sepse sikur të ishte duke 
kryer namazin, nuk do të mbante përgjegjësi për dëmet e shkaktuara. 
Edhe kur është ulur jashtë namazit, ai konsiderohet si në pronën e vet; kë-

                                                 
22 Durrer El Hukam, 2/289, Ed Durru El Muhtar, 5/522, Mexheletu El Ahkam El 

Adlijeh, f. 27, Durrer El Hukam fi Sherhi Mexheleti El Ahkam, f. 92. 
23 Shembull: Një njeri hap një gropë në pronën e tij dhe në të bie kafsha e një tjetri 

dhe ngordh; hapësi i gropës nuk është përgjegjës, sepse veprimi në pronën e tij 
nuk është i kushtëzuar me sigurinë e të tjerëve (hapja e gropës është e lejuar feta-
risht, dhe kjo e mohon përgjegjësinë). Por, nëse kafsha bie në një gropë që është 
hapur nga një person në rrugë publike pa leje, në pronë të tjetrit, ose në pronë të 
përbashkët dhe kafsha ngordh, përgjegjësia bie mbi hapësin e gropës. Arsyeja 
është se askush nuk ka të drejtë të hapë një gropë në tokën e të tjerëve pa ndonjë 
justifikim ligjor. Durrer El Hukam fi Sherhi Mexheleti El Ahkam, f. 92. 

24 El Hidajeh, 4/479, Tebjinu El Hakaik, 6/149, Durrer El Hukam, 2/111, Mexhma 
El Enhur, 2/659 etj.  



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

126 

shtu, veprimet e tij në xhami mbeten të lejueshme dhe lejimi i pakufizuar 
nuk mund të përdoret si bazë për ngarkimin me përgjegjësi. 

Megjithatë, Ebu Hanife sqaron se xhamia është ndërtuar kryesisht për 
adhurim (namaz), ndërsa ulja apo fjetja në të jashtë kohës së namazit le-
johet vetëm nëse nuk shkakton dëme. Ai e krahason këtë me rastin e rru-
gës publike, e cila është projektuar kryesisht për ecje; çdo përdorim tjetër 
është i pranueshëm vetëm nëse nuk sjell dëmtime, pavarësisht nëse vep-
rimet janë të lejueshme apo të pëlqyeshme (mustehab).25 

Në përfundim, drejtshkaktari mbart përgjegjësi pavarësisht nëse vep-
rimi i tij është i lejueshëm apo i ndaluar. Juristët e përcaktojnë drejtshka-
ktarin si personin prej të cilit shkaktohet dëmi përmes veprimit të tij, pa 
ndërhyrjen e ndonjë veprimi tjetër të kryer me vullnet të lirë. Kur ndër-
hyn një veprim tjetër midis veprimit të drejtpërdrejtësit dhe dëmit, për-
gjegjësia direkte nuk ekziston. 

 
Shembuj: 
Në kontekstin e aksidenteve rrugore që përfshijnë njerëz dhe kafshë, 

përgjegjësia ligjore vlerësohet duke marrë parasysh rrethanat specifike të 
incidentit. Sistemi juridik bën një dallim thelbësor midis drejtshkaktarit 
dhe shkaktarit të tërthortë të aksidentit, duke u fokusuar në identifikimin 
e palës që ka pasur kontrollin efektiv të situatës në momentin kritik. 

Kur dy persona gjenden në një situatë ku njëri është duke ecur përpa-
ra mbi një kafshë dhe një person tjetër vjen nga pas dhe shkakton përpla-
sje, përgjegjësia ligjore i atribuohet personit që ndodhet prapa. Veprimi i 
tij konsiderohet i drejtpërdrejtë në shkaktimin e dëmit, pasi ai ka mundë-
sinë të kontrollojë shpejtësinë dhe distancën nga personi përpara. Megji-
thatë, nëse personi që ndodhet prapa pëson dëmtime, përgjegjësia nuk i 
takon personit që ndodhet përpara, pasi ai nuk ka kontroll mbi veprimet e 
personit që e ndjek nga pas. I njëjti parim vlen edhe në rastin e përplasjes 
së dy anijeve.26 

                                                 
25 El Mebsut, 27/25. 
26 El Ihtijar, 5/49. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

127 

Në rrugët publike, çdo person që hipën, ngreh apo drejton një kafshë 
mban përgjegjësi për çdo dëmtim që kafsha shkakton, qoftë me këmbët e 
para ose të pasme, me kokë, me kafshim ose me goditje të trupit. Arsyeja 
qëndron në faktin se drejtuesi konsiderohet përgjegjës i drejtpërdrejtë, 
dhe evitimi i këtyre incidenteve është i mundshëm, pasi këto veprime nuk 
janë komponent i domosdoshëm i lëvizjes rrugore.27 Situata ndryshon kur 
bëhet fjalë për kafshët që ndodhen në pronën private të individit. Në këto 
raste, pronari i kafshës nuk mban përgjegjësi për dëmet e mundshme që 
mund të shkaktojë kafsha, me përjashtim të rasteve kur vetë pronari është 
i hipur mbi kafshë dhe shkakton dëm.28 Një përjashtim i rëndësishëm nga 
rregulli i përgjithshëm i përgjegjësisë aplikohet kur kafsha tërbohet dhe 
drejtuesi ose hipësi nuk ka mundësi ta kontrollojë. Në këto rrethana, duke 
pranuar pamundësinë reale për të ushtruar kontroll mbi kafshën, personi 
që e drejton atë nuk mban përgjegjësi për dëmet që mund të shkaktohen.29  

Në rastin e një karvani deveshë, përgjegjësia ndryshon sipas rretha-
nave. Kur devetë janë të ndalura dhe dikush lidh një deve pa dijeninë e 
prijësit të karvanit, më pas karvani vihet në lëvizje dhe deveja shkakton 
vdekjen e dikujt, kompensimi material (ed-dijeh) i takon prijësit të karva-
nit, dhe përgjegjësia bie mbi akiljen e tij. Edhe pse personi që lidhi de-
venë ka vepruar pa autorizim, përgjegjësia kalon te udhëheqësi i karvanit 
në momentin që ai vendos të lëvizë karvanin, sepse veprimi i prijësit heq 
efektin e tejkalimit të kufirit nga personi që lidhi devenë. 

Situata ndryshon kur karvani është në lëvizje dhe një person lidh një 
deve pa autorizim, e cila më pas shkakton dëm duke shkelur një njeri. Fi-
llimisht, përgjegjësia për kompensimin material (ed-dijeh) bie mbi akilen 
e prijësit të karvanit, por ai ka të drejtë të kërkojë kompensim nga akilja e 
personit që lidhi devenë pa autorizim, pasi ky i fundit është shkaktari kry-
esor për incidentin për shkak të tejkalimit të kufijve të lejuar. 

                                                 
27 Tebjinu El Hakaik, 6/149, Lisanu El Hukam, 1/402, Durrer El Hukam, 2/111, El 

Bahru Err Rraik, 8/406, Ed Durru El Muhtar, 6/603 etj. 
28 Ed Durru El Muhtar, 6/603, Fet'h babi El Inajeh, 6/224 etj. 
29 Mexheletu El Ahkam El Adlijeh, f. 182. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

128 

Situata merr një kthesë tjetër kur prijësi i karvanit është në dijeni të 
lidhjes së devesë. Në këtë rast, nëse ai vendos të vazhdojë udhëtimin 
ndërkohë që është plotësisht i vetëdijshëm për prezencën e devesë së 
lidhur dhe ndodh një incident me pasoja të rënda, përgjegjësia bie mbi 
akilen e tij. Kjo sepse prijësi, duke pranuar situatën dhe duke vijuar udhë-
timin, merr përsipër përgjegjësinë për devenë e lidhur dhe pasojat që 
mund të vijnë prej saj.30 

 
Rregulla e tretë: Shkaktari i tërthortë (المتسبب) nuk mban përgje-

gjësi, përveçse kur veprimi i tij përfshin shkelje31 
Shkaktari i tërthortë është ai nga veprimi i të cilit ndodh dëmtimi, mi-

rëpo midis veprimit të tij dhe dëmit ndërhyn veprimi i një personi tjetër, i 
cili vepron me vullnet të lirë.32 Me fjalë të tjera, shkaktari i tërthortë është 
ai person, veprimi i të cilit çon në pasojë juridike, pa e shkaktuar atë 
drejtpërdrejtë. 

Megjithatë, ai nuk mban përgjegjësi për dëmin e shkaktuar nga vepri-
mi i tij, përveç nëse plotëson dy kushte: së pari, nëse veprimi i tij është i 
paligjshëm, domethënë i kryer pa të drejtë, pavarësisht nëse ka pasur 

                                                 
30 El Hidajeh, 4/482, El Bedai, 7/281, Tebjinu El Hakaik, 6/152 etj. 
31 El Eshba ve En Nedhair, f. 243; El Bahru Err Rraik, 3/249; Mexhma El Enhur, 

1/379; Redu El Muhtar ala Ed Durr, 6/602-603; Mexheletu El Ahkam El Adlijeh, 
f. 27. Në El Eshbah ve En Nedhair dhe Mexheletu El Ahkam El Adlijeh, kjo rre-
gull shprehet me formulimin: “Shkaktari nuk është përgjegjës përveç nëse e bën 
me qëllim”. Ky shprehje në pamje të parë duket në kundërshtim me atë që përme-
nd xhumhuri i juristëve islam. Megjithatë, duke marrë parasysh se këto dy vepra i 
përkasin shkollës hanefite dhe se shumica e librave të kësaj shkolle përdorin shpre-
hjen “përveç se me shkelje”, mund të kuptohet se termi “me qëllim” në këtë konte-
kst është i barasvlershëm me konceptin e “shkeljes”. Ky interpretim ndihmon për 
të kuptuar harmoninë e brendshme të mendimit juridik hanefit dhe tregon se ter-
minologjia e ndryshme mund të përdoret për të shprehur të njëjtin koncept the-
melor në jurisprudencën islame. Ai gjithashtu nënvizon rëndësinë e kuptimit të 
kontekstit dhe të traditës së shkollës juridike gjatë interpretimit të teksteve të 
jurisprudencës islame. 

32 Gamzu Ujunil Besairi fi Sherhi El Eshbah ve En Nedhair, 1/466. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

129 

qëllim shkaktimin e dëmit apo jo; së dyti, nëse ai është faktori më i rë-
ndësishëm në shkaktimin e dëmit, domethënë shkaku dominojnë mbi 
veprimin e drejtpërdrejtë. 

Elementi vendimtar në përcaktimin e përgjegjësisë qëndron në anali-
zën e thelluar të marrëdhënies shkak-pasojë. Edhe pse dëmi mund të ma-
terializohet përmes veprimit të një pale tjetër, përgjegjësia ligjore mund 
t’i atribuohet shkaktarit të tërthortë nëse vërtetohet se veprimi i tij ishte 
faktori përcaktues në zinxhirin e ngjarjeve. 

 
Shembuj të përgjegjësisë së shkaktarit të tërthortë 
Kur një person po kalëron në rrugë mbi një kafshë dhe dikush tjetër e 

godet kafshën me ndonjë mjet ose e ther, përgjegjësia ndryshon sipas 
mënyrës së reagimit të saj: 

Nëse kafsha reagon menjëherë pas goditjes duke shkaktuar dëm - qo-
ftë duke goditur me këmbët e pasme apo të përparme, ose duke u larguar 
dhe duke shkaktuar vdekjen e dikujt - përgjegjësia bie mbi personin që e 
ka ngacmuar ose goditur kafshën, jo mbi hipësin. Kjo, sepse ngacmimi 
konsiderohet veprim i paligjshëm dhe çdo pasojë që rrjedh prej tij duhet 
të kompensohet nga shkaktari i ngacmimit.33 Pavarësisht se dëmi fizik 
mund të jetë shkaktuar drejtpërdrejt nga kafsha, përgjegjësia ligjore 
mbetet te ngacmuesi, pasi ai ka vepruar me vetëdije të plotë dhe veprimi i 
tij përbën shkakun themelor të incidentit.34 

Megjithatë, situata ndryshon nëse pas goditjes nuk ka reagim të me-
njëhershëm nga kafsha, por dëmi ndodh më vonë gjatë lëvizjes së saj të 
zakonshme. Në këtë rast, përgjegjësia i atribuohet hipësit dhe jo goditësit, 
për shkak të ndërprerjes së lidhjes shkakësore mes veprimit të goditësit 
dhe ngasjes së kafshës nga ana e hipësit.35 

Në rrethanat kur kafsha ndalohet pa të drejtë në rrugë dhe dikush e 
ngacmon atë, përgjegjësia ndahet në mënyrë të barabartë mes goditësit 
dhe hipësit, meqenëse të dy kanë kryer shkelje: njëri duke penguar qarku-

                                                 
33 El Mebsut, 2/27, El Hidajeh, 4/483, Mexhma Ed Damanat, f. 187 etj. 
34 El Hidajeh, 4/483, El Inajeh, 10/334 etj. 
35 El Hidajeh, 4/484, Durrer El Hukam, 2/114, Ed Durru El Muhtar, 6/609 etj. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

130 

llimin me ndalimin e pajustifikuar të kafshës në rrugë publike, e tjetri 
duke ndërmarrë një veprim të papërgjegjshëm duke e ngacmuar atë. Nëse 
kafsha sulmon ngacmuesin si pasojë e provokimit, ai që e ka ngacmuar 
konsiderohet fajtor për dëmin ndaj vetes dhe gjaku i tij derdhet pa vlerë. 
Ndërkaq, nëse nga i njëjti veprim provokues kafsha reagon duke e rrëzuar 
hipësin dhe duke i shkaktuar vdekjen, përgjegjësia për dëmshpërblim bie 
mbi akilen e njeriut që e ngacmoi kafshën, pasi ai mbetet shkaktari fille-
star i zinxhirit të ngjarjeve që çuan në këtë përfundim.36 

Në rastet kur hipësi me vetëdije e ndal kafshën në një vend të ndaluar 
(si në rrugë publike apo në pronë private), dhe i kërkon dikujt tjetër ta 
godasë atë, përgjegjësia dhe detyrimi për kompensim37 ndahet në mënyrë 
të barabartë mes të dy palëve,38 pasi të dy kanë kontribuuar me vetëdije 
në krijimin e situatës së rrezikshme. 

 
Rregulla e katërt: Kur drejtshkaktari dhe shkaktari i tërthortë 

bashkohen, përgjegjësia i atribuohet drejtshkaktarit39 
E kemi theksuar më parë se drejtshkaktari është ai nga veprimi i të 

cilit ndodh dëmtimi drejtpërdrejt, ndërsa shkaktari i tërthortë është ai që 
kryen një veprim që shërben si shkak i largët dhe çon në ndodhjen e dë-
mit. 

Në rastet kur drejtshkaktari dhe shkaktari i tërthortë bashkohen në 
shkaktimin e një dëmi, përgjegjësia juridike zakonisht i atribuohet drejt-
shkaktarit. Kjo ndodh sidomos kur shkaku i tërthortë, i analizuar më vete 

                                                 
36 El Hidajeh, 4/483, El Inajeh, 10/334 etj. 
37 Tuhfetu El Fukaha, 3/126, El Bedai, 7/282, Durrer El Hukam, 2/113-114, 

Mexhma El Enhur, 2/623, Ed Durru El Muhtar ve Hashijetuhu, 6/608-609 etj. 
38 Ibën Semaah raporton se Ebu Jusufi ka deklaruar se përgjegjësia për sjelljen e 

kafshës i takon ekskluzivisht pronarit të saj. Goditja e kafshës nga një person me 
porosi të pronarit trajtohet si goditje nga vetë pronari. Po të kishte vepruar vetë 
hipësi në këtë mënyrë dhe të rezultonte ndonjë pasojë, përgjegjësia do të ishte e 
tij; kështu, situata është e ngjashme edhe në këtë rast. Tuhfetu El Fukaha, 3/126. 

39 El Eshbah ve En Nedhair, f. 135, Mexheletu El Ahkam El Adlijeh, f. 27. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

131 

dhe i shkëputur nga veprimi i drejtpërdrejtë, nuk do të kishte pasur vetë 
potencialin për të shkaktuar dëmin në fjalë40. 

“Kur bashkohen drejtshkaktari, ai që kryen veprimin drejtpërdrejt, me 
shkaktarin e tërthortë - iniciatorin e shkakut që çon në dëmtim - dhe vetë 
shkaku nuk do të mund ta prodhonte dëmin pa veprimin e drejtpërdrejtë, 
atëherë përgjegjësia juridike i atribuohet drejtshkaktarit, jo shkaktarit të 
tërthortë. Me fjalë më të përmbledhura, drejtshkaktari ka përparësi ndaj 
shkaktarit të tërthortë në bartjen e përgjegjësisë.”41. 

Sipas interpretimit të dijetarit Shejh Ali Hajderi, në rastet e bashkimit 
të drejtshkaktarit (kryesit të veprimit) me shkaktarin e tërthortë (iniciato-
rin e shkakut), përgjegjësia juridike i takon drejtshkaktarit, nëse shkaku 
nuk do të kishte shkaktuar dëm pa ndërhyrjen e tij. Kjo vjen si rrjedhojë e 
faktit që ndikimi i drejtshkaktarit manifestohet si elementi dominues në 
sekuencën e ngjarjeve që çojnë në shkaktimin e dëmit. 

Megjithatë, ky parim nuk është absolut dhe njeh disa përjashtime të 
rëndësishme. Në rastet kur veprimi i shkaktarit të tërthortë është më i 
fuqishëm në shkaktimin e dëmit sesa ai i drejtshkaktarit, ose kur veprimi i 
shkaktarit të tërthortë është i paligjshëm, ndërsa ai i drejtshkaktarit është i 
ligjshëm, përgjegjësia juridike i kalon shkaktarit të tërthortë. 

Ndërsa, në situatat ku drejtshkaktari është shkaktari i vetëm i dëmit, 
ai mban përgjegjësinë pavarësisht nëse ka kryer shkelje apo jo. Po ashtu, 
në rastet kur bashkohen drejtshkaktari dhe shkaktari i tërthortë dhe asnjë-
ri prej tyre nuk ka kryer shkelje, përgjegjësia i takon drejtshkaktarit. 
Ndërkaq, nëse të dy bashkohen dhe drejtshkaktari është shkelës, ndërsa 
shkaktari i tërthortë nuk është, përgjegjësia sërish mbetet te drejtskaktari. 

 
Shembuj: 
Në hapësirat publike, përgjegjësia juridike për dëmtimet e pronës ose 

të personave përcaktohet duke analizuar me kujdes rrethanat specifike 
dhe veprimet e palëve të përfshira. Ky parim themelor i të drejtës civile 

                                                 
40 Gamzu Ujuni El Besairi fi Sherhi El Eshbah ve En Nedhair, 1/466. 
41 Durrer El Hukam fi Sherhi Mexheleti El Ahkam, 1/91. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

132 

merr në konsideratë si shkakun fillestar, ashtu edhe veprimin e drejtpër-
drejtë që çon në dëmtim. 

Për shembull, në rastin kur dikush hap një gropë në rrugë publike dhe 
një person tjetër hedh kafshën e dikujt në të, përgjegjësia juridike bie mbi 
personin që kreu veprimin e fundit, pra, atë që hodhi kafshën. Arsyeja që-
ndron në faktin se vetë ekzistenca e gropës nuk do të shkaktonte lëndimin 
e kafshës pa ndërhyrjen e drejtpërdrejtë të personit tjetër, që është vepra e 
hedhjes së kafshës në gropë.42 Siç theksohet në tekstin juridik El Velval-
xhijeh: “Nëse një vendim mbështetet në një arsye që ka dy tipare, ai i 
atribuohet tiparit që shfaqet i fundit.”43  

Në rastin e dytë, kemi një situatë ku një person kalon nëpër rrugë me 
një gomar të ngarkuar me dru. Edhe pse ai paralajmëron kalimtarët duke 
thirrur “Ruaju, ruaju!”, nëse një kalimtar nuk e dëgjon paralajmërimin 
dhe rroba e tij dëmtohet nga ngarkesa, përgjegjësia i takon pronarit të go-
marit. Po ashtu, nëse personi dëgjon paralajmërimin, por nuk ka kohë të 
mjaftueshme për t'u larguar, përgjegjësia bie gjithashtu mbi pronarin e 
gomarit. Megjithatë, situata ndryshon nëse kalimtari e dëgjon paralajmë-
rimin dhe ka kohë të mjaftueshme për t'u larguar, por zgjedh të mos e 
bëjë këtë; në këtë rast, përgjegjësia bie mbi vetë personin e dëmtuar.44 
Edhe pse në pamje të parë pronari i gomarit duket si shkaktari i drejtpër-
drejtë, përgjegjësia nuk i takon atij, por vetë personit të dëmtuar, i cili, 
duke mos iu përgjigjur paralajmërimit dhe duke mos shfrytëzuar mundë-
sinë për t’u larguar, shkaktoi me vetëdije dëmin e tij. Si rrjedhojë, çdo 
dëm që rrjedh nga kjo situatë i atribuohet drejtpërdrejt personit të dëmtu-
ar, i cili, me veprimet e tij të vetëdijshme, u bë shkaktari kryesor i dëmit 
të pësuar. 

Në rastin e detyrimit për shkatërrim të pasurisë, përgjegjësia për shka-
tërrimin e pasurisë përcaktohet duke u bazuar në rrethanat specifike dhe 

                                                 
42 Shih: Gamzu Ujuni El Besairi fi Sherhi El Eshbah ve En Nedhair, 1/466, Durrer 

El Hukam fi Sherhi Mexheleti El Ahkam, 1/91! 
43 Durrer El Hukam fi Sherhi Mexheleti El Ahkam, 1/91. 
44 Mexhma Ed Damanat, f. 154. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

133 

në shkallën e detyrimit të ushtruar. Kur detyrimi është i plotë,45 përgjegjë-
sia bie mbi personin që ka ushtruar detyrimin, e jo mbi personin e de-
tyruar.46 Në këtë rast, vepruesi kryesor konsiderohet ai që ka ndikuar 
drejtpërdrejt në shkatërrim dhe ka ushtruar detyrim të plotë mbi personin 
tjetër. Personi i detyruar shihet vetëm si një mjet në duart e shkaktarit të 
tërthortë, ndaj përgjegjësia bie plotësisht mbi këtë të fundit. Në rastet kur 
detyrimi nuk është i plotë, por i pjesshëm,47 vlerësimi i përgjegjësisë bë-
het më i ndërlikuar. Personi i detyruar mban përgjegjësi për veprimet e 
tij, sepse detyrimi i pjesshëm nuk e ka privuar plotësisht nga mundësia 
për të marrë vendime të pavarura ose për të zgjedhur një mënyrë tjetër 
veprimi.48 

Si ilustrim mund të merret rasti i një kalorësi që ndalon një kafshë të 
ngarkuar me rroba në rrugë. Nëse një kalorës tjetër godet kafshën e nda-
lur dhe shkakton dëm në veshje, përgjegjësia varet nga dijenia e tij për 
pengesën. Kur kalorësi nuk e ka vërejtur kafshën e ndalur dhe ndodh 
përplasja, përgjegjësia i atribuohet pronarit të kafshës së ngarkuar i cili 
konsiderohet shkaktari fillestar i incidentit dhe shkelësi i normave të si-
gurisë. Edhe pse kalorësi merr pjesë drejtpërdrejt në incident, pamundësia 
për ta shmangur e liron nga përgjegjësia. Ndërkaq, nëse ai e ka vërejtur 
kafshën e ndalur dhe megjithatë vazhdon dhe e godet, përgjegjësia bie 
mbi të, sepse kur shkelja e shkaktarit fillestar dhe veprimi i drejtpërdrejtë 
bashkohen, përparësinë në përcaktimin e përgjegjësisë e merr drejtshkak-
tari. 

Vendosja e rrobave në rrugë shërben si shembull tjetër ilustrues. Kur 
dikush hedh një rrobë në rrugë dhe një person kalon mbi të pa e parë dhe 
e prish, ai person nuk mban përgjegjësi.49 Kjo ndodh sepse rrugët nuk 

                                                 
45 Detyrim i plotë: është personi që ka frikë se do të vritet apo do t’i shkatërrohet 

ndonjë gjymtyrë e tij në rast se nuk e vepron. El Bedai, 7/175. 
46 El Bedai, 7/179. 
47 Detyrim i mangët: është personi që nuk ka frikë se do të shkatërrohet zakonisht, si 

burgosja, lidhja, rrahja etj. El Bedai, 7/175. 
48 El Bedai, 7/179. 
49 Po aty, f. 147. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

134 

janë të destinuara për ekspozimin e rrobave, dhe personi që i vendos ato 
atje shkel normat e sigurisë publike. Megjithatë, nëse kalimtari i vëren 
rrobat, por zgjedh t’i dëmtojë qëllimisht, ai do të mbajë përgjegjësinë për 
pasojat. 

Këto parime reflektojnë një koncept themelor në të drejtën civile: kur 
veprimet e shkaktarit fillestar dhe të shkelësit të drejtpërdrejtë ndër-
thuren, përgjegjësia përcaktohet duke i dhënë prioritet veprimit të drejt-
përdrejtë, të kryer me dijeni të plotë të rrethanave.  

 
Rregulla e pestë: Drejtshkaktari dhe shkaktari i tërthortë mbajnë 

përgjegjësi së bashku  
Drejtshkaktari dhe shkaktari i tërthortë mbajnë përgjegjësi bashkë-

risht nëse ndikimi i tyre është i barabartë. Me fjalë të tjera, shkaktari i 
tërthortë mban përgjegjësi së bashku me drejtshkaktarin, nëse veprimi i 
tij, edhe i ndarë nga veprimi i drejtshkaktarit, do të ndikonte në shkak-
timin e dëmit.50  

 
Shembuj: 
Në rastet kur ndodhin aksidente që përfshijnë kafshë ose mjete trans-

porti, përgjegjësia ligjore përcaktohet sipas rrethanave specifike të ngjar-
jes. Më poshtë paraqitet një analizë e detajuar e këtyre situatave dhe e 
përgjegjësive përkatëse. 

Në situata ku janë të përfshirë si grahësi ashtu edhe hipësi i një kaf-
she, përgjegjësia për dëmet që shkakton kafsha ndahet në pjesë të baraba-
rta mes tyre. Po ashtu, në rastet ku janë grahësi dhe ngrehësi, përgjegjësia 
bie mbi të dytin, sepse i dyti ka marrë pjesë në shkaktimin e dëmit, dhe 
për këtë arsye merr pjesë në përgjegjësi. Po kështu, në rastet ku janë 
ngrehësi dhe hipësi, përgjegjësia bjen mbi të dytë,51 për shkak të ekzis-

                                                 
50 Shih: Tebjinu El Hakaik, 6/150, Ed Durru El Muhtar, 6/605 etj.! 
51 Thuhet se përgjegjësia bie mbi hipësin, sepse ky është drejtshkaktari, për shkak se 

dëmtimi ka ardhur nga pesha e tij. Ndërkohë që, grahësi konsiderohet thjesht si 
shkaktar dytësor, prandaj edhe veprimet e drejtshkaktarit kanë përparësi në 

 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

135 

timit të sebepit të obligueshmërisë së përgjegjësisë nga secili prej tyre, 
vetëm se me kefaret obligohet vetëm hipësi, për atë që e shkel kafsha e tij 
dhe e vret.52 Arsyeja qëndron në faktin se, sikur secili prej tyre ta bënte 
individualisht, do të rezultonte në dëm, prandaj përgjegjësia nuk mund t'i 
ngarkohet vetëm njërit prej tyre.53  

Shembull: Nëse një njeri është mbi kafshën e tij duke ecur dhe urdhë-
ron një person tjetër që ta godasë kafshën prapa, dhe kjo veprimtari rezul-
ton në vdekjen e një personi, përgjegjësia materiale ndahet në pjesë të 
barabarta mes hipësit dhe grahësit, sepse goditësi gjendet në pozitë të 
grahësit.54 

Në situatat e përplasjes aksidentale të paqëllimshme mes dy hipësve, 
kalorësve, lundruesve apo këmbësorëve, ose mes një hipësi dhe një këm-
bësori, secili mban përgjegjësi ndaj tjetrit. Kur dikush vdes, akilja (grupi 
që mban përgjegjësinë për pagesën e gjakut) e çdo personi paguan kom-
pensimin e plotë për personin tjetër. Në kohën tonë, kjo përgjegjësi bartet 
individualisht.55 Sa u përket dëmtimeve materiale, secili individ ka obligi-
min të shpaguajë tërësisht dëmin e shkaktuar te personat e tjerë. Mirëpo, 
nëse përplasen qëllimisht dhe të dy vdesin, secili paguan gjysmën e vle-

                                                                                                                   
përcaktimin e përgjegjësisë. Shih: El Hidajeh, 4/481, El Inajeh, 10/328, El Bi-
najeh, 13/260, Fetava El Hindijeh, 6/50 etj.! 

52 Shih: El Bedai, 7/280, El Ihtijar, 5/48, Mexhma El Enhur, 2/660, Redu El Muhtar 
ala Ed Durr, 6/605, El Lubab fi Sherhi El Kitab, 3/164 etj.! 

53 Të këtij mendimi janë atori i El Bedai, 7/280, El Ihtijar, 5/48, Mexhma El Enhur, 
2/660, Redu El Muhtar ala Ed Durr, 6/605. 

54 Tuhfetu El Fukaha, 3/126. 
55 Dijetari Zufer mban qëndrimin se përgjegjësia duhet të ndahet në mënyrë të bara-

bartë midis palëve. Ai argumenton se secili prej tyre duhet të mbajë përgjegjësi 
për gjysmën e vlerës së dëmit të shkaktuar, duke u bazuar në faktin se dëmi ka ar-
dhur si rezultat i dy veprimeve të ndryshme – veprimit të vetë personit dhe vepri-
mit të tjetrit. Dëmi i vetvetes nuk llogaritet, ndërsa dëmet e tjetrit merret parasysh. 
Si rezultat, çdo palë është e obliguar të paguajë gjysmën e dëmit që i ka shkaktuar 
palës tjetër, dhe akilja e secilit detyrohet të paguajë gjysmën e vlerës së dëmit të 
shkaktuar ndaj palës tjetër (El Bedai, 7/273; El Hidajeh, 4/481; El Ihtijar, 6/150; 
Mexhma El Enhur, 2/661 etj.). 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

136 

rës së kompensimit (dija) për palën tjetër.56 Kjo është kështu sepse të dytë 
kanë vdekur si pasojë e dy veprimeve të ndaluara, dhe secili prej tyre ka 
vdekur si pasojë e veprimit të tij dhe të dikujt tjetër.57 

Në situata ku faji i njërës palë përcaktohet qartë, përgjegjësia bie 
plotësisht mbi shkaktarin e aksidentit. Për shembull, nëse një anije në lë-
vizje përplaset me një anije të ankoruar në port dhe e dëmton atë, përgje-
gjësia i takon pronarit të anijes që ka goditur, pasi anija e ndalur nuk ka 
kryer asnjë shkelje; qëndron në vendin e ndaljes sipas rregullave të breg-
detit58. 

Përgjegjësia juridike në aksidentet rrugore 
dhe zbatimet e saj në kontekstin modern 

Transporti ka qenë një komponent thelbësor i jetës njerëzore që nga 
kohërat e lashta. Njerëzit kanë përdorur mjete të ndryshme transporti për 
lëvizje personale, transport mallrash dhe tregti ndërmjet vendeve. Me ka-
limin e kohës, evolucioni i transportit ka transformuar rrënjësisht mëny-
rën e lëvizjes. Zbulimi i lëndëve djegëse dhe zhvillimi i mjeteve motorike 
sollën një revolucion, duke mundësuar udhëtime më të shpejta, më efika-
se dhe më të rehatshme për të gjithë. 

Në kohën tonë puna e shoferit është më e ndërlikuar se ajo e vozitës-
ve të epokave të mëparshme. Ndryshe nga mjetet e dikurshme që përdor-
nin kafshë, automjeti modern është një instrument krejtësisht i varur nga 
kontrolli i drejtuesit. Ky ndryshim sjell një shkallë më të lartë përgjegjë-
sie, pasi shoferi ka kontroll të plotë mbi veturën. Vendimet e tij gjatë 
ngasjes përcaktojnë sigurinë e pasagjerëve dhe të pjesëmarrësve të tjerë 
të trafikut. 

Ndryshe nga kafsha, e cila vepron mbi bazën e instinkteve dhe dëshi-
rave natyrore, automjeti modern është një mjet teknik që funksionon tërë-

                                                 
56 Shiko: El Hidajeh, 4/481, El Ihtijar, 5/49, Tebjinu El Hakaik, 6/150, El Bahru Err 

Rraik, 8/410, Mexhma El Enhur, 2/661 etj.! 
57 El Xhevher En Nejreh, 2/140. 
58 Mexhma Ed-Damanat, f. 150. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

137 

sisht nën kontrollin e shoferit. Vozitësi përcakton lëvizjen, shpejtësinë 
dhe ndaljen e saj, duke mbajtur përgjegjësinë kryesore për çdo pasojë të 
mundshme. 

Ndryshe nga e kaluara, ku përgjegjësia për dëmet e shkaktuara nga 
kafshët ndryshonte sipas pjesës së trupit që shkaktonte dëmin, tek auto-
mjeti modern kjo ndarje nuk ekziston. Automjeti përbën një sistem të 
unifikuar, ku të gjitha pjesët veprojnë në harmoni dhe nën mbikëqyrjen e 
plotë të shoferit. Çdo pjesë e veturës funksionon vetëm si reagim ndaj ve-
primeve të shoferit; asnjë komponent nuk ka lëvizje të pavarur. Prandaj, 
personi që drejton automjetin mban përgjegjësi për të gjitha dëmtimet e 
shkaktuara gjatë përdorimit të tij, qoftë për dëme materiale apo fizike, 
pavarësisht pjesës së veturës që ka qenë e përfshirë në incident. Ky 
princip bën një analogji të drejtë me rregullat për kafshët, të cilat i kemi 
përmendur më parë.59  

Kur një shofer shkel rregullat e trafikut dhe shkakton dëme materiale 
apo personale me mjetin e tij, përgjegjësia është e qartë dhe e padiskutu-
eshme, pasi drejtshkaktari është përgjegjës edhe pa shkelje, e aq më tepër 
kur shkel normat e përcaktuara të trafikut. Situata bëhet më komplekse 
kur shoferi respekton plotësisht rregullat, por përsëri ndodh një aksident. 
Në lidhje me këtë, dijetarët bashkëkohorë kanë shprehur dy qëndrime të 
ndryshme. 

Disa argumentojnë se shoferi nuk duhet të mbajë përgjegjësi në këto 
raste, pasi aksidentet që ndodhin pavarësisht nga respektimi i rregullave 
janë të pashmangshme dhe jashtë kontrollit të tij. Sipas tyre, përgjegjësia 
për dëmin i takon vetëm personit që e shkakton drejtpërdrejt, dhe vetëm 
në situata të parandalueshme, jo për ato të paevitueshme. 

Nga ana tjetër, disa dijetarë të tjerë, përfshirë Tekiju El Uthmani, 
mbajnë qëndrimin se drejtuesi i mjetit është përgjegjës edhe në mungesë 
të shkeljeve të rregullores. Ky qëndrim bazohet në rregullën se “drejt-
shkaktari është përgjegjës, edhe nëse nuk ka bërë shkelje”, duke u zbatuar 

                                                 
59 Shih: Buhuth fi Kadaja Fikhije Muasireh, 1/297-298! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

138 

nga shoferi drejtpërdrejt kur kërkohet përgjegjësia, sipas formës që u 
përshkrua më parë në shpjegimin e kësaj rregulle.60 

Zbatime juridike fetare mbi rastet e aksidenteve me automjete  

Në jurisprudencën islame, aksidentet automobilistike kanë rëndësi të 
veçantë, sidomos për përcaktimin e përgjegjësisë juridike. Duke u bazuar 
në rregullat e përmendura më parë, do të analizohen disa raste specifike 
të aksidenteve dhe dispozitat përkatëse që zbatohen për to. 

 
1. Një person papritmas del para makinës 
Një rast i rëndësishëm për t'u analizuar është ai kur një person del 

papritur para një automjeti. Kur shoferi drejton mjetin e tij në përputhje të 
plotë me rregullat e trafikut dhe papritmas dikush kërcen para tij, duke 
shkaktuar aksident, duhet të shqyrtohen disa aspekte kyçe për përca-
ktimin e përgjegjësisë. 

Nëse personi ka dalë në distancë shumë të afërt me automjetin, në një 
situatë ku makina, edhe në kushte normale, nuk do të kishte mundur të 
ndalej, dhe ky veprim papritur nuk mund të parashikohej nga një shofer i 
kujdesshëm, atëherë dëmtimi i shkaktuar nuk i atribuohet shoferit. Ai nuk 
konsiderohet shkaktari i drejtpërdrejtë i dëmit; përgjegjës për dëmtimin e 
vet konsiderohet personi që ka dalë papritur para automjetit. Argumentet 
kryesore që mbështesin këtë qëndrim juridik janë:  

a) Nëse përgjegjësia do t’i atribuohej shoferit në këto rrethana, do të 
krijohej një precedent problematik, ku madje edhe në rastet e vetë-
vrasjes së qëllimshme shoferi do të mbahej përgjegjës - një kon-
kluzion që bie ndesh me parimet themelore të drejtësisë. 

b) Përgjegjësia lind vetëm kur shoferi është shkaktari i drejtpërdrejtë i 
dëmit, pa asnjë dyshim. Në këtë rast, veprimi i papritur i personit 
që kërcen para automjetit ka një ndikim më të fortë dhe më të 
drejtpërdrejtë në shkaktimin e aksidentit sesa veprimi i shoferit. 

                                                 
60 Po aty, 1/298-299. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

139 

c) Kur shkaktari i tërthortë vepron në mënyrë të paligjshme, ndërsa 
drejtshkaktari vepron ligjërisht, përgjegjësia juridike bie mbi shka-
ktarin e tërthortë. Në këtë rast, personi që kërcen para automjetit ka 
shkelur ligjin, ndërsa shoferi nuk mban përgjegjësi.61 

d) Përgjegjësia e shoferit lind vetëm kur ai është shkaktari i drejtpër-
drejtë i dëmit, pa asnjë dyshim. Në situata ku ekziston dyshim, ai 
nuk mban përgjegjësi.  

Ky qëndrim mbështetet edhe nga dijetari Gijathudin El Bagdadi, i cili 
thotë: “Një njeri hap një pus në rrugë dhe aty bie një person dhe vdes. Si-
pas gërmuesit, viktima ka rënë vetë në pus, por trashëgimtarët refuzojnë 
këtë version. Në këtë rast pranohet deklarata e gërmuesit, sipas variantit 
të Ebu Jusufit, që është gjithashtu mendimi i Muhamedit s.a.v.s.. Arsyeja 
është se, edhe pse nga jashtë duket se njeriu nuk e hedh veten zakonisht, 
ekzistenca e dyshimit bën që përgjegjësia të mos vendoset thjesht mbi 
bazën e spekulimit.”62 

 
2. Një person e shtyn një person para makinës 
Kur një shofer drejton automjetin në përputhje me rregullat e trafikut 

dhe papritmas dikush shtyn qëllimisht një person para tij, përgjegjësia li-
gjore nuk i takon shoferit. Nëse distanca është shumë e vogël dhe ai nuk 
mund ta ndalë automjetin, përgjegjësia mbetet te personi që ka kryer 
shtytjen, pasi ai është shkaktari i veprimit të paligjshëm që çoi në aksid-
ent.63 Kjo përgjegjësi përcaktohet duke u bazuar në disa parime themelore 
juridike: 

a) Veprimi i shkaktarit të tërthortë ka një efekt më të fuqishëm, duke i 
mohuar shoferit mundësinë për të shmangur aksidentin. Për këtë 
arsye, përgjegjësia bie mbi shkaktarin e tërthortë, pasi shkelja e tij 
është më e rëndë se çdo pengesë tjetër që mund të kishte paraqitur 
shoferi. 

                                                 
61 Buhuth fi Kadaja Fikhije Muasireh, 1/302-303. 
62 Mexhma Ed Damanat, f. 180. 
63 Buhuth fi Kadaja Fikhije Muasireh, 1/299. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

140 

b) Edhe pse shoferi është drejtpërdrejt i përfshirë në aksident, për-
gjegjësia nuk i atribuohet atij. Personi që ka kryer shtytjen është 
faktori dominues në zinxhirin e ngjarjeve, duke tejkaluar ndikimin 
e shoferit në rezultatin përfundimtar. 

c) Duke qenë se akti i shtytësit është me qëllim, ndërsa veprimi i sho-
ferit pa qëllim, përgjegjësia bie mbi shtytësin. Juristët e ilustrojnë 
këtë me analogjinë e një kalorësi: nëse një person kalon mbi një 
kafshë dhe dikush tjetër e godet kafshën me ndonjë mjet ose e the-
rë, dhe kafsha reagon duke shkaktuar dëme - qoftë me këmbët e 
pasme ose të para, apo duke ikur dhe duke shkaktuar vdekjen e di-
kujt - përgjegjësia mbetet te personi që ka ngacmuar ose goditur 
kafshën, jo te hipësi.64 Kjo ndodh sepse ngacmimi konsiderohet 
veprim kriminal, dhe çdo pasojë që rrjedh prej tij duhet të kompen-
sohet nga shkaktari. Edhe pse dëmi fizik mund të shkaktohet drejt-
përdrejt nga kafsha, përgjegjësia ligjore mbetet te ngacmuesi, pasi 
ai veproi me vetëdije të plotë dhe veprimi i tij është shkaku the-
melor i incidentit. Për më tepër, pasi akti i ngacmuesit është i 
qëllimshëm, ndërsa ai i hipësit jo, përparësi në gjobitje i jepet 
ngacmuesit.65 

Ky parim zbatohet për çdo situatë të paparashikueshme gjatë vozitjes, 
ku shoferi respekton rregullat e trafikut, përfshirë rastet kur dikush hidhet 
papritur para makinës ose kur një kafshë kalon rrugën, duke shkaktuar 
devijimin e automjetit dhe dëmtimin e një personi tjetër. 

 
3. Një makinë e godet një njeri dhe e hedh anash, ndërsa tjera e 

shkel atë dhe e mbytë 
Edhe pse shoferi i makinës së parë ka shkaktuar situatën fillestare, 

përgjegjësia juridike i takon shoferit të makinës së dytë që ka kryer vep-
rimin drejtpërdrejt dhe fatal. Kjo bazohet në parimin e bashkimit të drejt-
shkaktarit me shkaktarin e tërthortë: nëse veprimi i drejtpërdrejtë nuk do 
të kishte ndodhur, dëmi nuk do të kishte ndodhur. Pra, në zinxhirin shka-

                                                 
64 El Mebsut, 2/27, El Hidajeh, 4/483, Mexhma Ed Damanat, f. 187 etj. 
65 El Hidajeh, 4/483, El Inajeh, 10/334 etj. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

141 

kësor, faktori i drejtpërdrejtë ka peshë më të madhe dhe mban përgjegjë-
sinë primare për pasojat.  

Kjo ndodh sepse në zinxhirin shkakësor të dëmit, veprimi i drejt-
shkaktarit ka peshë më të madhe dhe dominon mbi shkaktarin e tërthortë. 
Juristët e argumentojnë këtë parim duke thënë: “Nëse drejtshkaktari - ai 
që kryen veprimin kryesor - bashkohet me shkaktarin e tërthortë - inicia-
torin që krijon rrethanat për dëmtimin - dhe pa veprimin e drejtpërdrejtë 
dëmi nuk do të ndodhte, atëherë përgjegjësia ligjore i takon drejtshkak-
tarit. Me fjalë të thjeshta, drejtshkaktarit i jepet përparësi mbi shkaktarin 
e tërthortë në përcaktimin e përgjegjësisë.”66 

 
4. Makinën e ndalur në semafor e godet një makinë nga prapa 
Në këtë rast, shoferi i makinës së ndalur që pret në semafor nuk ka 

përgjegjësi ligjore për dëmin që ndodh pas përplasjes nga mjeti tjetër. 
Përgjegjësia bie mbi shoferin e makinës që goditi nga prapa, pasi akti i tij 
është shkaku themelor i incidentit. Ky parim është analog me rastin e kaf-
shës që shkakton dëm pas një ngacmimi: edhe pse dëmi fizik duket se i 
atribuohet vepruesit të drejtpërdrejtë, përgjegjësia ligjore mbetet tek ai që 
ka ndërmarrë veprimin fillestar që shkaktoi incidentin.67 

Shoferi i makinës së ndalur nuk ka pasur mundësi tjetër veprimi dhe 
konsiderohet thjesht si një vegël e makinës që e goditi nga prapa. Ky që-
ndrim mbështetet edhe në një rast të transmetuar nga El Kasim bin Abdi-
lahi: një njeri po kalonte me një robëreshë nga Kadisija pranë një personi 
që qëndronte mbi një kafshë. Ai e ngacmoi kafshën, e cila ngriti këmbën 
dhe goditi syrin e robëreshës. Kur çështja u paraqit te Selman bin Rabia 
El Bahili, përgjegjësia iu atribuua hipësit të kafshës, jo personit që u go-
dit. Kjo i arriti Ibën Masudit, dhe ai tha:  

ُإنما يضمن الناخس ِ َّ ُ َ ْ َ ََِّ 
“Atë e dëmshpërblen ngacmuesi”.68 

                                                 
66 Durrer El Hukam fi Sherhi Mexheleti El Ahkam, 1/91. 
67 El Hidajeh, 4/483, El Inajeh, 10/334 etj. 
68 Musanef Ibën Ebi Shejbe, nr. 27958, 5/458. Ngjashëm me këtë, Ibën Ebi Shejbe e 

transmeton edhe prej Shurejhit dhe Shabiut. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

142 

Juristët japin shembullin e mëposhtëm: nëse dikush rrëshqet për 
shkak të diçkaje që një person tjetër ka lënë në rrugë dhe bie mbi një të 
tretë, duke shkaktuar vdekjen e tij, përgjegjësia bie mbi atë që ka krijuar 
pengesën në rrugë. Ai konsiderohet sikur të kishte shtyrë vetë personin që 
rrëshqiti, sepse individi që rrëshqiti vepron si i shtyrë, ndërsa personi që e 
ka shtyrë shërben si instrument i veprimit të tij.”69. 

Ky parim tregon qartë se, edhe pse një person mund të jetë fizikisht i 
përfshirë në shkaktimin e dëmit të drejtpërdrejtë, përgjegjësia ligjore i 
atribuohet shkaktarit fillestar të ngjarjes, veçanërisht kur ndikimi i tij në 
zinxhirin e ngjarjeve është më i fortë dhe kur personi që shkaktoi dëmin e 
drejtpërdrejtë nuk kishte mundësi tjetër veprimi në atë situatë. 

 
5. Makinës i ndodh një mosfunksionim i papritur 
Në jetën e përditshme, përdorimi i automjeteve në rrugë mund të sho-

qërohet me situata të papritura që sjellin pasoja serioze. Pavarësisht nga 
masat paraprake dhe mirëmbajtja E rregullt e mjetit, defektet teknike të 
papritura mbeten një realitet që mund të shkaktojë aksidente të rënda në 
trafik. Në raste të tilla, kur ndodh një mosfunksionim i papritur në siste-
met kryesore të automjetit - si për shembull thyerja e timonit, shpërthimi i 
gomave apo dështimi i sistemit të frenimit - dhe për pasojë automjeti del 
jashtë kontrollit të shoferit duke shkaktuar dëmtime te të tjerët, ligji nuk e 
konsideron shoferin përgjegjës për pasojat.70 Arsyetimi ligjor për këtë që-
ndrim bazohet në parimin e forcës madhore, e cila ndërpret lidhjen shka-
kësore midis veprimit të drejtpërdrejtë të shoferit dhe dëmit të shkaktuar. 
Juristët e krahasojnë këtë situatë me rastin kur një kafshë e tërbuar nuk 
mund të kontrollohet nga hipësi dhe shkakton dëme. Ata thonë: “Nëse 
kafsha është e tërbuar dhe hipësi nuk mund ta frenojë, dhe ajo dëmton, ai 
nuk mban përgjegjësi.”71. 

Ky parim i rëndësishëm juridik thekson se përgjegjësia ligjore nuk 
zbatohet kur ndërhyn një forcë e paparashikueshme dhe e pakontrolluesh-

                                                 
69 El Mebsut, 27/6, Mexhma Ed Damanat, f. 176, El Fetava El Hindijeh, 6/42. 
70 Shih: Buhuth fi Kadaja Fikhije Muasireh, 1/300! 
71 Mexheletu El Ahkam El Adlijeh, f.182. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

143 

me në zinxhirin normal të ngjarjeve, duke e bërë të pamundur për indivi-
din të parandalojë dëmin që rezulton. 

 
6. Vozitësi i makinës është fëmijë 
Megjithëse vozitësi nuk ka arritur moshën madhore, ai mban përgje-

gjësi të njëjtë si një i rritur për të gjitha veprimet e tij. Kjo përgjegjësi 
është absolute dhe zbatohet njësoj si për të rriturit, pavarësisht nëse dëmi 
është shkaktuar me dashje apo pa dashje. Sipas parimeve islame, si fë-
mijët ashtu edhe personat me çrregullime mendore janë të detyruar të 
kompensojnë çdo dëm që shkaktojnë. Edhe pse veprimet e tyre nuk kon-
siderohen mëkat apo neglizhencë në kuptimin tradicional, detyrimi për 
kompensim mbetet i pandryshueshëm. Kjo qasje mbështetet në parimin 
themelor të Islamit se çdo pasuri dhe jetë ka vlerë të pacenueshme dhe 
duhet mbrojtur. Juristët islamë e kanë konfirmuar këtë qëndrim përmes 
thënieve të tyre autoritative.72 

Këtë e konfirmon mendimi i juristëve islamë, të cilët thonë: “Edhe 
pse fëmija është me kufizime në vendimmarrje, ai bart përgjegjësinë për 
veprat e tij. Ai ka për detyrë të mbulojë menjëherë dëmin material që ka 
shkaktuar. Nëse shkakton vdekje, kompensimi material (dijeh) i takon 
akiles së tij.”73 

Këtë e mbështet edhe thënia tjetër e juristëve islamë: “Edhe nëse fë-
mija dëmton ndonjë pasuri, ai është i detyruar ta dëmshpërblejë, sepse ai 
mban përgjegjësi për veprimet e tij, ndërsa qëllimi nuk merret parasysh 
në të drejtat e robërve.”74. 

 
7. Makina prapa e godet makinën para, e cila është duke ecur 
Kur dy automjete janë në lëvizje dhe makina e pasme përplaset me 

makinën që ndodhet përpara, përgjegjësia bie mbi shoferin e makinës së 
pasme. Kjo ndodh sepse ai konsiderohet shkaktari i drejtpërdrejtë i dëmit. 

                                                 
72 Shih: El Hidajeh, 4/496-497, El Eshbah ve En Nedhair, f. 238, Durrer El Hukam, 

2/274, Ed Durru El Muhtar, 6/146! 
73 Shih: El Eshbah ve En Nedhair, f. 238, Ed Durru El Muhtar, 6/146! 
74 El Hidajeh, 4/497, El Binajeh, 13/325 etj. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

144 

Ai ka detyrë të ruajë distancën e sigurisë dhe të jetë vigjilent ndaj lë-
vizjeve të makinës përpara. 

Analogia e juristëve islamë është e qartë: nëse një njeri ecën mbi një 
kafshë dhe pas tij vjen një tjetër duke u përplasur me të, përgjegjësia për 
dëmin bie mbi atë që ndodhet prapa, sepse ai është shkaktari i drejtpër-
drejtë. Nëse personi që ndodhet prapa pëson dëmtime, përgjegjësia nuk 
bie mbi ai që është përpara, pasi nuk ka kontroll mbi veprimet e atij që e 
ndjek. I njëjti parim zbatohet edhe për përplasjen e dy anijeve.75 

 
8. Aksidenti mes dy automjeteve 
Në rast të një aksidenti mes dy automjeteve, përgjegjësia dhe kom-

pensimi përcaktohen bazuar në rrethanat e aksidentit.  
Nëse dy makina gjatë vozitjes gabimisht bëjnë aksident, çdonjëri prej 

atyre dyve është përgjegjës ndaj tjetrit, dhe çdonjëri prej tyre paguan 
dijen e plotë të tjetrit76 dhe vlerën e plotë të makinës së tjetrit, për shkak 
se dëmtimi ka ndodhur më aktin e secilit prej tyre dhe me aktin e tjetrit 
gjithashtu. Çështje të ngjashme me këtë që e kanë diskutuar juristët është: 
“Kur dy kalorës ose dy këmbësorë përplasen, dhe të dy vdesin, atëherë 
mbi familjen e secilit prej tyre bie dija për tjetrin.77 Sepse vrasja e secilit i 
atribuhet veprimit të tjetrit, jo veprimit të dyve; kjo ndodh sepse vrasja 
buron nga një shkak i ndaluar, ndërsa veprimi i secilit, që është ecja në 
rrugë, është i lejuar sa i përket të drejtës së vet, por i ndaluar sa i përket të 

                                                 
75 El Ihtijar, 5/49. 
76 Sipas një mendimi tjetër, ai i Zufrit, përgjegjësia duhet të ndahet në mënyrë të ba-

rabartë midis palëve. Ai argumenton se secili prej tyre duhet të mbajë përgjegjësi 
për gjysmën e vlerës së dëmit të shkaktuar, duke u bazuar në faktin se dëmi ka ar-
dhur si rezultat i dy veprimeve të ndryshme, veprimit të vetë personit dhe veprimit 
të tjetrit. Pra, dëmi i vetvetes nuk llogaritet, ndërsa dëmet e tjetrit merren para-
sysh. Si rezultat, çdo palë është e obliguar të paguajë gjysmën e dëmit që i ka 
shkaktuar palës tjetër, dhe akilja e secilit prej tyre detyrohet të paguajë gjysmën e 
vlerës së dëmit të shkaktuar ndaj palës tjetër. Referencat: El Bedai, 7/273; El 
Hidajeh, 4/481; El Ihtijar, 6/150; Mexhma El Enhur, 2/661; etj. 

77 Dijetari Zufer është i mendimit se përgjegjësia duhet të ndahet në mënyrë të bara-
bartë midis palëve, siç e kemi sqaruar në fusnotën paraprake. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

145 

drejtës së tjetrit. Pra, kjo veprimtari është e kufizuar me kushtin e siguri-
së; marrja e veprimit të tij në konsideratë është e lejueshme, ndërsa vrasja 
i atribuhet plotësisht veprimit të palës tjetër, për shkak të ndalimit ligjor 
ndaj tij.”78 

Nëse dy makina gjatë vozitjes shkaktojnë aksident qëllimisht, secila 
prej tyre mban përgjegjësinë ndaj tjetrit, dhe secili bart gjysmën e vlerës 
së kompensimit për dëmet e shkaktuara. Kjo bazohet në analogjinë me 
thënien e juristëve, të cilët kanë thënë: “Nëse përplasja është e qëllimsh-
me, ose secili plagos veten dhe shokun me një plagë, ose hap ndonjë gro-
pë në mes të rrugës dhe shembet mbi ta, atëherë secili duhet të paguajë 
gjysmën e dijes së tjetrit”79. 

 
9. Vetëm njëra makinë e dëmton tjetrën 
Nëse dy makina gjatë vozitjes bëjnë aksident, dhe njëra nga ato dëm-

tohet kurse tjetra nuk dëmtohet, përgjegjësia bie mbi atë që nuk është 
dëmtuar. Kjo duke bërë analogji me fjalën e juristeve, të cilët kanë thënë: 
“Sikur të ishin dy kafshë me dy kalorës, dhe të takoheshin dhe të përpla-
seshin, dhe njëra prej tyre të dëmtohej, përgjegjësia bie mbi tjetrën.”80. 

 
10. Makina që ecë e godet makinën e ndalur 
Në rastin kur një makinë që lëviz përplaset me një makinë të ndalur, 

përgjegjësia përcaktohet bazuar në rrethanat specifike të aksidentit. 
Kur makina e lëvizshme përplaset me një makinë të ndalur në pronë 

private, para shtëpisë së pronarit, në një parking të caktuar, ose në anë të 
një rruge të gjerë, përgjegjësia i takon plotësisht shoferit të makinës që ka 
shkaktuar përplasjen, qoftë për dëmë materiale, qoftë për humbje jete. 
Arsyeja është e qartë: shoferi i makinës lëvizëse ka kryer shkelje duke 
goditur një automjet të parkuar ligjërisht. 

                                                 
78 El Ihtijar, 5/49, Tebjinu El Hakaik, 6/151, El Bahru Err Rraik, 8/410, Mexhma El 

Enhur, 2/661 etj. 
79 Shiko: El Hidajeh, 4/481, El Ihtijar, 5/49, Tebjinu El Hakaik, 6/150, El Bahru Err 

Rraik, 8/410, Mexhma El Enhur, 2/661, etj. 
80 El Ihtijar, 5/49. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

146 

Për ta kuptuar më mirë këtë situatë, juristët përdorin një analogji deta-
re: kur pronarët e anijeve ndalojnë anijet e tyre në port dhe një anije tjetër 
vjen e godet anijen e palëvizshme duke e shkatërruar, përgjegjësia bie 
mbi pronarin e anijes që ka shkaktuar përplasjen. Në këtë rast, nëse anija 
që ka ardhur shkatërrohet, pronari i anijes së palëvizshme nuk është për-
gjegjës, sepse udhëheqësi i portit ka dhënë leje pronarëve të anijeve të 
ndalojnë në port, dhe kjo nuk konsiderohet shkelje.81 

Në rastin e dytë, situata ndryshon kur makina është ndalur në një 
rrugë të ngushtë që nuk është në pronësi të pronarit të saj, ose në një vend 
të mbushur me njerëz dhe që nuk lejohet të ndalet. Në këto rrethana, për-
gjegjësia bie mbi të dy palët për shkeljet e tyre përkatëse: ndalësi konsi-
derohet shkaktar, pasi ka kryer shkelje me ndalje të paligjshme, ndërsa 
ngasësi ka kryer shkelje të drejtpërdrejtë duke shkaktuar përplasjen. 

Nga perspektiva juridike, përgjegjësia kryesore i atribuhet drejtuesit 
të automjetit që shkakton përplasjen, sepse ai është vepruesi i drejtpërdre-
jtë. Megjithatë, pronari i automjetit të ndalur nuk përjashtohet plotësisht 
nga përgjegjësia, pasi ndalimi i paligjshëm përbën shkelje të qartë të 
rregullave të trafikut dhe konsiderohet një faktor kontribues në incident. 
Ky parim ilustrohet qartë me rastin e lartpërmendur të pronarëve të anije-
ve: analogjikisht, ndalimi i automjetit në një zonë të palejuar e bën pro-
narin bashkëpërgjegjës për dëmin që rrjedh. 

Ky qëndrim përforcohet edhe nga shembulli tjetër i dijetarëve, i cili 
përcakton se kushdo që krijon një rrezik në hapësirën publike - si hapja e 
një grope apo vendosja e një pengese në rrugë - është përgjegjës për çdo 
dëm të shkaktuar. “Kush e hap ndonjë gropë ose vendos një gur në rrugë 
të myslimanëve dhe në të vdes ndonjë njeri, dija e tij bjen mbi akilen e tij 
(hapësin e gropës apo atë që e ka vendosur gurin). E nëse në të ngordh 
ndonjë kafshë, kompensimi i saj bjen mbi të (hapësin e gropës apo atë që 
e ka vendosur gurin), për shkak se ai ka kryer shkelje me këtë, andaj dhe 
e dëmshpërblen atë që rezulton nga ajo.”82.  

                                                 
81 Mexhma Ed Damanat, fq.150. 
82 El Hidajeh, 4/474, El Xhevhere, 2/134-135, Mexhma El Enhur, 2/652, Ed Durru 

El Muhtar, 6/594, El Lubab fi Sherhi El Kitab, 3/162 etj. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

147 

11. Dëmtimi nga ajo që ngrihet nga ngasja e veturës 
Nëse një person është duke vozitur makinën e tij në rrugë dhe nga go-

mat e saj shpërndahet baltë ose guralecë që dëmtojnë rrobat e tjetrit, thy-
ejnë ndonjë xham ose shkaktojnë ndonjë dëm tjetër, atëherë ai është 
përgjegjës nëse po ngiste me shpejtësi. Kjo, sepse ai ka mundur ta shma-
ngë dëmtimin e trafikut po të kishte vozitur normalisht dhe me qetësi, dhe 
kështu nuk do të ndodhnin dëmet e përmendura. Kjo bazohet në analo-
gjinë me fjalën e juristëve, të cilët kanë thënë: “Nëse kafsha, gjatë ecjes 
nëpër guralecë apo rërë, ngre pluhur apo ndonjë guralec të vogël me 
thundrën e saj, personi nuk është përgjegjës për këtë, sepse nuk mund të 
ruhet prej tij. Ndërsa për ngritjen e gurëve të mëdhenj është përgjegjës, 
sepse ajo nuk shkaktohet përveçse nga ecja e fuqishme; dhe kjo bën pjesë 
në ato që mund të shmangen.”83. 

 
12. Rënia e burisë që kalimtarët të largohen nga rruga 
Shoferi shtypë burinë për të njoftuar kalimtarët se një makinë po vjen. 

Nëse shoferi nuk është në gjendje të lakohet dhe të ruhet nga dëmtimi, 
dhe personi në rrugë e dëgjon këtë paralajmërim dhe ka mundësi të largo-
het, por megjithatë nuk largohet, shoferi nuk është përgjegjës nëse nuk 
mund të ndalet, dhe shkaku i dëmit i atribuohet personit që ka qëndruar 
në rrugë. 

Në këtë rast, ngasësi i makinës është drejtshkaktari, kurse personi në 
rrugë është shkaktar i tërthortë. Megjithatë, ngasësi i makinës nuk konsi-
derohet përgjegjës nëse personi në rrugë e ka dëgjuar burinë dhe ka mu-
ndur të largohet, por nuk e ka bërë. Kjo ndodh sepse shkaku i personit në 
rrugë është më i fortë se veprimi i drejtpërdrejtë i shoferit; ai ka pasur 
mundësinë të shmangë dëmin nga vetvetja, por nuk e ka bërë, prandaj 
dhe dëmi i atribuohet atij. 

Megjithatë, situata ndryshon nëse shoferi nuk përdor burinë, ose e 
përdor, por personi në rrugë nuk e dëgjon, ose nuk ka kohë apo hapësirë 
të mjaftueshme për t'u larguar. Në këto rrethana, përgjegjësia i atribuhet 
drejtuesit të automjetit. Kjo mbështetet në analogjinë e përdorur nga ju-

                                                 
83 Shih: Tuhfetu El Fukaha, 3/123, El Bedai, 7/272, El Binajeh, 13/255 etj.! 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

148 

ristët në rastin e një personi që kalon me gomar të ngarkuar me dru: nëse 
pronari i gomarit paralajmëron me thirrjen “Ruaju!”, por personi nuk e 
dëgjon dhe dëmtohet, përgjegjësia bie mbi pronarin e gomarit. E nëse 
personi e dëgjon paralajmërimin, por nuk ka kohë të mjaftueshme për t'u 
larguar, përgjegjësia bie gjithashtu mbi pronarin e gomarit. Megjithatë, 
nëse personi dëgjon paralajmërimin dhe ka kohë të mjaftueshme për t'u 
larguar, por zgjedh të mos e bëjë këtë, atëherë përgjegjësia bie mbi vetë 
personin e dëmtuar.84 

Kjo situatë ilustrohet qartë edhe përmes një rasti specifik që ka të bëjë 
me transportin e drithërave: “Nëse dikush e grah një kafshë mbi të cilën 
është ngarkuar grurë dhe ajo shkakton dëm, dhe nëse grahësi dhe ngrehë-
si thonë: ‘Ruju, ruaju!’ personi që qëndron në rrugë pas dëgjimit të kësaj 
thirrjeje ka dy mundësi: ose zgjedh të mos largohet me vullnetin e tij, ose 
nuk ka alternativë tjetër strehimi dhe detyrohet të mbetet. 

Në rastin e parë, pronari i kafshës nuk mban përgjegjësi, pasi personi 
ka zgjedhur vetë të qëndrojë në rrugë edhe pasi është paralajmëruar, 
ndërsa në rastin e dytë, pronari mban përgjegjësi të plotë, pasi personi 
është detyruar të qëndrojë aty për shkak të mungesës së alternativave për 
t’u larguar. 

Nëse kalorësi (hipësi mbi kafshën) nuk paralajmëron me thirrjen ‘Ru-
aju, ruaju!’ ose e bën këtë por personi në rrugë nuk e dëgjon, atëherë për-
gjegjësia e plotë për dëmin e shkaktuar bie mbi grahësin dhe ngrehësin.85 

Përfundim  

Studimi i rregullave dhe i përgjegjësive juridike në aksidentet rrugore 
sipas jurisprudencës islame na ofron një kornizë të qartë për trajtimin e 
çështjeve bashkëkohore të sigurisë rrugore. Analiza e hollësishme e pari-
meve themelore dhe zbatimi i tyre në kontekstin modern na lejon të nxje-
rrim disa përfundime thelbësore: 

                                                 
84 Mexhma Ed Damanat, f. 154. 
85 Fet'h Babi El Inajeh, 6/226. 



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

149 

Jurisprudenca islame ka vendosur një sistem të plotë dhe të detajuar 
për përcaktimin e përgjegjësisë në aksidentet rrugore, i cili bazohet në 
pesë rregulla themelore: ndalimi i shkaktimit të dëmit; përgjegjësia e 
drejtshkaktarit pavarësisht qëllimit; përgjegjësia e shkaktarit të tërthortë 
në rast shkeljeje; përparësia e drejtshkaktarit në rast bashkimi me shkak-
tarin e tërthortë; dhe përgjegjësia e përbashkët kur ndikimi është i 
barabartë. 

Mjetet e transportit të kohërave të hershme kanë ndryshuar nga ato të 
kohës sonë bashkëkohore. Megjithatë, parimet themelore mbeten të vlef-
shme dhe të aplikueshme edhe sot, duke ofruar një bazë të qëndrueshme 
për zgjidhjen e mosmarrëveshjeve dhe përcaktimin e përgjegjësive. 

Sistemi juridik islam vendos theksin në rëndësinë e parandalimit të 
dëmit dhe zbatimin e kompensimit të drejtë në rastet kur dëmi ndodh. Kjo 
qasje promovon drejtësinë dhe stabilitetin shoqëror, duke i dhënë për-
parësi zgjidhjes paqësore të konflikteve përkundrejt hakmarrjes. Në këtë 
kontekst, përgjegjësia vlerësohet duke marrë në konsideratë një gamë të 
gjerë faktorësh, përfshirë nivelin e kontrollit që individi ka pasur mbi 
situatën, mundësitë për të shmangur dëmin, prezencën e forcës madhore, 
qëllimin pas veprimit dhe përputhshmërinë e tij me ligjin. 

Në përfundim, parimet e jurisprudencës islame ofrojnë një bazë të që-
ndrueshme për ndërtimin e një sistemi modern të sigurisë rrugore, që 
harmonizon të drejtën për përdorimin e hapësirave publike me detyrimin 
për të mbrojtur sigurinë e të gjithë pjesëmarrësve në trafik. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

150 

_________ 
Literatura: 
1. Abdulganij el Mejdani, Abdulgani ibën Talib ibën Hamadeh “el Lubab fi 

sherhi el Kitab” (red. Muhamed Muhjidin Abdulhamid), pa datë dhe vit, 
el Mektebetu el Ilmijeh, Bejrut-Liban. 

2. Ahmed ez-Zerka, Ahmed ibën esh-Shejh Muhamed “Sherh el Kavaid el 
fikhijeh, i Mustafa ez-Zerka”, (red. Mustafa Ahmed ez-Zerka), botimi2, 
1409h, Daru el Kalem, Damask, Siri. 

3. Alaudin Es-Semerkandi, Muhamed bin Ahmed bin Ebi Ahmed “Tuhfetu 
El Fukaha”, botimi2, 1414h-1994m, Darul-Kutub el Ilmijeh, Bejrut.  

4. Ali Hajder, Emin Efendi “Durrer El Hukam fi sherhi Mexheleti el 
ahkam” (red. Fehmi el Husejni), botimi1, 1411h, Daru el Xhil. 

5. Alij El Karij, Ali bin Muhamed El Mela El Herevi “Fet’h babu el 
inajeh” (red: Muhamed Nezar Tejm dhe Hejthem Nezar Tejm), botimi1, 
1418h, Darul-Rrkam, Bejrut.  

6. Darkutni, Ali bin Umer bin Ahmed bin Mehdi “Ilel Darkutni” (red: Ma-
hfudhurrahman Zejnullah), botimi1, 1405h-1985m, Daru Tajibeh, Rijad.  

7. El Ajni, Mahmud bin Ahmed bin Musa “El Binaje”, botimi1, 1420h-
2000m, Darul-Kutub el Ilmijeh, Bejrut.  

8. El Baberti, Muhamed bin Muhamd bin Mahmud “El Inajeh”, botimi1, 
Darul-fikr.  

9. El Bejheki, Ahmed bin El Husejn bin Ali bin Musa: 
 “Es-Sunen El Kubra” (red: Muhamed Abdulkadir Ata’), botimi1, 

1424h-2003m, Darul-Kutub el Ilmijeh, Bejrut.  
 “Es-Sunen Es-Sagir” (red: Abdulmu’ti Emin Kalaxhi), botimi1, 

1410h-1989m, Xhamiatu Ed-Dirasat el Islamijeh, Kratqi-Pakistan.  
10. El Hadadi, Ebu Bekër bin Ali bin Muhamed “El Xhevheretu En Nejreh”, 

botimi1, 1322h, El Metbaatu el Hajrijeh.  
11. El Hakim, Muhamed bin Abdullah bin Muhamed “El Mustedrek” (red: 

Mustafa Abdulkadir Ata’), botimi1, 1411h-1990m, Darul-Kutub el 
Ilmijeh, Bejrut.  

12. El Hamevi, Ahmed ibën Muhamed “Gamzu ujunil-besairi fi sherhi El 
Eshbah ve En Nedhair”, botimi1, 1405h, Daru el Kutub el Ilmijeh. 

13. El Hejthemi, Ali bin Ebi Bekr bin Suejman “Mexhma Ez-Zevaid” (red: 
Hisamudin El Kudsi), botimi1, 1414h-1994m, Mektebetul-Kudsi, Kajro.  

14. El Kasani, Ebu Bekër bin Mesud bin Ahmed “El Bedai”, botimi2, 
1406h-1987m, Darul-Kutub el Ilmijeh.  



Dr. Ilmije KUÇI / RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

151 

15. El Merginani, Ali bin Ebi Bekr “El Hidaje” (red: Talal Jusuf), botimi1, 
Daru Ihjaut-Turath el Arabij, Bejrut.  

16. El Musili, Abdullah bin Muhamed “El Ihtijar”, botimi1, 1356h-1937m, 
Metbaah El Halebi, Kajro.  

17. Es-Serahsi, Muhamed bin Ahmed bin Ebi Sehl “El Mebsut”, botimi1, 
1414h-1993m, Darul-Marifeh, Bejrut.  

18. Et Taberani, Sulejman bin Ahmed bin Ejub bin Metiru El Lahmij 
“Mu’xhem El Kebir” (red: Hamdi bin Abdulmexhid), botimi2, Mektebe 
Ibën Tejmijeh, Kajro.  

19. Ez-Zejlai, Uthman bin Ali bin Muhxhen El Barii “Tebjinu El Hakaik”, 
botimi1, 1313h, El Metbaatul-Kubra el Emirijeh, Kajro.  

20. Gijathudin el Bagdadi, Ganim ibën Muhamed “Mexhma ed-Damanat”, 
pa datë dhe vit, Daru el Kitab el Islami. 

21. Grup autoresh “Mexheletu el ahkam el adlijeh” (red. Nexhib Hevavejni), 
pa datë dhe vit, Aram Bag, Kratqi 

22. Ibën Abidin, Muhamed Emin bin Umer bin Abdulaziz “Ed-Durr el 
Muhtar”, botimi2, 1412h-1992m, Darul-Fikr, Bejrut.  

23. Ibën Ebi Shejbe, Abdullah bin Muhamed bin Ibrahim “El Musanef” (red: 
Kemal Jusuf El Hut), botimi1, 1409h, Mektebetur-Rrushd, Rijad.  

24. Ibën Esh-Shihna, Ahmed ibën Muhamed “Lisanu El Hukam”, botimi2, 
1393h, el Bai el Halebi, Kajro. 

25. Ibën Hanbel, Ahmed bin Muhamed “Musned Ahmed” (red: Shuajb El 
Arnaut dhe Adil Murshid dhe të tjerë), botimi1, 1421h-2001m, Muese-
setur-Risaleh.  

26. Ibën Mulkin, Umer bin Ali bin Ahmed “El Bedru El Munir” (red: grup 
korrigjuesish), botimi1, 1425h-2004m, Darul-Hixhreh, Rijad.  

27. Ibën Nuxhejm, Zejnudin bin Ibrahim bin Muhamed: 

 “El Bahru Er-Rraik”, botimi2, Darul-Kitab el Islami.  
 “El Eshba vEn Nedhair”, botimi1, 1419h, Bejrut. 

28. Komision i dejtarëve i kryesuar nga Nidhamudin el Belhi “el Fetava el 
Hindijeh”, botimi2, 1310h, Darul-Fikri. 

29. Munla Hisru, Muhamed bin Feramerz bin Ali “Durrer El Hukam”, 
botimi1, Daru Ihjaul-Kutub el Arabije.  

30. Shejh Zadeh, Abdurrahman bin Muhamed bin Sulejman “Mexhma El 
Enhur”, botimi1, Daru Ihjaut-Turath el Arabi.  

31. Tekiju el Uthmani, Muhamed “Buhuth fi kadaja fikhije muasireh”, 
botimi 2, 1424h, Daru el Kalem, Damask. 



ISLAMISTIKË 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

152 

 
 
Dr. Ilmije KUÇI 

LEGAL RULES AND RESPONSIBILITIES IN ROAD 
ACCIDENTS ACCORDING TO ISLAMIC 

JURISPRUDENCE 

Abstract 
This paper analyzes the legal rules and responsibilities in road 
accidents according to Islamic jurisprudence, focusing on five 
fundamental principles: prohibition of causing harm, liability of the 
direct causer, liability of the indirect causer, priority of the direct 
causer, and joint liability. The research examines the application of 
these principles in the context of contemporary road traffic. It 
establishes a connection between traditional means of transport and 
modern vehicles, providing a deep understanding of how these 
principles can be adapted to the current reality of transport, while 
maintaining the doctrinal essence and adapting to the complexity of 
modern traffic. The methodology is based on a comparative analysis 
of Islamic legal literature and its applicability in the contemporary 
context. The results show that the fundamental principles of Islamic 
jurisprudence provide a sound basis for addressing liability in road 
accidents, despite technological changes in means of transport. The 
study concludes that the Islamic legal system promotes a balanced 
approach to road safety, harmonizing the right to use public spaces 
with the obligation to protect the safety of all road users. 

Keywords: Islamic jurisprudence, road accidents, legal liability, damage 
compensation. 

 
 



III. KULTURË / TRASHËGIMI 





KUD:	28‐32(05)	

Myderriz Rexhep ef. REMZIU1 

SH˙MB˙LLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S.: 
MODELI M˙ I MIR˙ 

Me rastin e Mevludit të Pejgamberit, a.s. 

Abstrakt 
Punimi i Myderriz Rexhep ef. Remziut paraqet një reflektim teo-
logjik, etik dhe shpirtëror mbi figurën e Muhammedit a.s. si she-

                                                 
1 Autori i këtij punimi, i botuar në gjuhën osmane në tri vazhdime në revistën saraje-

vase Glasnik të vitit 1933, është Rexhep ef. Remziu, myderriz i shquar, profesor i 
Kuranit dhe i arabishtes në Medresenë e Reformuar “Gazi Isa Beu” të Shkupit 
gjatë viteve 1935–1940. Ai ishte bashkëpunëtor i rilindësve të shquar shqiptarë, 
përfshirë Said ef. Najdenin dhe Hasan Prishtinën, dhe më pas i Ferat bej Dragës 
dhe Sheh Mehmet ef. Sezait të Prishtinës. Rexhep ef. Remziu u dallua si figurë ky-
çe e Organizatës Politike Kombëtare Shqiptare “Xhemijeti” në vitet 1919–1925, si 
veprimtar i shquar i Komitetit të Kosovës para dhe gjatë Luftës së Dytë Botërore, 
dhe si shok i ngushtë i Mulla Idris ef. Gjilanit. Ai mbajti postin e kryemyftiut të 
Zonës së Prishtinës në periudhën 1943–1945. Pas ardhjes në pushtet të regjimit 
komunist, ai u përjashtua nga skena publike. 

 Për këtë myderriz, dijetar, myfti dhe veprimtar të shquar të çështjes kombëtare, me 
prejardhje nga Mitrovica, fatkeqësisht nuk ka pasur publikime të tjera, dhe nuk 
janë të njohura as datat e lindjes dhe të vdekjes së tij, një boshllëk që e bën studi-
min e jetës dhe veprës së tij edhe më të domosdoshëm. Për këtë arsye, shkrimi i tij 
i vitit 1933, i botuar në revistën sarajevase, ka rëndësi të veçantë, dhe përkthimi i 
tij në gjuhën shqipe për lexuesit e revistës sonë Edukata Islame synon të zgjojë 
interesin e studiuesve për njohjen e jetës dhe veprës së këtij myderrizi dhe shqipta-
ri të shquar. Ky punim, për momentin, mbetet i pari dhe i vetmi i njohur i botuar 
nga Rexhep ef. Remziu, dhe u botua gjatë periudhës kur ai shërbente në Shkup; 
prandaj është nënshkruar si “Rexhep Remziu, myderriz i Shkupit”. Le të shërbejë 
kjo si një nismë e vlefshme për ndriçimin dhe njohjen e jetës dhe veprës së këtij 
dijetari të shquar. (Shënim i përkthyeses: Hatixhe Ahmedi). 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

156 

mbëlltyra më e përkryer dhe modeli ideal për jetën individuale 
dhe shoqërore të njerëzimit. Autori, një nga ulematë shqiptarë të 
periudhës së parë të shekullit XX, veprimtaria shkencore dhe pu-
blicistike e të cilit mbetet ende pak e njohur dhe e paeksploruar në 
mënyrë sistematike, sjell një kontribut me vlerë të veçantë në dis-
kursin islam në gjuhën osmane dhe në kontekstin ballkanik. 
Në qendër të punimit qëndron koncepti kuranor i usvetun hasene 
(shembulli më i mirë), i trajtuar përmes analizës së virtyteve mo-
rale, dimensionit shpirtëror dhe praktikës pejgamberiane (Synetit), 
si dhe rolit të Muhamedit a.s. si edukator universal dhe reformator 
shoqëror. Autori ndërthur burimet themelore islame me traditën e 
Mevludit, duke e interpretuar këtë formë letraro-fetare si mjet 
edukimi moral dhe si faktor të rëndësishëm të përjetimit shpirtëror 
kolektiv. 
Në tërësi, ky punim përfaqëson një burim të rëndësishëm për stu-
dimin e mendimit islam shqiptar të periudhës moderne të hershme 
dhe kontribuon në rikthimin në vëmendje të një figure të rëndë-
sishme të ulemasë shqiptare, veprimtaria intelektuale e së cilës 
ende kërkon hulumtim dhe vlerësim të mëtejshëm shkencor. 
Fjalë kyçe: Myderriz Rexhep ef. Remziu, ulema shqiptar, mendimi 

islam shqiptar, Muhamedi a.s tradita e Mevludit, edu-
kimi fetar 

 
 
 
Plotësueshmëria e Muhamedit, a.s., me virtyte të pastra dhe të për-

mbushura deri në përfundim të kësaj bote, është një kapitull i gjerë, i lartë 
dhe i vështirë për t’u kuptuar. Përshkrimin e këtij kapitulli nuk e arrin dot 
dhe as e ka forcën edhe përshkrimi i penave më të larta e më të arta të do-
rës së njeriut në këtë botë. Prandaj, një përshkrim të tillë deri në pikën 
kulmore është shumë zor të mund ta arrijë edhe një njeri si puna ime, 
pavarësisht se, e them pa modesti, i takon shtresës intelektuale dhe në as-
pektin e leximit është i arrirë. 



Myderriz Rexhep ef. REMZIU / SHËMBËLLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S. ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

157 

Pejgamberi, a.s., është një dhuratë dhe grimcë dielli i së vërtetës së 
shpallur nga Zoti, e vërtetë kjo që nuk mund të fshihet. Ky nur dhe kjo 
dritë që buron prej tij shfaqet në zemrën e çdo besimtari si pasqyrim i be-
simit të sinqertë dhe i Njëshmërisë së Zotit. Muhamedi (paqja dhe mëshi-
ra e Allahut qofshin mbi të!) është lavdia dhe nderi i botëve. Megjithatë, 
kushdo që merr guximin të përshkruajë dhe të shpjegojë jetën e tij të 
ndritur, që në fillim dhe menjëherë e kupton pafuqinë e vet përballë ma-
dhështisë së kësaj detyre 

Ky hap nuk pasqyron thjesht imazhin e së vërtetës, por përfaqëson 
afrimin shpirtëror te ai shpirt i shenjtë, futur në trupin e tij plot nur e të 
madhnueshëm, i cili u bë shkak për shpalljen e Lajmit të shenjtë dhe për 
thirrjen e udhëzimin e njerëzve në rrugë të drejtë. 

Mëshirë për të dy botët, Muhamed Musatafaja, zotëria ynë, më i mirë 
mbi të mirët, dijetar i madh dhe trim i papërshkrueshëm! Dhe, për mua 
personalisht, ai është një shkëlqim dhe frymëzim i këndshëm në zemrën 
time të vogël, një shkëndijë e pashuar, me të cilën shpirti im e gjeti dhe e 
plotësoi dëshirën e tij më të madhe në këtë botë, sepse ky shpirt vazhdi-
misht u preokupua me këtë personalitet, që gjithnjë është burim i shenjtë 
dhe dritë shkëlqyese, e cila sjell qetësi tek secili që e pushton. 

Kjo nuk është një përshkrim figurativ i kësaj të vërtete, por një afrim i 
shenjtë shpirtëror ndaj atij shpirti madhor dhe trupit të ndriçuar e të nde-
ruar, të cilin Zoti e zgjodhi dhe e bëri sebep për ardhjen e Shpalljes (Vah-
jit). Zotëria ynë, Muhamedi, a.s., mëshirë për të dy botët! Përmirësues i 
njerëzimit, bartës i meritave të larta dhe virtyteve të shquara. E për mua, 
ai është një shkëndijë e shenjtë dhe një ide brilante e ndezur në zemrën 
time të vogël e të përulur para tij; një dritë e pastër, e cila, pas njohjes me 
të, u shndërrua në një rreze të vazhdueshme që reflekton brenda meje pa 
u shuar kurrë. Nëpërmjet tij, shpirti im e gjeti të vërtetën e madhe, dhe 
ajo e vërtetë depërtoi thellë, duke u vendosur përgjithmonë në brendinë 
më të thellë të shpirtit tim. Në atë burim dhuntie të pakufishme, në atë 
dritë mbi dritat e përqendrimit shpirtëror, çdo takim me të shndërrohet në 
qetësi të përjetshme, kapluese e mbërthyese, që rrethon zemrën dhe nuk 
të lëshon më kurrë. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

158 

Gjatë jetës së tij, ai arriti të ishte i liruar nga çdo shtypje, presion dhe 
dëshirë e ulët e kësaj bote. Në jetën e tij të shenjtë nuk kishte as edhe një 
pikë shije të ndjenjave devijuese të dynjasë, dhe për këtë arsye u nda nga 
kjo botë pa nevojën e asnjë lutjeje ose kërkese faljeje për shpirtin e tij të 
pastër. Kjo pastërti dhe ndriçim i lartë dëshmojnë madhështinë e tij dhe e 
vendosin në piedestalin më të lartë të mundshëm. 

Në veçanti, kjo gjendje spastrimi e përtëritjeje atij i rikthehej për çdo 
vit gjatë muajit “Rebiu’l Evvel”, muajit të lindjes së tij. Gjatë këtij muaji, 
më mirë dhe më qartë se në çdo kohë tjetër, bëhej e dukshme gjurma dhe 
rezultati i këtij ndryshimi shpirtëror. Mevludi, poezia kushtuar jetës dhe 
veprës së Muhamedit, a.s., pranohet përgjithësisht nga populli me këna-
qësi dhe respekt të veçantë. Këndimi i tij realizohet me zë të bukur, kurse 
manifestimi dhe ceremonia e tij, në jetën sociale të besimtarëve, rikrijon 
një gëzim të papërshkrueshëm dhe një rilindje tjetër shpirtërore në jetën e 
tyre. 

Zemrat e besimtarëve të devotshëm dhe me iman të pastër, gjatë dë-
gjimit të këtyre vargjeve, përjetojnë një përvojë të thellë shpirtërore që 
është e vështirë të përshkruhet me fjalë. Ata ndihen të mbushur me lum-
turi, gëzim, rilindje shpirtërore, qetësi dhe një përmbushje të thellë të 
brendshme. Mevludi, kjo poezi e thurur me mjeshtëri në vargje, përmban 
në thelb historinë e Resulullahut, të Dërguarit tonë, s.a.v.s. (Paqja dhe 
shpëtimi i Allahut qoftë mbi të!), të shkruar në vargje. 

Thellimi në analizën e detajuar të çdo faqeje të poezisë së Mevludit 
dëshmon qartë jetën dhe biografinë e Pejgamberit, a.s., si dhe realitetin e 
pakontestuar të asaj periudhe. Sipas mendimit të ylemave të shquar dhe 
meritorë, Mevludi konsiderohet libri më i lartë dhe që prin madje edhe 
mbi veprat e tjera, si fjala vjen, të shkruara në fushën e akaidit ose ndonjë 
vepër tjetër nga fusha e filozofisë, të shkruar në formën më të plotësuar, 
sepse thellimi në vargjet e tij ndikon shumë sidomos në “përmirësimin e 
parimeve të ahlakut/moralit të besimtarëve”. 

Prandaj, kjo vepër ka në popullatë ndikim shumë më të madh sesa 
veprat e tjera. Historia e jetës së Muhamedit, s.a.v.s., shfaqet si një shëm-
bëlltyrë e qartë, duke përmbledhur dhe ngërthyer parime të ndryshme 
morale, si dhe udhëzime të shumta sipas të cilave besimtari duhet të vep-



Myderriz Rexhep ef. REMZIU / SHËMBËLLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S. ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

159 

rojë gjatë gjithë jetës së tij. Kjo histori e përshkruar në këto vargje përbën 
njëkohësisht shembull dhe dëshmi të gjallë për jetën e Pejgamberit, a.s. 
Në vargjet e Mevludit përshkruhet kjo epokë e ndritshme dhe plot nur, e 
cila është realizuar, jetuar dhe vepruar nga vetë jeta dhe veprat e Muha-
medit, a.s. 

Historianët dhe filozofët më të shquar e më të rrallë, pastaj edhe të ur-
tit, të cilët mbetën të pashteg, u fascinuan dhe u dorëzuan, e pranuan dhe i 
besuan kësaj periudhe të re si diçka shumë të veçantë të historisë së re 
botërore, e cila nga fillimi e deri në fund ishte e jashtëzakonshme, ino-
vative dhe solli shumë të reja e risi në jetën njerëzore. 

Si rezultat i gjithë kësaj që thamë, mund të përmendim edhe vargjet e 
poetit Shevki Misirliut, i cili jetën dhe veprën e Muhamedit, a.s., i pasqy-
ron me përshkrim të saktë, të detajuar dhe thellësisht reflektues. 

Shevki Misirliu, poet i shquar dhe i pashoq, i magjepsur nga madhë-
shtia e jetës dhe e veprës së Pejgamberit, a.s., e përshkruan atë me admi-
rim të thellë dhe e pasqyron melodinë e kënduar me zërin më të ëmbël e 
gjallërues. Nga frymëzimi i tij lindin këto vargje të radhitura me kujdes 
dhe përkushtim:  

 
“Kur lindi udhëzuesi, u shndrit gjithësia 
Në kulmin e kohës lulëzoi një buzëqeshje lumturie” 
 
Lindja e Pejgamberit, s.a.v.s., ishte një ngjarje madhështore dhe e 

shenjtë, ashtu si e përshkruan poeti i lartpërmendur: “Lindja e Pejgambe-
rit buzëqeshi kohën dhe veprat e saj, ndriti universin dhe, përveç tyre, 
ndriçoi dhe buzëqeshi fytyrat e njerëzve.” 

Gjatë shekujve të kaluar, në epoka të ndryshme, të dërguarit e lartë të 
Zotit kanë përhapur udhëzim të ndritshëm dhe u kanë mësuar popujt e 
tyre të vërteta të çmuara. Te çdo pejgamber mund të dallojmë veçori të 
veçanta: pastërtinë dhe thjeshtësinë e hazreti Ademit, besimin e pastër 
(tevhid) të hazreti Ibrahimit, hijeshinë dhe kuptimin e bukurisë te hazreti 
Jusufi, shquarsinë në mrekulli të hazreti Musait, shenjtërinë e shpirtit të 
Hazreti Isait, dhe të tjera të ngjashme. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

160 

Mirëpo, përmbushja e plotë e të gjitha këtyre veçorive dhe mrekullive 
mund të gjenden dhe i janë përcaktuar vetëm qenies së hazreti Muhamed-
it, a.s., i cili është shpirti i shpirtrave, ajka dhe vula e pejgamberëve, i cili 
i posedon dhe arriti t’i shfaqi të gjitha këto qëllime dhe plotësueshmëri. 

Këto veçori, atribute dhe shkëlqime të përsosura, të dhuruara për Mu-
hamedin, a.s., janë përcaktuar që nga fillimi (ezel), duke e bërë atë të ve-
çantë në mesin e krijesave të tjera, si plotësisht të veçantë. Kjo sepse ai 
është “Zotriu i Botës”, por paramendo athua se çfarë dhe sa e lartë është 
grada e tij tek i Madhërueshmi Allah; dhe pas një athua-je tjetër shtrohet 
pyetja e radhës: “Athua, çfarë nënkupton në të vërtetë grada e tij e lar-
të?!” 

Gjatë gjithë kohës, populli gjithnjë kërkonte një baraspeshë për të 
vërtetën dhe dëshironte një pasqyrim të përsosmërisë që të njëjtin urdhër 
të së vërtetës ta pasqyronte dhe ta dëshmonte në realitet. S’ka dyshim se 
kjo dëshmi, argument dhe pasqyrë e madhëruar ishte vet dërgimi i të 
Dërguarit hazreti Muhammedit, Resulullahut, s.a.v.s. 

Ai është pejgamberi i fundit dhe përmbyllës i profetësisë, thesar i 
diturive të mëparshme dhe të ardhshme, përkufizues dhe përmbledhës i 
një qenie të lartë dhe prijës i të Dërguarve (a.s.). 

Nga kjo që thamë, mund të përfundojmë se secili njeri në botë, i cili 
dëshiron të zbulojë sekretin dhe qëllimin e lumturisë së përhershme, 
fshehtësinë e qytetërimit të vërtetë dhe parimet e ndershmërisë njerëzore, 
duhet të ndjekë dhe të përcjellë këtë Pejgamber të pajisur me këto për-
sosmëri të plota hyjnore, si dhe të ndjekë hapat e tij, të veprojë dhe të 
punojë mu ashtu sikurse ka vepruar dhe ka punuar në mënyrë të përsosur 
vet Pejgamberi, a.s. Këtë të vërtetë e citon edhe një ajet në Kuranin 
Famëlartë, ku thuhet: 

ِلقد كان لكم في رسول الله ِ ُ َ ِْ ُ َ ََ َ ُ اسوة حسنةَْ َ َ َ ٌ َ ْ ُ 
“Ju e kishit shembullin më të lartë në të Dërguarin e Allahut”.2 

                                                 
2 Kaptina “Ahzab”, 21. Për përkthimin e ajeteve kuranore jemi mbështetur në “Kur-

ani – përktheu dhe komentoi në gjuhën shqipe H. Sherif ef. Ahmeti. (Shënim ynë – 
H.A.). 



Myderriz Rexhep ef. REMZIU / SHËMBËLLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S. ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

161 

Shëmbëlltyra e Muhamedit, a.s. 

Edukatori dhe pedagogu i të gjithë njerëzimit, pasqyrë e syrit të për-
mbushur, Zotëria ynë, hazreti Muhamedi, s.a.v.s., ka përcjellë dhe ka për-
shtatur mësimet e tij të larta në mënyrë të plotë, duke u shndërruar në 
shëmbëlltyrë dhe model për jetën e tij të tërë. Ai na ka lënë gjithashtu 
porosi për të ndjekur parimet dhe mënyrën e jetesës së tij, duke na udhë-
hequr drejt rrugës së drejtë dhe të ndritur. 

Këtë të vërtetë historia e dëshmon dhe e argumenton në mënyrë të 
saktë dhe të plotë, duke ofruar një dokument mbi të cilin mund të mbësh-
tetemi pa asnjë dyshim. Kur u pyet gruaja e tij, Hazreti Aisheja, r.a. 
(Allahu qoftë i kënaqur me të), për sjelljet dhe moralin e Zotërisë tonë, 
Muhamedit, a.s., të Dërguarit të cilit i takon autoriteti dhe nderi, për-
gjigjja e saj ishte: 

ُكان خلقه القرآن َُ ُُ ُ َ 
“Morali i tij ishte Kurani”.3 

Hazreti Aisheja, r.a., tha se gjendja, paraqitja dhe autoriteti i tij ishte 
Kurani, pra, sjellja dhe edukata e tij ishte plotësisht e ngjashme me Ku-
ranin.  

Allahu i Madhëruar për moralin e lartë të Muhamedit, a.s., thotë në 
Kuran:  

ٍِوإنك لعلى خلق عظيم َ ٍ ُ َُ َََ َّ 
“Ti vërtet se je në një shkallë të lartë të moralit!”4 

Në këtë ajet fisnik, Allahu shprehet me retorikën më të lartë dhe me 
përkufizimin më të plotësuar e më të përmbledhur për madhështinë e mo-
ralit të Muhamedit, a.s., madhështinë e së cilit nuk arrin ta përmbledhë as 
njeriu më i thjeshtë. 

Pse dhe si i ka përcjellë të Dashurit të Allahut këto dhunti të shenjta, 
këto të mira mbi të mirat dhe këto mbrojtje, pas mbrojtjeje të vazhduesh-
me, e di vetëm i Madhërueshmi Allah! 

                                                 
3 Transmetuar prej Muslimit. 
4 Kaptina “Kalem”, ajeti i 4-të. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

162 

Ndërsa, për Ymetin e tij, për njerëzit pasus të tij, thuhet:  

ٌَو مبـلغ العلم فيه أنه بشر َ ُ ََّْ ِ ِِ ِْ ُ َ َ ِوأنه خيـر خلق الله كلهم. َ ِّ ُ ََّ ِ ْ َ َُ ْ َُّ َ 5  
“Tek ai janë të mbledhura të gjitha kriteret e diturisë. Ai është 
krijesa më e mirë ndër të gjitha krijesat e Allahut”. 
Megjithatë, ka nga ata që përpiqen, por ngurrojnë të kuptojnë plotësu-

eshmërinë dhe pacenueshmërinë e Muhamedit, a.s., duke e paraqitur atë 
si të çuditshme apo të jashtëzakonshme. Por kjo plotësueshmëri e përkry-
er dhe kjo kompaktësi e tij e shpall Resulullahun, Muhamedin, a.s., Zotë-
rinë tonë, si prijës të pejgamberëve, të pastër nga çdo e metë, dhe si 
mbështetje të sigurt për çdo njeri në këtë botë. 

Veprat, sjelljet dhe të gjitha ndërmarrjet e Pejgamberit, a.s., quhen 
“shëmbëlltyrë e Pejgamberit”, dhe secili individ, pavarësisht nga shkalla 
e njohurive, e diturisë apo devotshmërisë së tij, ka detyrën e domosdosh-
me të ndjekë këtë shembull të përsosur në jetën e tij.Sipas kësaj që ci-
tuam, nënkuptohet se: 

ٍسر إمتثال و متابـعت َ َ َُ َ ٍ َِ ِِْ ُّ" 
“Muhamedi, a.s., është sekreti i përmbushjes dhe i ndjekjes, 
pra, ai është kryeshëmbëlltyrë dhe pikë kryesore e përndjek-
jes”.  
Dhe kjo çështje, pra e ndjekjes së shembullit të Pejgamberit, a.s., në 

fenë islame përbën një çështje me rëndësi të madhe, e cila duhet të paso-
het me përpikëri dhe përkushtim të jashtëzakonshëm. Lidhur me këtë, 
janë zbritur shumë ajete nga Kurani famëlartë, dhe një nga këto argu-
mente kuranore është: 

 

                                                 
ٌفمبـلغ العلم فيه أنه بشر" 5 َ َ ُ ََّْ ِ ِِ ِْ ْ ُ َ َ ِوأنه خيـر خلق الله كلهم. َ ِّ ُ ََّ ِ ْ َ َُ ْ َُّ َ "  “Tek ai janë të mbledhura të gjitha 

kriteret e diturisë. Ai është krijesa më e mirë ndër të gjitha krijesat e Allahut” – 
këto janë vargje të Kaside-i Burdes, të thurura për lavdërimin e Pejgamberit, a.s., 
prej Imam Busiriut (Ebû Abdillâh Sherefuddîn Muhammed bin Saîd bin Hammâd 
bin Muhsin El Bûsîrî, vdiq më 1296). Poeti, me origjinë magrebiane, lindi dhe rriti 
në qytetin Behnesa të Egjiptit. Ishte poet i shquar, dhe famën e fitoi me kasidet që 
ia thuri Muhamedit, a.s. (Shënim ynë – H.A.) 



Myderriz Rexhep ef. REMZIU / SHËMBËLLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S. ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

163 

َقل إن كنـتم تحبـون الله فاتبعونى يحببكم الله" ََ ُ ِْ ُِْ ِ ُ َُّ َ َّ َ ّ ُِ ْ ُ ْ ُ ْ ِ ْ ُ" 
“Thuaj: Nëse e doni Allahun, atëherë ejani pas meje, e që Allahu 
t’ju dojë...”6  
Ky ajet fisnik, në mënyrën më të qartë, përshkruan domosdoshmërinë 

e pasimit dhe ndjekjes së Pejgamberit, a.s. 
Në të vërtetë, pasimi i Resulullahut ngjall gradualisht, por në mënyrë 

të qëndrueshme, në zemrat e besimtarëve dashurinë ndaj Resulullahut.  
Dashuria ndaj Resulullahut është “farz-i ajn”7 dhe, sipas dispozitave 

fetare, përbën plotësim të fesë. Kjo pohim mbështetet nga transmetimet e 
sakta (muttefekan alejh) në dy koleksionet më të mëdha të haditheve, në 
“Sahih-i Buhari” dhe në “Sahih-i Muslim”, ku thuhet:  

َلا يوءمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده و ولده والناس أجمعين ِ َْ َِ َّ ِ ِِ ِ ََِ َ َ ْ ُِ ِ ِْ ِ َّ َ َ ََ َ َُ َّ ْ ُ َُ ُ ْ 
“Nuk ka besuar plotësisht, ai që nuk më do më shumë se pri-
ndërit, fëmijët dhe njerëzit në përgjithësi”.8  
Në këtë hadith të famshëm qartë specifikohet se “dashuria e përsosur 

dhe e plotë ndaj Resulullahut” përbën shkas dhe qëllim për të arritur 
“përmbushjen dhe plotësinë e imanit”. 

Kuptimi i qartë i këtij hadithi mund të shpjegohet kështu: 
“Për secilin individ prej jush, nëse unë nuk bëhem më i dashur dhe 

më i afërt se babai, fëmijët dhe të gjithë njerëzit e tjerë - më saktë, nëse 
dashuria ndaj meje nuk mbizotëron mbi të gjitha dashuritë ndaj krijesave 
të tjera në këtë botë - atëherë ai nuk është besimtar i plotësuar. Nëse indi-
vidi e trajton këtë dashuri si një kapitull të veçantë të dashurisë, atëherë ai 
bëhet besimtar i plotësuar.” 

Kjo nënkupton se në fe dhe në iman nuk arrihet shkalla e plotësuesh-
mërisë dhe nuk arrihet rezultati, nëse nuk ndiqet vazhdimisht dashuria 
ndaj Resulullahut. Ne, besimtarët, e ndjekim me kujdes shëmbëlltyrën e 
tij, e ndjekim Resulullahun duke vepruar brenda kornizave të ngushta si-
pas Sunetit të tij, duke vepruar sipas shembujve dhe vërejtjeve të tij. 
                                                 
6 Kaptina “Ali Imran”, 31. 
7 Farz-i ajn - obligim i domosdoshëm, i dorës së parë.  
8 Transmetuar prej Buhariut dhe Muslimit. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

164 

Megjithatë, ne e ndjekim me vëmendje shëmbëlltyrën dhe modelin e Re-
sulullahut, a.s., dhe e pasojmë atë duke vepruar brenda kornizave të mirë-
përcaktuara të Sunetit të tij, duke u përpjekur të zbatojmë me përpikëri 
shembujt, udhëzimet, porositë dhe vërejtjet e tij. Ndoshta për disa kjo 
konsiderohet si një nyjë, apo jo? Por, si shembull i kësaj, mund ta para-
shtrojmë këtë: a ka arritur ndonjë person të ndjekë dhe të zbatojë të gjitha 
zakonet apo adetet e të Dërguarit Fisnik, përfshirë këtu edhe sunetet shte-
së (sunnet-i zevâid) që ai ka praktikuar? Nëse po, atëherë ai konsiderohet 
se ka ndjekur sunetin e ndritur (sunnet-i senijje). Pastaj shohim se, si re-
zultat i ndjekjes së sunetit të ndritur të Pejgamberit, a.s., hasim persona 
që konsiderohen të lidhur pas sunetit, por fatkeqësisht tek ata nuk shfaqet 
aspak “dashuria për Resulullahun (të Dërguarin, a.s.)”, e ndoshta brenda 
këtyre rrethanave dhe hapave që ata ecin, kjo “dashuri” nuk do të shfaqet 
kurrë! Kjo tregon se ata tregojnë pakujdesi ndaj virtyteve të larta morale 
(mekârim-i ahlâk) të të Dërguarit tonë, ndaj dimensioneve të tij të mëdha 
shpirtërore dhe ndaj Sunetit të ndritur, i cili kryekëput lidhet me këto, më 
saktë ndaj rrugës së përcaktuar nga Muhamedi, a.s. (tarîk-i Muhamme-
dijje), ndërsa rëndësi të madhe i kushtojnë vetëm çështjeve të jashtme, si 
fjala vjen: mënyra e veshjes, qëndrimi në këmbë apo ulja, të cilat janë 
prej suneteve dytësore. Megjithatë, ndjekja e suneteve dytësore (sunnet-i 
zevâid) nuk konsiderohet devijim i suneteve themelore (sunnet-i seniy-
ye). Për të gjithë njerëzit, themeli dhe boshti kryesor i Sunetit dhe i rrugës 
së definuar prej Muhamedit, a.s. (tarîkat-i Muhammedijje), dhe njëherazi 
qëllimi i vetëm i dërgimit të të gjithë pejgamberëve të mëdhenj, është 
vendosja dhe njohja e rrugës së të vërtetës (ma’rifet) dhe, njëherazi, edhe 
konsolidimi dhe njësimi i Sunetit. 

Për t’u bërë një besimtar i vërtetë, që njeh Zotin e Vetëm dhe të Pa-
shoq, nuk mjafton thjesht të besosh përmbajtjen e Fjalës së Njësimit të 
Zotit (kelime-i tevhîd) dhe të Dëshmisë së Besimit (kelime-i shehâdet). 
Nuk mjafton as ta shqiptosh vetëm me gojë dhe ta pranosh me zemër të 
sinqertë, sepse çështja nuk përfundon vetëm me kaq. Kaq fe dhe kaq pr-
aktikë fetare nuk mjaftojnë. Megjithëse feja jonë është një fe e bazuar në 
vepra (praktikë), sërish në zbatimin e saj kemi mangësi të panumërta. Për 
ne myslimanët, një ndër detyrat më të rëndësishme fetare është që, kudo 



Myderriz Rexhep ef. REMZIU / SHËMBËLLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S. ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

165 

që ndodhemi, të formojmë një organizim dhe sistem shoqëror, si dhe të 
krijojmë një shtresë të ndriçuar, një grup intelektualësh të arsimuar, që 
zotëron unitetin e besimit, unitetin e ndjenjës, unitetin e mendimit dhe 
unitetin e synimit. Ne nuk e marrim gjithmonë parasysh kuptimin e thellë 
të tevhidit (Njëshmërisë së Zotit) me gjithë gjerësinë dhe gjithëpërfshirjen 
e tij, që të mund t’i zbatojmë veprimet tona pikërisht në atë mënyrë. Në 
këtë kapitull, për ne “koha e Resulullahut” ose “Epoka e Lumturisë (Asr-ı 
Saâdet)” është një shembull më i shkëlqyer për t’u ndjekur. I Dërguari i 
Shpalljes, Muhammedi, a.s., mbi bazën e fortë të unitetit, krijoi një sho-
qëri me organizim të qëndrueshëm shoqëror, aq të fuqishëm sa edhe të 
veçantë, saqë, me gjithë betejat dhe kryengritjet e ndryshme që shfaqe-
shin në atë epokë, ai arriti që nga ajo gjeneratë e ndritshme të formonte 
një strukturë të jashtëzakonshme, një model unik, i cili më vonë do të 
shërbente si shembull dhe orientim në historinë e njerëzimit. Sot, kombet 
që e kanë organizuar shoqërinë e tyre mbi bazën e unitetit (tevhîd) dhe 
rregullit (tanzîm), jetojnë me krenari dhe dinjitet në jetën e përditshme. 

Zoti nuk kënaqet vetëm me jetën dhe veprimet individuale të njeriut 
në mënyrë të izoluar, as me përhapjen dhe zhvillimin që ndodh vetëm në 
nivel personal, por vlerëson gjithashtu ndikimin dhe organizimin shoqë-
ror që lidhet me ta. Ai kërkon një jetesë të organizuar dhe të lidhur me 
shoqërinë, si dhe dobinë që burojnë nga uniteti kolektiv. Veçanërisht, feja 
jonë e lartë është e bazuar mbi shtylla të forta shoqërore, si në organizi-
min shoqëror, ashtu edhe në institucionet e fuqishme shoqërore. Shtrohet 
pyetja: çfarë kuptimi kanë obligimet e detyrueshme (farz), si kryerja e 
haxhit, namazi i xhumasë dhe namazet e bajrameve? Dihet mirë se kry-
erja e këtyre detyrave obligative në formë të grumbulluar është shenjë që 
paralajmëron bashkimin dhe ndalon shpërndarjen; njëkohësisht, kjo na 
nxit që detyrat fetare (ibadetet) të kryhen në formë të bashkuar, si një 
komunitet i unifikuar. Nëse këto detyra obligative nuk kryhen në formë 
grupore, mungesa e shoqërisë së bashkuar dhe e kryerjes së adhurimit 
(ibadetit) në grup (xhemat) bën që vetë dispozita fetare (hukm) të humba-
së kuptimin e saj dhe të mos ketë më vlerë. Për shembull, për individët që 
janë shkëputur nga shoqëria dhe nga bashkësia (xhemati), nuk ka as xhu-
ma e as bajram. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

166 

Si rezultat i kësaj, përmbledhtas mund të deklarojmë se: një individ 
me orientim të shëndoshë racional përjeton kënaqësinë dhe gëzimin më të 
lartë nga bashkësia (xhemati) e vet, nga struktura e përgjithshme komu-
nitare dhe nga dimensioni shpirtëror që shfaqet natyrshëm në gjendjen e 
bashkëveprimit ndërshoqëror. Ai ndien fuqinë dhe dinamikën kolektive të 
kombit në mënyrë të theksuar. Ky gëzim dhe kjo ndjenjë e çmuar e nga-
zëllimit kanë një vlerë të jashtëzakonshme, që nuk do të zëvendësohej me 
asgjë në botë. Madje, halifi i dytë i myslimanëve, hazreti Ymeri, r.a. 
(Allahu qoftë i kënaqur me të!), gjatë periudhës së hilafetit të tij, ka nxje-
rrë një gjykim juridiko-fetar (ixhtihâd) dhe, bazuar në të, ka urdhëruar që 
falja e namazit të xhumasë dhe e bajramit të kryhet në mënyrë të përba-
shkët nga të gjithë myslimanët e një qyteti apo vendbanimi, pra të bash-
kuar dhe të grumbulluar në një xhami të vetme. Hazreti Ymeri i drejtë, 
për kujdesin rreth bashkimit të myslimanëve, pa e paraqitur me renditje të 
veçantë ndikimin e tij në çështjet shoqërore-sociale, udhëzon drejtpërdrejt 
Ymetin e mëshiruar të Islamit që të zhvillojë, kultivojë dhe ushqejë fry-
mën e shpirtit të bashkuar shoqëror edhe në praktikë. Pa dyshim, shpirti 
që buron aty dhe dimensioni shpirtëror i namazit të xhumasë, i kryer nga 
njëqind besimtarë, ndryshon thellësisht nga ai i kryer nga një komunitet 
(xhemat) i madh myslimanësh, i përbërë nga dhjetë apo njëzet mijë be-
simtarë; dallimi mes tyre është po aq i madh sa edhe ai mes maleve. Duke 
u bazuar në nevojat dhe arsyet e shumta që mund të lindin, imamët e 
autorizuar për fetva (konsiliumi për gjykime të larta) kanë dhënë vendime 
sipas të cilave namazi i xhumasë dhe ai i bajramit mund të kryhen me 
xhemat të shpërndarë në disa xhami brenda një vendbanimi. Duke u mbë-
shtetur në këtë, uniteti i besimit, i kërkuar nga feja e shenjtë islame dhe 
Suneti i Muhamedit, a.s., si dhe uniteti i ndjenjave, perceptimeve dhe me-
ndimeve, kërkon që të mblidhemi të bashkuar rreth institucioneve tona 
fetare. Njëkohësisht, kjo duhet të bëhet duke respektuar parimet themelo-
re të organizimit shoqëror, të cilat zhvillohen sipas kapaciteteve dhe 
zhvillimeve të kohës sonë, brenda kuadrit ligjor dhe kompetencave të qe-
verisë. Në këtë rast, bashkimi i përpjekjeve dhe i mendimeve për të kryer 
kolektivisht detyrën e adhurimit mund të shërbejë si mjet për zhvillimin e 
një jete të qëndrueshme dhe të lumtur shoqërore. Vetëm në këtë mënyrë 



Myderriz Rexhep ef. REMZIU / SHËMBËLLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S. ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

167 

mund të themi se po e ndjekim dhe veprojmë në përputhje të plotë me 
traditën e Sunetit të Pejgamberit, a.s. 

Modeli më i mirë, Muhamedi, a.s.  
veprat dhe praktikat pejgamberike 

Njeriu, nëse e vështron këtë botë me një sy admirues dhe analitik, do 
të vërejë se bimët, materiet e ngurta, kafshët dhe të gjithë trupat e tjerë në 
tokë, qofshin të mëdhenj apo të vegjël, që prej krijimit funksionojnë bre-
nda një sistemi të rregullt, duke lëvizur dhe duke u zhvilluar vazhdimisht 
sipas ligjeve të Zotit dhe rregulloreve të përcaktuara hyjnore. 

Krijuesi i Gjithhershëm, kur e përshkruan Qenien e Tij hyjnore, thotë 
se Ai: 

ُفـعال لما يريد ِ ُ َ ِ ٌ َّ َ 
“E punon atë që dëshiron.”9 

ٍكل يـوم هو فى شأن ْ َ ِ َ ُ ٍ ْ َ َّ ُ  
“Ai në çdo moment është i angazhuar në çështje të reja (falë më-
kate, largon brengosje, jep jetë, jep vdekje, krijon gjendje, zhduk të 
tjera etj.)”10  
Ky është përshkrimi që Allahu, xh.sh., ofron në një kuptim të dobi-

shëm dhe të qartë, duke u mbështetur në argumentin e Tij të shenjtë, pra 
sipas ajeteve kuranore të përmendura më lart. 

Në çdo çast hasim imazhe të ripërtërira, të madhërishme, vepra të 
ndryshme dhe të larmishme hyjnore, të cilat i vlerësojnë njerëzit intelek-
tualë dhe të mençur, të cilët edhe përulen para kësaj madhështie. Këto 
atribute të Allahut, xh.sh., shpallin, paraqesin dhe proklamojnë madhësh-
tinë, fuqinë dhe forcën e Tij të pandërprerë. 

Është vërtet për t’u habitur nga këto fjalë të cituara, sepse çdo njeri që 
synon të shfaqë një vlerë ose aftësi të veçantë, athua, a mund të mbetet i 
zbrazët dhe i humbur? Jo, përkundrazi, njeriu mbetet i tillë, sepse ai është 

                                                 
9 Kaptina “Buruxh”, ajeti i 16-të. 
10 Kaptina “Rrahman”, ajeti i 29-të. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

168 

krijuar në formën më të përsosur, ashtu siç e pohon edhe Kurani famëla-
rtë: 

ٍلقد خلقنا الإنسان في أحسن تـقويم ِ ْ َْ ِ َ َْ َ ِ َ ِْ َ َ َ ْ ََ 
“Ne vërtet se e krijuam njeriun në formën më të bukur.”11 

Çdo njeri, në këtë jetë, përpiqet vazhdimisht të veprojë dhe të punojë, 
të jetë i arsyeshëm, i rregullt dhe i logjikshëm, si dhe të lidhet me qëllime 
të larta që i ka të qarta dhe për të cilat vepron në përputhje me to. Ai 
synon të zbatojë urdhrat e patjetërsueshme dhe të mbrojë njëkohësisht ve-
ten e tij, duke e perceptuar këtë si një nevojë të natyrshme, ndërsa vepron 
gjithashtu sipas ligjit hyjnor të përcaktuar. Megjithatë, ai e di me bindje 
të thellë dhe të sinqertë se rezultati i veprimeve të tij nuk mund të arrihet 
nga asgjë tjetër përveç Ligjit Hyjnor. 

Në Kuranin famëlartë ekzistojnë mbi njëqind tema, të cilat, njëra pas 
tjetrës, përsërisin të njëjtin tekst sipas nevojës dhe qëllimit të trajtimit të 
tyre, për shembull: 

ِإن الذين آمنوا و عمل الصالحات َ ََّ ُ ِ َ َ ُ َ ِ ّ َّ ِ 
“Nuk ka dyshim se ata që besuan dhe bënë vepra të mira”12 
Me këtë ajet fisnik, nga Ymeti i Muhamedit, a.s., kërkohet qëllimi i 

adhurimit (ibadetit) dhe i përmbushjes së virtytit njerëzor (njerëzillëkut). 
Veprat e mira janë ato që shoqërojnë dhe që qëndrojnë pranë dijes (‘ilm) 
dhe besimit (imân). Në fakt, në fenë tonë, kuptimi i ecjes në rrugën e 
drejtë dhe kapja për ligjin e fortë hyjnor shfaqet kur një besimtar, brenda 
vetes së tij, arrin t’i mbledhë dhe t’i forcojë forcat dhe fuqitë e dijes dhe 
në këtë mënyrë mundohet të arrijë dhe të fitojë përsosmërinë. I Dërguari i 
nderuar, udhëheqësi i botës, paqja dhe mëshira e Allahut qofshin mbi të, i 
cili me të gjitha gjendjet dhe veprat e tij të larta është shembull i përsosur 
për njerëzimin, athua, përse u arrit dhe u bë një personalitet që nuk është 
parë edhe një i ngjashëm si ai në historinë e botës? Madje, ai ishte një 

                                                 
11 Kaptina “Tin”, ajeti i 4-të. 
12 Njëri nga këto ajete të tekstit, që sipas Urtësitë hyjnore përsëritet disa, është edhe 

ajeti i 96-të i sures Merjem (H. A.). 



Myderriz Rexhep ef. REMZIU / SHËMBËLLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S. ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

169 

individ i pakrahasueshëm, aq sa me këtë veçori të tij edhe mendimtarët 
më të mëdhenj të Evropës u detyruan t’ia pranojnë me vlerësimin dhe 
gjuhën më të pasur të lavdërimit ndaj tij. Këtë e fitoi falë meritës së tij, 
sepse ai është njeriu më i përsosur në këtë botë. I Dërguari i Allahut, 
paqja qoftë mbi të, u kishte dhënë formë të plotë të gjitha mësimeve të tij 
të larta dhe dijes, e cila, edhe pse nuk paraqitet në mënyrë të dukshme, ai 
e kishte shfaqur në fushën e zbatimit, duke e manifestuar atë edhe në 
vepra. Siç dihet për të gjithë ata që e kanë përcjellë dhe ndjekur jetën e të 
Dërguarit a.s. (“sîret-i nebevijje”), virtytet e Pejgamberit, a.s., janë të she-
njta dhe të tilla, sa që i Dërguari i Allahut e harxhoi jetën e tij dhe botën 
materiale në atë formë që, nëpërmjet saj, krijoi mundësinë për të arritur 
lumturinë dhe shpëtimin në botën tjetër (ahiret). Për më tepër, Ai i kush-
tonte vëmendje të jashtëzakonshme kohës, personit, arsyeve, rrethanave 
dhe situatës së caktuar. Shkaku i së vërtetës është Zoti i Lartësuar, tek i 
cili fshehtësitë dhe sekretet e Tij janë të përjetshme, ndërsa ligjet dhe rre-
gullimet hyjnore shfaqen në çdo grimcë të ekzistencës. Edhe pse i Dër-
guari i Allahut ishte i pajisur me të gjitha këto dhunti, ai vazhdonte të 
shihte dhe vëzhgonte gjithçka me dije dhe siguri të plotë absolute (‘hak-
ku’l-jekîn’), dhe megjithatë tregonte kujdes dhe përkujdesje ndaj çdo 
gjëje më shumë se çdo njeri tjetër. 

E gjithë kjo ngase ai, pra, Pejgamberi i Allahut (paqja dhe bekimet e 
Allahut qofshin mbi të, mbi familjen dhe shokët e tij!), më shumë se çdo 
njeri tjetër, zotëronte njohuri të thella (ishte ârif), njihte shkaqet dhe ur-
tësitë që Zoti i ka vendosur në botë, e njihte mirë botën dhe gjithçka që 
ajo prodhon dhe imponon, si dhe mënyrën e ndërlidhjes midis shkaqeve 
dhe pasojave në të gjitha detajet e tyre. 

Megjithatë, sa i përket dijes dhe njohurisë mbi shkaqet, ndodh që 
edhe ne, në disa raste e në disa nivele, të kemi kuptime të gabuara. Për 
më tepër, mungesa jonë e zellit, mosmarrja e iniciativës dhe dembelia jo-
në për t’u përpjekur rreth shkaqeve (domethënë mosveprimi ynë) përbëj-
në një prej fatkeqësive më të mëdha që dëmton qenien tonë shpirtërore. 

Brenda jetës sonë shoqërore, disa ide dhe mënyra të të menduarit, 
duke mos arritur të harmonizojnë kuptimin e “besimit tek shkaqet” me 
atë të “besimit dhe mbështetjes tek shkaktarët e shkaqeve” përmes ndër-



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

170 

marrjes së veprimeve dhe dorëzimit tek shkaku (tevekkul), përfundojnë 
duke i parë këto si dy realitete të kundërta; por në nivel shoqëror, ato janë 
të pandashme brenda një individi. Kjo, si e tillë, është një këshillë dhe 
udhëzim tejet i gabuar. Sepse një arab që e kishte lëshuar devenë të lirë, i 
Dërguari, a.s., kumtuesi i madh i mesazhit hyjnor, e urdhëroi duke i 
thënë: 

ِ أعقل بعيرك ثم تـوكل عل الله َ َ ْ ََّْ َ َُّ ََ ِ َ ِ ْ َ 
“Së pari lidhe devenë, e tek pastaj mbështetu tek Allahu!”13 

Pra, në kuptimin e dukshëm, krijo shkaqe vendosmërie (hidhe hapin 
H.A.) dhe, në fund, mbështetu përzemërsisht te Krijuesi i sebepeve/shka-
qeve, sepse forma e jashtme lidhet me shkaqet e ndërmarrjes, ndërsa më 
vonë lidhet me kuptimin e brendshëm, lidhet me shkaktarët e shkaqeve 
dhe me besimin e patundur tek Allahu. Me një shprehje shumë të për-
mbledhur, i Dërguari ynë shpjegoi se shkaqet e ndërmarrjes dhe besimi 
tek Allahu mund të bashkohen brenda një individi, dhe respektimi i shka-
qeve nuk pengon dorëzimin dhe mbështetjen tek Allahu (tevekkul). Një 
pjesë e popullit tonë gjithashtu i percepton shkaqet dhe me tërë ekzisten-
cën dhe qenien e tij është i lidhur me to. Megjithatë, për çfarëdo arsye 
tjetër të pazakontë, për shkak të një gjendjeje të veçantë shpirtërore, ai re-
belon ose proteston ndaj shkaqeve, duke hequr dorë nga përmbushja e 
detyrës së dedikuar për të, që i takon në veprim dhe përpjekje, dhe duke 
shmangur e dorëhequr nga çdo lloj nxitjeje e përparimi; mbetet i pezullu-
ar dhe ngurtësohet. Të rebelohesh ndaj shkaqeve në këtë mënyrë, secili 
veç e veç, bile njëri më shumë se tjetri, përbën njërin nga dy krimet më të 
mëdha. 

E para: Sikurse dihet, për çdo besimtar me besim të pastër, shkaku i 
udhëzimit të tij është Kurani dhe Pejgamberi. Të mos njohësh dhe të mos 
respektosh Kuranin, si një ndër shkaktarët kryesorë të udhëzimit të Mu-
hamedit, s.a.v.s., Zoti na ruajttë, nënkupton një largim të plotë nga feja. 

E dyta: Lutja e hipokritit, e shprehur në formën “të mos i respektosh 
dhe të mos i përqafosh shkaqet e të mirave për t’i shmangur të këqijat”, 

                                                 
13 Transmetuar prej Timidhiut. 



Myderriz Rexhep ef. REMZIU / SHËMBËLLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S. ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

171 

paraqet, në pikëpamjen e mëkateve, një formë krimi që nënkupton “sikur-
se të jesh nën të parën, d.m.th. nën njëshin që nënkupton zeron (H.A.)”. 
Kjo është një pikëpamje krejtësisht injorante dhe, njëkohësisht, ndalesë 
për arritjen deri te shpresa dhe qëllimi. Ngjarjet e botës, në zinxhirin e 
krijesave, zhvillohen sipas një rregulli shumë të fortë ligjesh dhe pari-
mesh të përcaktuara nga Allahu, në atë mënyrë sa që nuk ka mundësi që 
ndonjë individ apo komb të dalë jashtë rrjedhës së këtyre ngjarjeve ose të 
krijojë një situatë të jashtëzakonshme. Shkaktari, me të vërtetë, është i 
lidhur ngushtë me shkakun. 

Fuqia madhështore e Allahut e ka lidhur këtë që nga përjetësia (ezel), 
dhe për më tepër, Ai, si Dhuruesi i vërtetë, i shenjtë dhe i bekuar, nuk do 
të zëvendësojë dhe nuk do të ndryshojë asnjëherë Ligjet e Tij të shenjta 
dhe rregullat e Tij të pastra, madhështore e hyjnore, të zbritura sipas 
urtësisë së Librit të Shenjtë, të cilat përmbajnë fshehtësi të dispozitave të 
forta hyjnore: 

َقد خلت من قـبلكم سنن فسيرو في الأرض فا نظرو كيف كان عاقبة الْمكذبين  ْ ِْ ِ ِّ َ ُُ ُ َ َْ ََ َ ََ ُُ َْ َ َِ َ ْ ِ ُ ِ ٌ ُ ْْ َ َِ ْ َ ْ  
“Para jush kanë kaluar popujt ndaj të cilëve janë zbatuar ligjet, 
prandaj udhëtoni nëpër tokë dhe shikoni si qe përfundimi ndaj 
atyre që përgënjeshtruan!”14  
Dhe ajeti: 

ٍإʭ كل شيء خلقناه بقدر َ َ ُِ ُ َ ْ َ َ ٍ ْ َ َّ َّ ِ  
 “Ne çdo send e kemi krijuar në masë të caktuar.”15 

Dhe ajeti:  

َِّسنت الله"  َ َُّ" 
“(Ky është) Ligji i Allahut.”16 

 
 
 

                                                 
14 Kaptina “Ali Imran”, 137. 
15 Kaptina “Kamer”, 49. 
16 Kaptina “Ahzab”, ajeti i 62-të. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

172 

Dhe ajeti: 

ِولن تجَد لسنت الله تبديلا و لن تجَد لسنت  َِّ َُّ ُِ َِ َِ ِْ َْ ََ ًَ ِ ْ ًالله تحويلآ َِّ ِ َْ َِّ 
Pra ata nuk janë duke pritur tjetër vetëm se gjurmën e të parëve, e 
në ligjin e Allahut kurrë nuk do të hasësh në devijim.”17  
Faktet e tilla konfirmohen me ajete nga Kurani Famëlartë. 
Në këtë kuadër, mund të lindë një perceptim i kundërt: mrekullitë e 

pejgamberëve janë jashtëzakonisht të pazakonta dhe, në dukje, kundër-
shtojnë ligjet e zakonshme hyjnore. 

Nëse dikush mendon se mrekullia, kur ndodh, ndryshon ligjet hyj-
nore, dijetarët e vërtetë e trajtojnë këtë çështje në mënyrë më të thellë dhe 
serioze: “Në të vërtetë, ndodhja e mrekullisë duket si një ndryshim i ligje-
ve hyjnore, por kur studiohet me kujdes, shihet se mrekullia dhe shfaqja e 
gjërave të jashtëzakonshme gjithmonë ndodhin nën përcjelljen e një ligji 
hyjnor dhe rregulli madhështor të vendosur nga Allahu i Madhëruar, të 
cilin ne ende nuk e kemi zbuluar.”! 

Sepse shkopi, dora e bardhë ose zbardhja e dorës, të ringjallurit e të 
vdekurit, çarja e Hënës dhe të gjitha “mrekullitë e dukshme”, janë ndodhi 
të jashtëzakonshme që gjithmonë kanë ndodhur dhe janë shfaqur në ko-
hën e pejgamberëve të dërguar, s.a.v.s., lavdërimi i Allahut qoftë mbi të 
gjithë ata.  

Përmes këtyre mrekullive, bëhet e qartë se i Gjithëfuqishmi Allah i ka 
mbështetur dhe përkrahur pejgamberët e shenjtë. Njëkohësisht, kjo dësh-
mon ekzistencën e një rendi dhe zakoni hyjnor (sunnet-i ilâhijje) të pa-
ndryshueshëm dhe të vendosur në mënyrë të pakundërshtueshme. 

Nga i gjithë materiali im i parashtruar më sipër, përfundimi që nxirret 
është ky:  

Për të qenë të suksesshëm në çështjet e jetës, duhet t’u përmbahemi 
dhe të jemi të kujdesshëm ndaj rregullave hyjnore, dhe nëse kemi dëshirë 
që, zhvillimet tona shoqërore të bëhen realitet, atëherë kemi të drejtë t’i 
presim frytet vetëm nga përpjekjet tona të pandërprera që burojnë prej 
nismave personale dhe kolektive, pra të kemi një mendim të shëndoshë 

                                                 
17 Kaptina “Fatir”, 43. 



Myderriz Rexhep ef. REMZIU / SHËMBËLLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S. ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

173 

dhe besim të fortë. Ndërsa, koha që ta pranojmë këtë realitet me mendim 
të drejtë dhe me bindje të fortë ka ardhur prej shumë kohësh, dhe nuk e 
shoh të nevojshme ta shpjegoj më gjatë”. 

“Dhe hyni nëpër shtëpi tuaja nga dyert e tyre”.  
“Suksesi dhe miratimi është vetëm nga Allahu”. 

 
Marrë nga: “Glasnik”, 

Vrhovnog starješništva islamske vjerske zajednice, Sarajevo, 
br. 7 (s. 3-5), br. 8 (1-4) i br. 10 (1-4), jun - jul - avgust, 1933. 

 
Shqipëroi nga gjuha osmane: 

 Hatixhe AHMEDI 
 
 
 

 

 
Faksimile origjinale nga revista Glasnik, nr. 7, 1933, f. 3, e shkruar nga 

Myderrizi i Shkupit, Rexhep Remzi Efendi. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

174 

 
Faksimile origjinale nga revista Glasnik, nr. 7, 1933, f. 4,  
e shkruar nga Myderrizi i Shkupit, Rexhep Remzi Efendi. 



Myderriz Rexhep ef. REMZIU / SHËMBËLLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S. ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

175 

 
Faksimile origjinale nga revista Glasnik, nr. 7, 1933, f. 5,  
e shkruar nga Myderrizi i Shkupit, Rexhep Remzi Efendi. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

176 

 
Faksimile origjinale nga revista Glasnik, nr. 8, 1933, f. 1, 
 e shkruar nga Myderrizi i Shkupit, Rexhep Remzi Efendi. 



Myderriz Rexhep ef. REMZIU / SHËMBËLLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S. ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

177 

 
Faksimile origjinale nga revista Glasnik, nr. 10, 1933, f. 1,  
e shkruar nga Myderrizi i Shkupit, Rexhep Remzi Efendi. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

178 

 
 
Mudarris Rexhep ef. REMZIU 

MUHAMMAD A.S. AS AN EXAMPLE: THE BEST 
MODEL TO BE FOLLOWED 

On the occasion of the Mawlid of the Prophet, a.s. 

Abstract 
The work of Mudarris Rexhep ef. Remziu presents a theological, 
ethical and spiritual reflection on the figure of Muhammad, a.s. as 
the most perfect example and the ideal model for the individual and 
social life of mankind. The author, one of the Albanian scholars of 
the first part of the 20th century, whose scientific and journalistic 
activity still remains little known and unexplored systematically, 
brings a particularly valuable contribution to the Islamic discourse 
in the Ottoman language and in the Balkan context. 
At the center of the work is the Qur’anic concept of uswatun 
hasanah (the best example), treated through the analysis of moral 
virtues, the spiritual dimension and the prophetic practice 
(Sunnah), as well as the role of Muhammad, a.s. as a universal 
educator and social reformer. The author combines fundamental 
Islamic sources with the tradition of Mawlid, interpreting this 
literary-religious form as a means of moral education and as an 
important factor of collective spiritual experience. 
Overall, this work represents an important source for the study of 
Albanian Islamic thought of the early modern period and 
contributes to the return of attention on an important figure of the 
Albanian ulema, whose intellectual activity still requires further 
scientific research and evaluation. 
Keywords: Mudarris Rexhep ef. Remziu, Albanian ulema, Albanian Islamic 

thought, Muhammad a.s, Mawlid tradition, religious education 



KUD:	28(=18)(05)	

Prof. Dr. Sylë UKSHINI 

Universiteti “Kadri Zeka”- Gjilan 

ISLAMIZIMI I SHQIPTAR˙VE DHE IMPAKTI 
I TIJ N˙ PROCESIN E FORMIMIT 

T˙ IDENTITETIT KOMB˙TAR 

Abstrakt 
Procesi i islamizimit të shqiptarëve përfaqëson një nga fenomenet 
më komplekse dhe më të debatuara të historisë shqiptare, për 
shkak të ndërthurjes së tij me dinamikat e pushtetit osman, struk-
turat shoqërore lokale dhe proceset e formimit të identitetit kom-
bëtar modern. Ky studim synon të analizojë islamizimin jo si akt 
të njëanshëm konvertimi fetar apo imponimi politik, por si proces 
shumëdimensional shoqëror, i ndikuar nga faktorë politikë, eko-
nomikë, kulturorë dhe gjeostrategjikë, ku shqiptarët vepruan si 
aktorë aktivë dhe jo si subjekte pasive të Perandorisë Osmane. 
Duke u mbështetur në literaturën bashkëkohore historiografike 
dhe teorike, artikulli shqyrton mënyrën se si përkatësia islame 
ndër shqiptarë ka bashkëvepruar me gjuhën, traditën dhe ndërgje-
gjen historike në ndërtimin e identitetit kombëtar. Analiza tregon 
se islamizimi nuk e pengoi formimin e vetëdijes kombëtare shqip-
tare, por në shumë raste kontribuoi në krijimin e elitave politike, 
administrative dhe intelektuale që luajtën rol kyç në Rilindjen 
Kombëtare dhe në proceset e shtetformimit. 
Studimi vë në dukje gjithashtu ndikimin e paradigmave ideologji-
ke të periudhës komuniste në interpretimin reduktiv të islamizimit 
si faktor ndarës dhe “oriental”, duke theksuar nevojën për një ri-



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

180 

shqyrtim kritik dhe ndërdisiplinar të këtij procesi. Në këtë kuadër, 
islamizimi trajtohet si pjesë përbërëse e një identiteti shqiptar 
plural, dinamik dhe historikisht të negociuar, ku feja dhe kombë-
sia nuk u përjashtuan reciprokisht, por bashkëjetuan në mënyrë 
dialektike. Artikulli synon të kontribuojë në debatin historiografik 
mbi raportin ndërmjet religjionit, identitetit dhe modernitetit në 
hapësirën shqiptare dhe ballkanike. 

Fjalë kyçe: Islamizimi i shqiptarëve, identiteti kombëtar, histori-
ografia shqiptare; feja dhe kombi, Rilindja Kombëtare 

Hyrje 

Procesi i islamizimit të shqiptarëve përbën një nga fazat më të rëndë-
sishme dhe më komplekse në historinë shoqërore, kulturore dhe politike 
të popullit shqiptar. I zhvilluar gradualisht gjatë periudhës së sundimit os-
man, duke nisur nga fundi i shekullit XIV, ky transformim fetar nuk ishte 
thjesht një akt konvertimi religjioz, por një proces i ndërlikuar shoqëror 
dhe politik, që ndikoi në mënyrë të ndjeshme mbi strukturat identitare, 
marrëdhëniet me pushtetin dhe perceptimet e ndërsjella ndërmjet shqipta-
rëve dhe perandorisë. Në këtë kuptim, duhet theksuar se invadimi osman 
solli jo vetëm pushtim politik, por edhe një transformim strukturor fetar 
dhe social, që në rastin e Shqipërisë pati pasoja të veçanta.  

Siç vëren Nathalie Clayer, studimet mbi fenë dhe shoqërinë shqiptare 
kanë kaluar nëpër disa paradigma - nga ato të sipërfaqësisë dhe pragmati-
zmit deri tek paradigma e indiferencës dhe e tolerancës, e formësuar gjatë 
periudhës komuniste si pjesë e ideologjisë ateiste të shtetit. Vetëm pas 
viteve 1990, me hapjen akademike dhe shfaqjen e paradigmës së tolera-
ncës, u bë e mundur që feja dhe roli i saj në shoqërinë shqiptare të shqyr-
tohen jashtë skemave ideologjike dhe në kontekstin e identitetit kom-
bëtar.1 

                                                 
1 Jens Schmitt, Oliver, Islamisierung bei den Albanern – zwischen Forschungsfrage 

und Diskurs, në: Reinhard Lauer dhe Hans Georg Majer (red.), Osmanen und Is-
lam in Südosteuropa, Berlin/Boston: De Gruyter, 2014, f. 243-268. (243).  



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

181 

Në kundërshti me këtë lexim reduktiv, Peter Bartl ofron një analizë 
më historike dhe më afër realitetit të shekujve XIX-XX. Sipas tij, islami-
zimi nuk e pengoi formimin e identitetit kombëtar shqiptar, përkundrazi, 
në shumë aspekte e ndihmoi atë. Myslimanët shqiptarë, të integruar në 
administratën osmane dhe në kontakt të drejtpërdrejtë me botën islamike, 
u ekspozuan ndaj ideve modernizuese dhe reformatore, duke u bërë pro-
motorë të lëvizjes kombëtare. Bartl argumenton se ndërgjegjja kombëtare 
shqiptare nuk u ndërtua mbi baza fetare, por mbi gjuhën, origjinën dhe 
ndërgjegjen historike të përbashkët, dhe se figura si Sami dhe Abdyl Fra-
shëri apo Ismail Qemali mishëronin këtë sintezë të veçantë midis traditës 
islame dhe ideve evropiane të nacionalizmit modern.2 

Edhe studiuese Stavro Skendi thekson se ndarjet fetare nuk e penguan 
ndërgjegjësimin kombëtar, përkundrazi - në fazën e Rilindjes Kombëtare, 
shqiptarët myslimanë, ortodoksë dhe katolikë bashkëpunuan në bazë të 
gjuhës dhe origjinës së përbashkët:  

Në një linjë të ngjashme, por me thellim sociologjik, Nathalie Clayer 
dhe Noel Malcolm e shohin islamizimin jo si akt imponimi, por si proces 
i ndërveprimit të faktorëve politikë, socialë dhe kulturorë. Për ta, përka-
tësia islame nuk e pengoi zhvillimin e vetëdijes kombëtare; përkundrazi, 
ajo shërbeu si strategji mbijetese dhe mobilizimi në kontekste të ndry-
shme historike. Clayer e konsideron shekullarizimin shqiptar jo si mun-
gesë të fesë, por si formë të ndërthurjes historike të fesë me kombfor-
mimin, ku paradigma e tolerancës - e zhvilluar pas rënies së komunizmit 
- zëvendëson paradigmën e indiferencës. Kjo ka hapur rrugë për rishqyr-
timin e rolit të fesë në diskursin publik dhe në identitetin kulturor 
bashkëkohor shqiptar.3 

Në një këndvështrim antropologjik dhe postkolonial, Isa Blumi kriti-
kon narrativat eurocentrike që ndajnë proceset fetare nga ato politike. Ai 

                                                 
2 Bartl, Peter, Myslimanët shqiptarë në lëvizjen për pavarësi kombëtare (1878–

1912), përkthyer nga gjermanishtja, Tiranë: 8 Nëntori, 1986, f. 14-33. 
3 Clayer, Nathalei, “Feja, krijimi i kombit dhe shoqëria,” në Historia e Shqipërisë, 

red. Oliver Jens Schmitt (Tiranë: Botimet Përpjekja / Friedrich Ebert Stiftung, 
2009), f. 121–132. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

182 

e sheh islamizimin si një proces shoqëror me shumë agjentë lokalë, ku 
shqiptarët nuk ishin “viktima të perandorisë”, por aktorë aktivë që shfry-
tëzuan strukturat osmane për të ruajtur autonominë lokale dhe për të for-
cuar identitetin e tyre shoqëror. Sipas Blumit, përkatësia fetare shpesh u 
përdor pragmatikisht për të siguruar përfaqësim, mbrojtje dhe stabilitet 
ekonomik, duke dëshmuar se identiteti shqiptar në periudhën osmane 
ishte dinamik, negociues dhe hibrid.4 

Në linjë me interpretimet empirike, Nuray Bozbora dhe Vladislav 
Skariç theksojnë se islamizimi i shqiptarëve nuk ishte rezultat i një politi-
ke shtetërore të dhunshme, por i rrethanave ekonomike dhe shoqërore. 
Bozbora argumenton se shmangia nga taksat, avancimi social dhe siguria 
personale ishin faktorë vendimtarë që përshpejtuan procesin e konver-
timit. Kjo qasje e zhvendos theksin nga aspektet fetare drejt atyre prag-
matike dhe strukturore, duke interpretuar islamizimin si një adaptim 
strategjik ndaj realiteteve të një perandorie shumëkonfesionale. 5 

Stavro Skendi jep një përshkrim të hollësishëm për arsyet sociale, 
ekonomike dhe politike të konvertimit, që përputhen me argumentet e 
përmendura nga Bozbora dhe Blumi: “Konvertimet u bënë më të shpe-
shta në qytetet e mëdha… Dëshira për t’iu shmangur pagesës së taksave 
dhe tërheqja ndaj përfitimeve materiale, pasi në Perandorinë Osmane 
baza politike dhe ekonomike ishte feja dhe jo kombësia, ishin faktorë 
vendimtarë”6. 

Ai shpjegon se shkaqet kryesore të konvertimit ishin tri: 
‐ Dëshira për t’iu shmangur pagesës së taksave; 
‐ Tërheqja ndaj përfitimeve materiale, pasi “në Perandorinë Osmane 

baza politike dhe ekonomike ishte feja, dhe jo kombësia”, dhe; 

                                                 
4 Blumi, Isa, Reinstating the Ottomans: Alternative Balkan Modernities, 1800–1912 

(New York: Palgrave Macmillan, 2011), f. 27–31. 
5 Bozbora, Nuray, Shqipëria dhe nacionalizmi shqiptar në Perandorinë Osmane. 

Dituria, Tiranë, 2002, f. 56. 
6 Skendi, Stavro, The Albanian National Awakening, 1878-1912, Princeton Uni-

versity Press, 1967, f. 8. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

183 

‐ Mungesa e klerit të arsimuar, që nuk arrinte t’i përmbushte nevojat 
shpirtërore të popullsisë.7 

Në thelb, islamizimi i shqiptarëve duhet kuptuar jo si fenomen homo-
gjen, por si proces shumëdimensional, i ndikuar nga faktorë politikë, 
ekonomikë, kulturorë dhe gjeostrategjikë.8 Ai ndikoi jo vetëm në konfi-
gurimin e strukturës fetare të popullsisë, por edhe në mënyrën se si shqip-
tarët filluan ta konceptonin përkatësinë e tyre kolektive, raportin me 
shtetin osman dhe më vonë edhe me projektin e formimit të kombit mo-
dern.9 Në këtë kuptim, islamizimi u bë pjesë e ndërveprimit midis push-
tetit, identitetit dhe rezistencës, duke ndikuar në mënyrë të tërthortë në 
proceset e modernizimit dhe shtetformimit në hapësirën shqiptare. Ndiki-
mi i islamizimit mbi formimin e identitetit kombëtar shqiptar mbetet një 
nga temat më të debatueshme të historiografisë shqiptare dhe ballkani-
ke.10 Siç thekson Oliver Jens Schmitt, qasja ndaj islamizimit në historio-
grafinë shqiptare pas vitit 1945 u formësua nën ndikimin e drejtpërdrejtë 
të Enver Hoxhës, i cili ndërtoi interpretimin historik mbi katër postulate 
kryesore: shqiptarët ishin indiferentë ndaj fesë, tolerantë, kombi ishte më 
i rëndësishëm se besimi, dhe fetë ishin sisteme të imponuara nga pushtu-
esit e huaj.11 

Ky ideologjizim e shndërroi islamizimin në simbol të “orientit të pra-
pambetur”, duke e shkëputur nga analiza e thellë historike dhe shoqërore 
që kërkon sot hulumtimi ndërdisiplinor. Schmitt sugjeron se kërkimi 

                                                 
7 Skendi, Stavro, The Albanian National Awakening, 1878–1912, f. 20–21. 
8 Zhelyazkova, Antonina, “Islamization in the Balkans as an Historiographical Pro-

blem: The Southeast-European Perspective,” International Journal of Turkish 
Studies 9, no. 1–2 (2003): f. 25–28. 

9 Kaser, Karl, Balkan und Naher Osten: Einführung in eine gemeinsame Geschichte 
(Vienna: Böhlau Verlag, 2011), f. 131–138. 

10 Jens Schmitt, Oliver, Religion und Politik im albanischen Raum (19.–21. Jahrhu-
ndert) (Vienna: Böhlau Verlag, 2022), f. 15–17. 

11 Jens Schmitt, Oliver, Islamisierung bei den Albanern – zwischen Forschungsfrage 
und Diskurs, në: Reinhard Lauer dhe Hans Georg Majer (red.), Osmanen und 
Islam in Südosteuropa*, Berlin/Boston: De Gruyter, 2014, f. 243-268. (243),  



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

184 

shqiptar ka qenë për dekada i mbyllur brenda paradigmave nacionaliste 
ose marksiste, ndërsa hulumtimi bashkëkohor duhet ta trajtojë islamizi-
min si një proces të brendshëm shoqëror, jo si “ngjitje nga jashtë”. Ai 
argumenton se historiografia shqiptare pas Luftës së Dytë Botërore mbeti 
e izoluar nga rrjedhat ndërkombëtare të kërkimit dhe e trajtoi islamizimin 
si një dukuri anësore, kryesisht të lidhur me nënshtrimin ndaj Perandorisë 
Osmane. Vetëm pas viteve 1990, me hapjen akademike ndaj botës, filloi 
të shfaqet një debat kritik mbi këtë trashëgimi, ku studiues si Clayer, 
Bartl dhe Blumi e kanë vendosur procesin në një kornizë të ndërveprimit 
midis fesë, pushtetit dhe identitetit.12 

Qasja e Oliver Jens Schmitt shërben si një pikë referimi e rëndësish-
me për të theksuar dimensionin krahasues ballkanik dhe evropian të pro-
cesit të islamizimit, si dhe për të thelluar reflektimin mbi mënyrën se si 
islami shqiptar është perceptuar njëkohësisht nga brenda dhe nga jashtë. 
Sipas Schmitt-it, interpretimi shqiptar i islamit u formësua në ndërthurjen 
midis presioneve të modernitetit evropian dhe trashëgimisë osmane, duke 
krijuar një formë të veçantë të laicitetit kombëtar, e cila dallon dukshëm 
nga modelet e vendeve fqinje. Ky laicitet shqiptar, që nuk mbështetet në 
ndarjen antagoniste midis fesë dhe shtetit, por në bashkëjetesën funksi-
onale të tyre brenda një identiteti të përbashkët kombëtar, e shndërron 
përvojën shqiptare në një rast studimor unik në kontekstin e Ballkanit dhe 
të historisë moderne evropiane.13 

Siç thekson Nathalie Clayer, trajtimi i islamizimit ndër shqiptarë nuk 
mund të ndahet nga politikat e shtetit dhe nga diskurset ideologjike që e 
kanë formësuar interpretimin e fesë në shekullin XX. Ajo kritikon 
mbivlerësimin e nocioneve si “kripto-kristianizmi” apo “religjioziteti si-
përfaqësor” të myslimanëve, të cilat shpesh janë përdorur për të minimi-

                                                 
12 Jens Schmitt, Oliver, Islamisierung bei den Albanern – zwischen Forschungsfrage 

und Diskurs, f. 248. 
13 Shih: Oliver Jens Schmitt, „Die Islamisierung unter den Albanern – zwischen 

Forschung, Fragestellung und Diskurs“, f. 243–268. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

185 

zuar rolin historik të fesë islame në formimin shoqëror dhe kulturor shqi-
ptar.14 

Ndërsa, disa studiues e kanë interpretuar islamizimin si pengesë për 
zhvillimin e vetëdijes kombëtare dhe për afrimin me Perëndimin,15 e të 
tjerë e kanë parë si pjesë integrale të përvojës historike shqiptare dhe si 
element të dallueshëm të pluralitetit kulturor e fetar që ka karakterizuar 
kombin shqiptar.16 

Ky artikull synon të analizojë procesin e islamizimit të shqiptarëve në 
mënyrë kritike dhe ndërdisiplinare, duke e trajtuar atë si një fenomen që 
ndërlidhet ngushtë me dinamikat e pushtetit, strukturat shoqërore dhe 
proceset e ndërtimit të identitetit kombëtar. Analiza bazohet në burime 
historike dhe qasje teorike bashkëkohore nga sociologjia e religjionit dhe 
studimet e nacionalizmit, për të shqyrtuar marrëdhënien ndërmjet reli-
gjionit, identitetit dhe kombformimit. 

Ndër pyetjet qendrore që shtrohen janë: 
‐ A e ka penguar apo ndihmuar procesi i islamizimit ndërtimin e një 

identiteti të përbashkët kombëtar shqiptar? 
‐ Si është interpretuar ky proces nga historiografia shqiptare dhe ajo 

ndërkombëtare? 
‐ Dhe në ç”mënyrë faktorët fetarë kanë ndikuar në zhvillimin e 

ndërgjegjes kombëtare dhe në raportet ndërmjet traditës dhe mo-
dernitetit? 

Ky studim nuk synon të vlerësojë fenë si të mirë apo të keqe, por të 
analizojë mënyrën se si religjioni, në rrethana historike të caktuara, ka 
ndikuar në formësimin e identitetit kolektiv dhe në proceset historike që 
kanë përcaktuar evoluimin e kombit shqiptar. Përmes kësaj qasjeje, arti-
kulli synon të kontribuojë në debatin historiografik dhe teorik mbi rolin e 

                                                 
14 Clayer, Nathalie, “Feja, krijimi i kombit dhe shoqëria”, f. 121–132. 
15 Hobsbawm, Eric, Nations and Nationalism since 1780: Programme, Myth, Reality 

(Cambridge: Cambridge University Press, 1990), f. 88–93. 
16 Doja, Albert, “The Politics of Religion in the Reconstruction of Identities: The 

Albanian Situation,” Critique of Anthropology 20, no. 4 (2000): f. 421–438. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

186 

islamizimit në historinë e shqiptarëve dhe në ndërtimin e identitetit të tyre 
modern. 

Korniza teorike dhe metodologjike e studimit 

Në kuptimin teorik, formimi i identitetit kombëtar shqiptar nuk mund 
të kuptohet pa lidhur këtë proces me ndërtimin modern të kombit, sipas 
përcaktimeve të studiuesve të nacionalizmit. Benedict Anderson e për-
kufizon kombin si një “bashkësi të imagjinuar”, një konstrukt i ndërtuar 
përmes diskurseve, institucioneve dhe medieve, që lidh individët në një 
ndjenjë përkatësie kolektive.17 

Në rastin shqiptar, kjo “bashkësi e imagjinuar” mori një formë të 
veçantë për shkak të islamizimit, i cili, nga njëra anë, shënoi një ndarje 
religjioze, por nga ana tjetër krijoi ura kulturore që lehtësuan bashkë-
jetesën e diversitetit brenda një identiteti të ri politik. 

Në këtë kuadër, Ernest Gellner e koncepton nacionalizmin si një pro-
dukt të modernitetit, i cili synon harmonizimin midis kulturës dhe shtetit, 
pra të bashkojë hapësirën kulturore me atë politike.18 Kjo perspektivë 
ndihmon të kuptojmë se, në rastin shqiptar, kultura islame e trashëguar u 
integroi në mozaikun e identitetit kombëtar, duke funksionuar si kompo-
nent i përbashkët dhe jo si element kundërshtues ndaj tij. 

Nga ana tjetër, Anthony D. Smith thekson rëndësinë e “mitit të ori-
gjinës” dhe “kujtesës së përbashkët’ në ndërtimin e identitetit kombëtar.19 
Pikërisht përmes këtij filtri kuptohet roli i figurave si Skënderbeu, si dhe 
mënyra se si simbolet islame dhe osmane u transformuan në përbërës të 
integruar të identitetit të ri kombëtar. 

                                                 
17 Anderson, Benedict, Imagined Communities: Reflections on the Origin and 

Spread of Nationalism (London: Verso, 1991), f. 6–7. 
18 Gellner, Ernest, Nations and Nationalism (Ithaca: Cornell University Press, 1983), 

f. 1–7. 
19 D. Smith, Anthony, National Identity (Reno: University of Nevada Press, 1991), f. 

20–23. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

187 

Së fundi, siç thekson Stuart Hall, identiteti nuk është një kategori fik-
se, por një proces dinamik i formimit, i cili realizohet përmes përjashti-
meve, përzgjedhjeve dhe riinterpretimit të traditave.20 

Në këtë kuptim, islamizimi mund të kuptohet si pjesë e procesit di-
namik të formimit të vetëdijes shqiptare, ku përkatësia fetare u riartikula 
në funksion të përkatësisë kombëtare. Analiza e këtij procesi kërkon një 
qasje ndërdisiplinore që bashkon perspektivat historike, sociologjike dhe 
kulturore për të kuptuar ndërveprimin kompleks midis religjionit, pushte-
tit dhe identitetit. Korniza teorike e studimit mbështetet pikërisht në këtë 
qasje, duke integruar historinë, sociologjinë dhe antropologjinë për të 
shqyrtuar marrëdhëniet mes pushtetit, religjionit dhe identitetit në kon-
tekstin shqiptar. Duke tejkaluar kufizimet e historiografisë tradicionale, e 
cila shpesh i ka trajtuar këto dimensione si sfera të ndara, ky studim e 
sheh religjionin jo si pengesë për modernitetin, por si mjet ndërveprimi 
shoqëror, rezistence kulturore dhe përshtatjeje ndaj strukturave politike. 
Në këtë linjë, bazuar në idetë e Robert Blumit21 dhe Isa Blumit,22 reli-
gjioni trajtohet si një fushë dinamike ku ndërthuren pushteti, kultura dhe 
vetëpërcaktimi, ndërsa islamizimi shihet si proces shoqëror me shumë 
agjentë lokalë, ku identiteti fetar dhe ai kombëtar ndërveprojnë në më-
nyrë të vazhdueshme dhe krijuese. Komunitetet myslimane shqiptare, në 
këtë kuptim, nuk vepronin thjesht si pasivë ndaj ideologjisë osmane, por 
si aktorë aktivë. Përmes strukturave lokale, ato ruajtën dhe transformuan 
identitetin e tyre, duke e përshtatur me autoritetin perandorak dhe me 
ndryshimet e vazhdueshme historike. Kjo tregoi një dinamikë të brend-
shme të ndërveprimit mes religjionit, kulturës dhe politikës, ku islami 

                                                 
20 Hall, Stuart, “Cultural Identity and Diaspora,” in Identity: Community, Culture, 

Difference, ed. Jonathan Rutherford (London: Lawrence & Wishart, 1996), f. 
222–237. 

21 Blum, Robert, Religion and Power in the Ottoman Periphery: Muslim Commu-
nities and Local Agency in the Balkans, Istanbul: Isis Press, 2012, f. 57–60. 

22 Blumi, Isa, Reinstating the Ottomans: Alternative Balkan Modernities, 1800–
1912, New York: Palgrave Macmillan, 2011, f. 27–31. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

188 

shërbeu si kornizë për ruajtjen e kohezionit social dhe të vetëdijes ko-
lektive.23 

Nathalie Clayer thekson se studimet mbi fenë në shoqërinë shqiptare 
kanë qenë për një kohë të gjatë të kufizuara nga një interpretim mono-
litik, i trashëguar nga periudha komuniste, ku feja portretizohej kryesisht 
si një institucion shtypës. Ajo argumenton se kjo qasje e njëanshme ka 
penguar kuptimin e rolit kompleks dhe dinamizmit të fesë në formësimin 
e identitetit dhe strukturave sociale shqiptare.24 Ajo kërkon që studimet 
bashkëkohore të integrojnë dimensionin lokal të politikave fetare dhe 
ndikimin e tyre në strukturat shoqërore dhe rajonale, si dhe të shqyrtojnë 
mënyrat e ndërmjetësimit që elitë lokale kanë ushtruar në marrëdhënien 
midis shtetit dhe komuniteteve fetare. Kjo qasje lejon të kuptohet më 
mirë dinamika komplekse e autoritetit, fesë dhe identitetit në shoqërinë 
shqiptare. 

Në këtë kontekst, kuadri teorik i studimit mbështetet në tri shtylla 
konceptuale: (1) teoritë mbi ndryshimin fetar dhe proceset e konvertimit 
në kontekste perandorake; (2) konceptet mbi ndërtimin e identitetit 
kolektiv dhe kombëtar; dhe (3) qasjet e historisë kulturore që shqyrtojnë 
marrëdhënien midis religjionit dhe modernitetit në Ballkanin osman. Kjo 
strukturë lejon një analizë të ndërthurur, që lidh fenomenet fetare me ato 
kulturore, politike dhe identitare. 

Së pari, literatura bashkëkohore mbi konvertimin fetar e trajton is-
lamizimin jo si një akt të njëanshëm të imponuar politikisht, por si një 
proces kompleks, ku ndërthuren mekanizma përshtatjeje, interesa sociale, 
strategji mbijetese dhe transformime kulturore.25 Brenda këtij kuadri, isla-
mizimi i shqiptarëve mund të kuptohet si një proces i gjatë dhe i frag-

                                                 
23 Clayer,Nathalie, Aux origines du nationalisme albanais, f. 45–49. 
24 Clayer, Nathalie, “Feja, krijimi i kombit dhe shoqëria”, f. 121–132. 
25 Gellner, Ernest, Muslim Society (Cambridge: Cambridge University Press, 1983), 

f. 37–45. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

189 

mentuar, ku faktorët lokalë, strukturat e pushtetit osman dhe dinamikat 
ndërkomunitare ndërthuren në mënyrë të ndërlikuar dhe të ndërlikuar.26 

Së dyti, në planin sociologjik dhe identitar, studimi mbështetet në 
konceptet e identitetit të shumëfishtë dhe të kombit si konstrukt ima-
gjinar.27 Kjo qasje mundëson analizimin e mënyrës se si përkatësia fetare 
tek shqiptarët nuk e anuloi përkatësinë etnike apo gjuhësore, por shpesh 
bashkëjetoi me to në mënyrë komplementare, duke kontribuuar në formë-
simin e një identiteti plural dhe dinamik. Në këtë prizëm, islamizimi nuk 
shihet si një thyerje me traditën paraosmane, por si një riartikulim i iden-
titetit kolektiv në përputhje me kontekstin politik dhe kulturor të kohës.28 

Së treti, nga këndvështrimi i historisë kulturore, islamizimi duhet ku-
ptuar si pjesë e procesit të modernizimit të vonuar të shoqërive ball-
kanike, ku raporti ndërmjet religjionit, shtetit dhe kombit merr forma të 
veçanta.29 Brenda këtij kuadri, identiteti fetar i shqiptarëve nuk mund të 
shihet si faktor ndarës, por si një element përbërës i mozaikut kulturor, që 
kontribuoi në formimin e identitetit kombëtar gjatë shekullit XIX.30 

Nga pikëpamja metodologjike, studimi mbështetet në analizën kraha-
suese të burimeve historike, dokumenteve osmane dhe literaturës bashkë-
kohore akademike, duke kombinuar metodat deskriptive, interpretative 

                                                 
26 Clayer, Nathalie, Aux origines du nationalisme albanais: La naissance d’une na-

tion majoritairement musulmane en Europe (Paris: Karthala, 2007), f. 52–63. 
27 Stuart Hall diskuton konceptin e identitetit kulturor në diasporë, duke propozuar 

dy qasje: identitetin si “qëndrim të përbashkët” dhe si “pozicionim historik e kul-
turor”, e që kanë rëndësi të veçantë në analizat mbi identitetin shqiptar. Shih: 
Hall, Stuart, Cultural Identity and Diaspora, in Identity: Community, Culture, 
Difference, ed. Jonathan Rutherford (London: Lawrence & Wishart, 1996), 222–
237; Benedict Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origin and 
Spread of Nationalism (London: Verso, 1991), f. 222–237! 

28 Jenkins, Richard, Social Identity (London: Routledge, 2008), f. 45–56. 
29 Mann, Micahel, The Dark Side of Democracy: Explaining Ethnic Cleansing 

(Cambridge: Cambridge University Press, 2005), f. 92–104. 
30 Todorova, Maria, Imagining the Balkans (Oxford: Oxford University Press, 

2009), f. 158–170. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

190 

dhe analitike.31 Përveç burimeve primare, trajtimi përfshin edhe studimet 
e autorëve shqiptarë dhe të huaj që kanë reflektuar mbi marrëdhënien 
ndërmjet fesë dhe kombit në hapësirën shqiptare.32 Kjo qasje e shumë-
fishtë synon të ofrojë një lexim kritik dhe të paanshëm të procesit të 
islamizimit, larg narrativave ideologjike apo fetare që shpesh e kanë 
shoqëruar këtë temë në diskursin historiografik.33 

Islamizimi dhe identiteti kombëtar  

Roli i fesë në formimin e identitetit kombëtar shqiptar ka qenë një 
nga çështjet më të debatuara në historiografinë shqiptare dhe ballkanike. 
Ky debat reflekton jo vetëm diferencat metodologjike midis shkollave të 
ndryshme të mendimit, por edhe ndikimin e ideologjive kombëtare, 
koloniale dhe komuniste në mënyrën se si është interpretuar marrëdhënia 
ndërmjet fesë, pushtetit dhe kombit. 

Gjatë periudhës komuniste në Shqipëri, historiografia zyrtare u bazua 
mbi një paradigmë materialiste dhe shekullarizuese, ku feja, sidomos 
Islami, paraqitej si një faktor ndarës dhe pengesë për zhvillimin e ndër-
gjegjes kombëtare. Kjo qasje ideologjike e portretizonte islamizimin si 
një proces asimilues të ushtruar nga pushtuesit osmanë dhe si kundër-
vënie ndaj “autenticitetit evropian” të shqiptarëve, të lidhur me krishteri-
min dhe traditën perëndimore. Oliver Jens Schmitt e ka cilësuar këtë 
vizion si një konstrukt ideologjik i periudhës enveriste, që shpaloste “ka-
tër postulate dogmatike”: indiferencë fetare, tolerancë formale, përparësi 
të kombit mbi fenë dhe refuzim të trashëgimisë osmane si përbërës të ide-
ntitetit kulturor shqiptar. 

                                                 
31 Sundhaussen, Holm, Geschichte der Türkei und des Osmanischen Reiches (Mu-

nich: Oldenbourg, 2008), f. 215–228. 
32 Clayer, Nathalie dhe Roy, Olivie, Les musulmans en Europe du Sud-Est (Paris: 

EHESS, 2010), f. 19–34. 
33 E. Jacques, Edwin, Islamizimi i Shqipërisë nën Turqinë., Alsar, Tiranë, 2019, f. 

99- 152. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

191 

Një pjesë e studiuesve, veçanërisht gjatë periudhës komuniste në 
Shqipëri, e kanë konsideruar fenë-sidomos islamin-si një faktor ndarës që 
pengoi formimin e një vetëdijeje të unifikuar kombëtare. Sipas kësaj 
qasjeje marksiste, përkatësia fetare shërbente si instrument i pushtuesve 
osmanë për të mbajtur popullsinë shqiptare të ndarë dhe të nënshtruar. Në 
këtë kontekst, procesi i islamizimit perceptohej shpesh si asimilues dhe 
në kundërshtim me ruajtjen e “autenticitetit kombëtar”, të lidhur me kri-
shterimin dhe gjuhën shqipe. Megjithatë, sipas Bartlit, përkundër këtyre 
perceptimeve negative të disa autorëve më të hershëm, islamizimi nuk e 
pengoi formimin e identitetit kombëtar shqiptar; përkundrazi, në shumë 
raste e përshpejtoi atë. Myslimanët shqiptarë, të përfshirë në administra-
tën osmane dhe të ekspozuar ndaj botës më të gjerë islame, u njohën me 
ide modernizuese dhe reformatore, duke u bërë pjesë e rëndësishme e 
Rilindjes Kombëtare, përfshirë figura si Sami Frashëri, Abdyl Frashëri, 
Ismail Qemali dhe të tjerë.34 Bartl vëren se në fund të shekullit XIX, nda-
rjet fetare midis shqiptarëve nuk përbënin pengesë për bashkimin ko-
mbëtar. Ai thekson se identiteti kombëtar shqiptar u formua mbi bazat e 
gjuhës, origjinës dhe ndërgjegjes historike të përbashkët, jo mbi përkatë-
sinë fetare. Për këtë arsye, rilindësit e shekullit XIX i dhanë përparësi 
kombit mbi fenë, duke e konsideruar islamin si pjesë të identitetit kultu-
ror dhe historik, dhe jo si një kundërvënie ndaj Evropës.35 Në analizën e 
tij, Bartl e sheh islamin shqiptar si një formë ndërmjetëse të identitetit, që 
ndërthurte trashëgiminë osmane me ndjenjën e përkatësisë kombëtare në 
formim. Ai thekson se shqiptarët myslimanë nuk e perceptonin veten si 
“turq”, por si pjesë e një komuniteti të veçantë etno-kulturor brenda Pera-
ndorisë, i cili synonte autonomi dhe më pas pavarësi. 

Nga ana tjetër, historianë të tjerë, si Nathalie Clayer dhe Noel Mal-
colm, theksojnë kompleksitetin e marrëdhënies midis fesë dhe kombit. 
Ata argumentojnë se përkatësia islame e një pjese të madhe të shqipta-

                                                 
34 Bartl, Peter, Myslimanët shqiptarë në lëvizjen për pavarësi kombëtare (1878–

1912), përkthyer nga gjermanishtja, Tiranë: 8 nëntori, 1986, f. 14-33. 
35 Bartl, Peter, Myslimanët shqiptarë në lëvizjen për pavarësi kombëtare (1878–

1912), f. 14-33. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

192 

rëve nuk pengoi zhvillimin e vetëdijes kombëtare; përkundrazi, në disa 
raste, ajo shërbeu si strategji mbijetese dhe si mjet mobilizimi në rrethana 
të caktuara historike. Figura të rëndësishme të Rilindjes Kombëtare, të 
cilët ishin myslimanë, dhanë kontribut të fuqishëm në afirmimin e kombit 
shqiptar. 

Ndër të tjera, Clayer thekson se paradigma e shekullarizimit shqiptar 
nuk duhet interpretuar si mungesë e fesë, por si një formë historike e 
ndërthurjes së saj me procesin e ndërtimit të kombit. Në këtë kuptim, ajo 
vëren se, veçanërisht pas rënies së komunizmit, në shoqërinë shqiptare 
moderne paradigma e tolerancës fetare ka zëvendësuar atë të indiferen-
cës, duke mundësuar një rishqyrtim më të thellë të rolit të fesë në ndër-
timin e identitetit kombëtar dhe në diskursin publik bashkëkohor.36 

Po ashtu, ekziston edhe një qasje e tretë, e cila e sheh fenë si një 
element identitar që ndërvepron me faktorë të tjerë, si gjuha, kultura dhe 
përkatësia territoriale. Sipas kësaj qasjeje, feja nuk shihet as si pengesë, 
as si përparësi, por si një ndër shumë faktorë që ndikuan në ndërtimin e 
identitetit shqiptar, në një kontekst historik të ndërlikuar, ku kufijtë midis 
besimeve dhe përkatësive kombëtare shpesh ishin të lëvizshëm. 

Nuray Bozbora, në librin “Shqipëria dhe nacionalizmi shqiptarë në 
Perandorinë Osmane”, islamizmin e shqiptarëve e përshkruan kështu: 
“Islamizmi i shqiptarëve si proces nuk ishte rezultat i një politike isla-
mizuese zyrtare që ndoqi shteti osman. Po të shprehemi më qartë, shteti 
osman nuk ka ndjekur asnjë politikë të islamizmit të drejtpërdrejtë” 37 . 
Ndërkaq, Vladislav Skariç, duke folur në përgjithësi për përhapjen e isla-
mizmit në Ballkan, thotë: "Kalimi në fenë islame nuk ka qenë i shpejtë. 
Pushtuesit osmanë qenë tolerantë në pikëpamje fetare, dhe rrallë i kanë 
detyruar të krishterët për të kaluar në fenë islame. Të krishterët e kanë 
ndërruar fenë vullnetarisht. Me forcë janë islamizuar fëmijët e krishterë 

                                                 
36 Clayer, Nathalei, “Feja, krijimi i kombit dhe shoqëria,” në Historia e Shqipërisë, 

red. Oliver Jens Schmitt (Tiranë: Botimet Përpjekja / Friedrich Ebert Stiftung, 
2009), f. 121–132. 

37 Bozbora, Nuray, Shqipëria dhe nacionalizmi shqiptar në Perandorinë Osmane. 
Dituria, Tiranë,2002, f. 56. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

193 

që janë marrë për jeniçerë”.38 Një nga interpretimet më të balancuara 
është ajo e George W. Gawrych, i cili, në veprën The Crescent and the 
Eagle, analizon ndërveprimin ndërmjet islamit, identitetit dhe nacionaliz-
mit shqiptar gjatë periudhës osmane të vonë. Gawrych e sheh islamizimin 
si një mekanizëm integrimi në strukturat e shtetit osman, por edhe si një 
mjet për ruajtjen e kohezionit shoqëror dhe moral. Për të, Sami Frashëri 
mishëronte këtë identitet të dyfishtë - osman dhe shqiptar - ku feja nuk 
paraqitej si pengesë, por si një themel etik i nacionalizmit shqiptar.39 

Në një polemikë me qasjet laike dhe komuniste, Hasan Kaleshi for-
muloi në vitin 1975 një kundërrëfim sunit: sipas tij, islamizimi shpëtoi 
shqiptarët nga asimilimi sllav dhe grek, duke u bërë një garanci për mbi-
jetesën etnike dhe kulturore. Për Kaleshin, myslimanët sunitë përbënin 
bërthamën e kombit shqiptar, dhe islamizimi nuk duhej parë si “orien-
talizëm prapambeturie”, por si një mburojë kundër kolonializmit ortodoks 
ballkanik.40 Në këtë linjë zhvillohet edhe ideologjia e Pashko Vasës, i cili 
artikuloi formulën e njohur: “Feja e shqiptarit është shqiptaria”. Siç vëren 
Uğur Bahadır Bayraktar, kjo nuk ishte thjesht një shprehje retorike, por 
një strategji ideologjike për të kapërcyer përçarjet fetare dhe për të 
ndërtuar një vetëdije unifikuese mbi bazën e gjuhës, zakoneve dhe autok-
tonisë. Vasa meriton vlerësim për përpunimin e një modeli laik shqiptar 
të nacionalizmit, ku feja nuk përjashtohet, por tejkalohet përmes koncep-
tit të përkatësisë kombëtare universale.41 

Sipas Oliver Jens Schmitt, islamizimi i shqiptarëve duhet analizuar 
larg mitologjive nacionaliste dhe diskurseve ideologjike. Ai argumenton 

                                                 
38 Skarić, Vaso, cituar te Noel Malcolm, Bosnia: A Short History (London: Mac-

millan, 1994), xx. 
39 Po aty, f. 8–10. 
40 Kaleshi, Hasan, “Konvertimi i shqiptarëve në fenë islame dhe roli i tij në for-

mimin e identitetit etnik,” Gjurmime albanologjike 5 (Prishtinë: Instituti 
Albanologjik, 1975), f. 45–63. 

41 Bahadır Bayraktar, Uğur “Mythifying the Albanians: A Historiographical Discu-
ssion on Vasa Efendi’s ‘Albania and the Albanians,’” Balkanologie, Vol. XIII, nr. 
1–2 (2011), f. 2. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

194 

se ndalimi i gjuhës shqipe nga Porta e Lartë dhe mungesa e një politike 
arsimore kombëtare krijuan një hendek mes elitave osmane dhe popullsi-
së shqiptare. Schmitt e sheh rolin e islamit si përbërës të një identiteti të 
shumëfishtë: fetar, provincial dhe kombëtar. Ai kundërshton qasjen që e 
trajton islamin si element “të huaj”, duke theksuar se për shqiptarët mys-
limanë, islami ishte një formë lokale e modernitetit politik dhe kulturor, 
dhe jo një pengesë për evropianizimin e tyre.42 

Në përgjithësi, debati mbi islamizimin dhe identitetin kombëtar 
shqiptar tregon se historia e shqiptarëve nuk ndjek një model linear ose 
asimetrik midis fesë dhe kombit, por një proces kompleks ndërveprimesh 
ku feja, gjuha dhe politika u shkrinë në mënyrë të ndërsjellë. Nga Bartl-i 
dhe Gawrych-i, që e panë islamin si komponent kulturor të kombformi-
mit, te Blumi dhe Clayer, që e konceptuan si hapësirë të agjencisë lokale 
dhe të identitetit të lëvizshëm, e deri te Kaleshi dhe Schmitt, që e trajtojnë 
si fushë rivalitetesh ideologjike - të gjitha këto qasje dëshmojnë se isla-
mizimi i shqiptarëve nuk mund të reduktohet në një narrativë të vetme, 
por përfaqëson një përvojë unike ballkanike, ku feja dhe kombësia bash-
këjetuan dialektikisht në formësimin e identitetit modern shqiptar. Sipas 
Isa Blumit, Ballkani Perëndimor përbënte një nga hapësirat më dinamike 
të ndërthurjes ndërmjet botës islame, asaj osmane dhe Evropës Juglindore 
gjatë periudhës së hershme moderne. Në këtë kuptim më të gjerë transna-
cional, Perandoria Osmane jo vetëm që formësoi zhvillimet politike, 
shoqërore dhe ekonomike të rajonit, por u ndikua gjithashtu prej tyre, du-
ke reflektuar karakterin e saj si strukturë e hapur dhe e ndërlidhur globa-
lisht. Shumë prej elitave dhe komuniteteve lokale, përfshirë shqiptarët, 
ishin pjesë aktive e qarkullimit të ideve, njerëzve dhe praktikave kultu-
rore. Kjo dëshmon se islamizimi dhe identiteti shqiptar nuk duhet kuptuar 
si fenomene të izoluara provinciale, por si pjesë e një procesi më të gjerë 

                                                 
42 Schmitt, Jens Oliver, „Die Islamisierung unter den Albanern – zwischen Forschu-

ng, Fragestellung und Diskurs“, f. 246. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

195 

të ndërveprimit midis globales dhe lokales, në kuadër të botës osmane 
dhe modernitetit evropian.43 

Konteksti historik i islamizimit  

Procesi i islamizimit në trojet shqiptare përbën një nga fenomenet më 
të ndërlikuara të historisë fetare dhe shoqërore gjatë periudhës osmane. 
Historiani gjerman Peter Bartl e përshkruan islamizimin si një proces 
gradual dhe kompleks, i cili filloi pas pushtimit osman dhe u intensifikua 
në shekujt XVI-XVII. Ai thekson se për shumicën e shqiptarëve, kalimi 
në fenë islame ishte një strategji mbijetese dhe përshtatjeje në kushtet e 
një shteti që privilegjonte myslimanët në administratë, taksa dhe të drejta 
ligjore. Sipas Bartl-it, islamizimi nuk ishte thjesht një akt fetar, por një 
proces shoqëror që integronte shqiptarët në strukturat osmane të pushtetit, 
duke krijuar një elitë të re myslimane (bejlerë, spahinj, funksionarë) që 
luajti rol kyç në ruajtjen e rendit dhe përfaqësimin e interesave lokale. Në 
këtë linjë, sipas Skendit, myslimanët shqiptarë përbënin një faktor të rë-
ndësishëm në administratën osmane, por me kalimin e kohës lidhjet e 
tyre me Stambollin dobësuan. Kjo ndodhi me reformat e Tanzimatit dhe 
centralizimin e perandorisë, të cilat kufizuan autonominë lokale dhe inte-
resat e bejlerëve shqiptarë, duke i shtyrë ata të afrohen më shumë me 
idetë për autonomi dhe identitet kombëtar.44 Në fakt, Skendi thekson se 
elitat shqiptare, veçanërisht myslimane, shfrytëzuan identitetin fetar në 
mënyrë pragmatike, për të mbajtur një ekuilibër midis besnikërisë ndaj 
Perandorisë Osmane dhe aspiratave për autonomi kombëtare.45 Kjo qasje 
i lejoi shqiptarët të shmangnin stigmatizimin politik, i cili shpesh i sho-
qëronte lëvizjet e krishtera në Ballkan, si dhe të fitonin mbështetje brenda 
strukturave osmane.46 

                                                 
43 Blumi, Isa. Reinstating the Ottomans: Alternative Balkan Modernities, 1800–

1912. New York: Palgrave Macmillan, 2011, f. 44 
44 Skendi, Stavro, The Albanian National Awakening, f. 25–26. 
45 Skendi, Stavro, The Albanian National Awakening, f. 41–42. 
46 Ibid., 59. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

196 

Sipas Peter Bartl, procesi i islamizimit nuk duhet parë vetëm si pasojë 
e presioneve politike dhe fiskale të Perandorisë Osmane, por edhe si një 
proces kulturor ndërmjetësues që përfshiu shtresa të ndryshme të shoqë-
risë shqiptare.47 Në shumë rajone të Shqipërisë së Veriut dhe të Kosovës, 
kalimi formal në fenë islame nuk shoqërohej me braktisje të menjëher-
shme të besimeve të mëparshme krishtere. Në fshatrat Binçë, Stubëll, 
Vernakollë dhe Karadak (kazaja e Gjilanit), një pjesë e konsiderueshme e 
banorëve, të regjistruar nga administrata osmane si myslimanë, vazhdo-
nin të ruanin ritet, traditat dhe strukturat kishtare, madje nën drejtimin e 
priftit lokal, Antonio Markoviq, i cili udhëhiqte këto komunitete në Malet 
e Karadakut.48 Ky fenomen, i njohur si kriptokristianizëm, përbën një nga 
format më të sofistikuara të mbijetesës fetare në Ballkanin Perëndimor, 
ku identiteti zyrtar mysliman dhe ai i krishterë bashkëjetonin brenda të 
njëjtës hapësirë shoqërore.49 Sipas burimeve të shekujve XVII-XIX, auto-
ritetet osmane shpesh tregonin tolerancë ndaj këtyre bashkësive për sa 
kohë që ato nuk deklaronin publikisht përkatësinë e tyre të krishterë. Me-
gjithatë, rastet e zbulimit të tyre sillnin ndëshkime të rënda, duke për-
fshirë internime në Anadoll dhe konfiskime pasurish.50 Për këtë arsye, 
kriptokristianët shpesh ishin të detyruar të deklaroheshin myslimanë në 
regjistrat zyrtarë, ndërsa në jetën private vazhdonin të praktikonin ritin 
katolik ose ortodoks. 

Kisha Katolike Shqiptare, e cila gjatë shekullit XVII përballej me një 
valë të gjerë islamizimi, reagoi në mënyrë të organizuar përmes Koncilë-
ve Kombëtare. Më i rëndësishmi ndër ta ishte koncili i vitit 1703, i thirrur 
nga Kryepeshkopi i Tivarit, Vincenc Zmajeviq. Ky koncil kishte për që-
llim ndalimin e kalimeve në fenë islame dhe ringjalljen e jetës kishtare 

                                                 
47 Bartl, Peter, Myslimanët shqiptarë në lëvizjen për pavarësi kombëtare 1878–1912 

(Tiranë: Dituria, 2001), f. 120. 
48 Po aty, f. 120–121. 
49 Stadtmüller, Georg, Islamizmi në Shqipëri dhe në Ballkanin Perëndimor, (Vjenë: 

Böhlau, 1957), f. 421 
50 Bartl, Peter, Myslimanët shqiptarë, f. 121. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

197 

shqiptare pas një periudhe të gjatë nën shtypje osmane.51 Në fjalën e hap-
jes, Zmajeviqi theksoi se “duhet të punojmë për të mirën, të përmirësoj-
më të këqijat tona dhe të forcojmë lidhjet shpirtërore mes nesh”, duke 
theksuar nevojën për unitet fetar dhe kombëtar përballë rrezikut të asi-
milimit osman.52 Megjithatë, edhe pas këtij koncili, Kisha nuk arriti të 
ndalojë tërësisht fenomenet e konvertimit. Vetëm në mesin e shekullit 
XVIII, me Enciklikën e Papës Benedikt XIV (1754), u mundësua pranimi 
i kriptokristianëve në sakramente, si një hap i domosdoshëm për t’i rik-
thyer ata në gjirin e Kishës.53 Bartl vëren se ky vendim përbënte një 
kompromis teologjik me realitetin social shqiptar, ku kufijtë midis fesë, 
përkatësisë etnike dhe statusit shoqëror ishin të paqartë. Në studimin e tij 
Die Kirchenzustände im türkischen Albanien. Ein geistlicher Visitations-
bericht über die Diözese Alessio aus dem Jahre 1753, Bartl përshkruan 
hollësisht shtrirjen e islamizimit, dobësimin e strukturave kishtare dhe 
fenomenin e kriptokristianizmit si një formë të mbijetesës fetare. 

“Një nga dëshmitë më të vlefshme për procesin e islamizimit dhe 
dobësimin e strukturave kishtare vjen nga raporti i vizitës baritore të ipe-
shkvit Antonio Kryezezi në dioqezën e Lezhës, më 1753, të botuar nga 
Peter Bartl. Raporti tregon se përhapja e islamit kishte arritur kulmin në 
shekullin XVIII, ndërkohë që Kisha Katolike përpiqej të ruante bash-
kësitë e saj “in partibus infidelium” përmes Kongregatës de Propaganda 
Fide. Bartl evidenton edhe fenomenin e kriptokristianizmit, ku shumë fa-
milje shqiptare regjistroheshin si myslimane, por në jetën private vazhdo-
nin të ushtronin ritin e krishterë.”54 
                                                 
51 Stadtmüller, Georg, “Koncili Kombëtar Shqiptar i vitit 1703,” Orientalia 

Christiana Periodica 2 (1956): f. 177. 
52 Relacioni i Frang Bardhit mbi gjendjen fetare dhe shoqërore të Shqipërisë së 

Veriut, botuar nga Injac Zamputi, Buletin për Shkencat Shoqërore 2 (1956): f. 177 
53 “Decretum de receptatione neophytorum”, Benedikt XIV, Vatikan, 1754, cit. te 

Bartl, Myslimanët shqiptarë, f. 121. 
54 Peter Bartl – “Die Kirchenzustände im türkischen Albanien. Ein geistlicher Visita-

tionsbericht über die Diözese Alessio aus dem Jahre 1753”, f. 1, 
https://albanisches-institut.ch/wp-content/uploads/2022/05/bartl-
Krichenzustaende.pdf. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

198 

Ky dualizëm fetar pasqyron natyrën tranzitore të identitetit fetar 
shqiptar gjatë periudhës osmane, ku konvertimi shpesh shërbente si 
strategji mbijetese dhe jo si një akt i imponuar politikisht. 

Bartl konstaton se kriptokristianizmi mbeti një dukuri e qëndrueshme 
deri në fillim të shekullit XX, veçanërisht në Shqipërinë e Veriut dhe të 
Mesme. Ai nuk ishte vetëm një formë e mbijetesës fetare, por edhe një 
shprehje e qëndrueshmërisë kulturore shqiptare ndaj presionit osman, 
duke krijuar një identitet të ndërmjetëm - as plotësisht mysliman, as 
plotësisht i krishterë, por thellësisht shqiptar.55 

Lidhur me procesin e islamizimit të shqiptarëve, historiani Konstatin 
Jireçek shkruan: ‘Duke filluar nga viti 1450, shumë shqiptarë u shpërngu-
lën drejt Italisë. Pasardhës të familjes Dukagjini, të cilët mbetën në fenë 
katolike, u vendosën në Venedik dhe Ankonë deri në shekullin XVII. 
Ndërkohë, anëtarë të tjerë të aristokracisë vendosën të qëndrojnë në atdhe 
dhe të përqafojnë fenë islame - për shembull, Arianitët, Muzakajt, Topia-
jt, Dukagjinët dhe të tjerë. Te popullsia shqiptare, feja islame u përhap 
më shpejt se te bullgarët, serbët apo grekët. Shumë shqiptarë që konver-
tuan në islam arritën pozita të larta në hierarkinë e Perandorisë Osmane.” 

Sipas Nathalie Clayer, elementi mysliman u përforcua gjatë viteve 
1876-1878 me mbërritjen e muhaxhirëve - myslimanë sllavë, turq, tarta-
rë, çerkezë dhe shqiptarë - që largoheshin nga Serbia ose nga Bosnja dhe 
Hercegovina.56 Edhe në sanxhakun e Shkodrës, këta myslimanë ruanin 
një identitet të veçantë. Për shembull, sipas konsullit austro-hungarez në 
Mitrovicë, myslimanët sllavë njiheshin me nofkën “boshnjakë”.  

Numri i myslimanëve u rrit edhe për shkak të islamizimit të një pjese 
të popullsisë katolike vendase. Gjatë dekadave të fundit të sundimit os-
man, shqiptarët katolikë të vendosur rishtazi në zonat fushore shfaqnin 
një prirje më të theksuar për t’u konvertuar, siç dëshmojnë burimet ki-

                                                 
55 Bartl, Peter, Myslimanët shqiptarë, f. 121; Noel Malcolm, Kosovo: A Short His-

tory (London: Macmillan, 1998), f. 105–107. 
56 Në lidhje me këtë temë, shih Clayer. Një tjetër valë muhaxhirësh çerkezë ishte ve-

ndosur më parë në Kosovë dhe në Maqedoni, në vitet 1860. (shih: Clayer, 2012, f. 
68!). 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

199 

shtare dhe raportet konsullore të kohës. Sipas Peter Bartl, procesi i isla-
mizimit në Shqipëri “nuk ishte vetëm rezultat i presioneve politike dhe 
fiskale të Perandorisë Osmane, por edhe një proces i ndërmjetësuar kul-
turor që përfshiu shtresa të ndryshme të shoqërisë shqiptare”.57 

Edhe Stavro Skendi thekson se shkaqet kryesore të konvertimit ishin 
“dëshira për t’u shmangur nga pagesa e taksave, përfitimet materiale në 
një sistem ku baza shoqërore ishte feja dhe jo kombësia, si dhe mungesa 
e një kleri të arsimuar që të përmbushte nevojat shpirtërore të popull-
sisë”.58 

Siç vëren Dritan Egro, mungesa e një kishe kombëtare dhe dobësimi i 
strukturave kishtare pas pushtimit osman krijuan terren për një proces të 
gjatë dhe të fragmentuar të konvertimit, ku faktorët ekonomikë dhe 
socialë luajtën rol më të madh sesa imponimi politik.59 

Në këtë kuptim, mund të konstatohet se procesi i islamizimit të shqi-
ptarëve u ndikua dukshëm nga faktorë të ndryshëm institucionalë dhe 
shoqërorë pas pushtimit osman. Mungesa e një kishe kombëtare shqip-
tare, që do të mund të ruante unitetin shpirtëror dhe kulturor të popullsisë 
vendase, krijoi një boshllëk institucional, duke lehtësuar depërtimin e 
strukturave fetare islame.60 Siç vëren Jacques, “nga të gjitha kombësitë e 
Ballkanit, vetëm shqiptarët mungonin një unitet të brendshëm fetar të 
fortë. Greqia ishte plotësisht ortodokse, po ashtu edhe Vllahia (Rumania), 
Bullgaria dhe Serbia; ndërkohë Kroacia dhe Dalmacia i përkisnin traditës 
latine. Shqipëria, përkundrazi, ndodhej në vijën kufitare midis sferës së 

                                                 
57 Bartl, Peter, Der Islam auf dem Balkan (15.–19. Jahrhundert), Wiesbaden: Harra-

ssowitz, 1992, f. 87–88. 
58 Skendi, Stavro, The Albanian National Awakening, f. 20–21. 
59 Egro, Dritan, Islam in Albanian Lands during the First Two Centuries of the 

Ottoman Rule (PhD diss., Bilkent University, 2003), f. 11–13. 
60 Këtë tezë ma kishe thënë për herë të parë historiani gjerman Holm Sundhaussen, 

gjatë një diskutimi në Leipzig, 2003. Edhe studiuesi amerikan Edwin E. Jacques 
përfaqëson këtë tezën e mungesës së unitetit fetar në Shqipëri, si arsye kryesore që 
favorizoi islamizimin masiv të shqiptarëve. Shih: E. Jacques, Edwin, Islamizimi i 
Shqipërisë nën Truqi, f. 124-125! 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

200 

Kishës Lindore dhe asaj Perëndimore. Luftërat dhe intrigat rreth Illyri-
cum Sacrum ndanë shqiptarët në dy kampe, katolikë dhe ortodoksë. Kë-
shtu, turqit (osmanët, shënim S.U.) nuk u përballën me një bllok fetar të 
bashkuar në Shqipëri, siç ndodhi në vendet e tjera të rajonit.”61. 

Dobësimi i institucioneve kristiane - sidomos i Kishës Katolike në 
veri dhe i asaj Ortodokse në jug - pasoi rënien e autonomisë së tyre, kon-
fiskimin e pasurive dhe varësinë nga hierarkitë jashtë hapësirës shqiptare 
(Vatikan, Patriarkana e Kostandinopojës). Kjo dobësi strukturore krijoi 
një terren të favorshëm për transformime graduale të besimit fetar në 
nivel lokal. 

Megjithatë, islamizimi nuk ndodhi si rezultat i një fushate të dhunsh-
me të organizuar, por si një proces i gjatë dhe kompleks, i lidhur ngushtë 
me faktorë socio-ekonomikë dhe juridikë. Përfitimet materiale dhe ligjore 
që gëzonin myslimanët - përjashtimi nga disa taksa, mundësia për të po-
seduar prona, avancimi në administratën osmane dhe mbrojtja nga statusi 
inferior i “të pabesëve” (dhimmi) - nxitën pjesë të popullsisë drejt kon-
vertimit. Në këtë mënyrë, kalimi në Islam shpesh përfaqësonte jo një akt 
bindjeje të imponuar, por një strategji mbijetese dhe përshtatjeje ndaj re-
ndit të ri politik dhe ekonomik të Perandorisë Osmane. Rezultati ishte një 
proces i ndërthurur, ku motivet shpirtërore, sociale dhe pragmatike u 
shkrinë në një dinamikë të vetme transformimi kulturor dhe shoqëror. 

Konvertimi fetar shpesh përbënte përmbylljen e një procesi të gjatë 
dhe gradual. Fillimisht, fshatarët katolikë merrnin emra myslimanë dhe 
përvetësonin disa zakone të traditës islame, përpara se të kryenin hapin 
përfundimtar drejt konvertimit zyrtar. Ky proces zhvillohej në një mjedis 
shoqëror ku feja dominante - islami - gëzonte status superior, ndërsa ide-
ntiteti shqiptar, sidomos në zonat rurale, shpesh përputhej me përkatësinë 
myslimane. 

Në këtë frymë, në fshatin Dobridol, një i moshuar i tha një misionari 
të huaj: “Të jesh i krishterë këtu tashmë është turp; të vjetërve ndoshta u 

                                                 
61 Shih: E. Jacques, Edwin, Islamizimi i Shqipërisë nën Turqi, f. 124! 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

201 

mbetet të vdesin si të krishterë, por të rinjtë duan të jenë vetëm turq (mys-
limanë) dhe presin rastin të deklarohen si të tillë.”62 

Sipas konsullit Krajewski, Islami shihej si fe e njerëzve të lirë, në ko-
ntrast me krishterimin, i cili lidhej shpesh me skllavërinë. Kjo formonte 
një identitet mysliman të fortë, mirëpo jo domosdoshmërisht të lidhur me 
praktikimin rigoroz të fesë. Në disa zona të Kosovës, fshatarët nuk kry-
enin rregullisht faljet, por ruanin rite simbolike si synetllëku dhe agjërimi 
gjatë Ramazanit, që shpreheshin si tregues i përkatësisë së tyre fetare. 

Diskursi i Rilindjes Kombëtare: nga feja te kombi  

Të paktën që nga koha e sundimit osman, kur ndarjeve fetare u jepej 
një rëndësi e madhe politike në sistemin osman të miletit, feja ka qenë një 
faktor i rëndësishëm i identitetit në Ballkan. Gjatë periudhës moderne të 
nacionalizmit, ajo ka ndikuar fuqimisht mbi mënyrat me të cilat kombet e 
ndryshme të Ballkanit e kanë përfytyruar veten: mitet fetare, doktrinat, 
imazhet dhe simbolet, që janë përfshirë në debatin nacionalist ballkanik. 

Gjithsesi, nacionalizmi shqiptar ka një veçori në krahasim me mo-
delin e përbashkët ballkanik të mbivendosjes së identitetit etnik dhe fetar, 
si dhe me nacionalizmin e frymëzuar nga feja: megjithëse ideologët 
kombëtarë shqiptarë janë përpjekur ta “shenjtërojnë” kombin, rezultati 
ishte krejt i ndryshëm nga shumica e nacionalizmave të tjera ballkanike. 
Për shembull, ndryshe nga nacionalizmi serb, ku identitetet fetare dhe 
etnike shkrihen, nacionalizmi shqiptar i sotëm nuk ka lidhje të fuqishme 
me fenë. 

Lëvizja kombëtare shqiptare u ndesh që në fillim me një situatë nda-
rjesh të mëdha të brendshme, fetare, meqenëse shqiptarët i përkasin tre 
besimeve të ndryshme: islamizmit, ortodoksisë dhe katolicizmit.  

Duhet theksuar se elitat myslimane shqiptare luajtën një rol thelbësor 
në procesin e Rilindjes Kombëtare, duke u bërë faktorë kyç në formësi-
min e ideve modernizuese dhe në ndërtimin e vetëdijes kombëtare. Ndër-

                                                 
62 Clayer, Nathalie, Në fillet e nacionalizmit shqiptar: Lindja e një kombi me shu-

micë myslimane në Evropë, përkth. Aurel Puto (Tiranë: AIIS, 2009), f. 41–42. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

202 

veprimi midis trashëgimisë osmane dhe identitetit kombëtar shqiptar 
krijoi një model unik, që shërbeu si urë lidhëse ndërmjet procesit të 
islamizimit dhe zhvillimit të ndërgjegjes kombëtare. 

Sipas Peter Bartl, islamizimi - përkundër perceptimeve negative të di-
sa autorëve më të hershëm - nuk e pengoi, por shpesh e favorizoi formi-
min e identitetit kombëtar shqiptar. Ai kontribuoi në krijimin e një elite të 
re, të arsimuar dhe të lidhur me administratën osmane, e cila më vonë 
luajti një rol vendimtar në lëvizjen për pavarësi.63 Përmes figurave të 
shquara si Sami dhe Abdyl Frashëri, Ismail Qemali dhe Mehdi Frashëri, u 
bë i mundur kalimi nga identiteti fetar drejt ndërgjegjes kombëtare, ku 
islami u interpretua jo si pengesë për modernitetin evropian, por si pjesë e 
trashëgimisë kulturore dhe e identitetit historik shqiptar. 

Siç vëren Schmitt, shqiptarët përbëjnë kombin e vetëm indigjen kry-
esisht mysliman në Evropë, përveç boshnjakëve.64 Ky fakt ka ndikuar në 
mënyrën se si është ndërtuar vetëdija historike shqiptare, ku përkatësia 
islame nuk u përjetua si kundërvënie ndaj identitetit kombëtar, por si pje-
së përbërëse e tij. Kështu, ndryshe nga fqinjët ortodoksë, elitat shqiptare 
ndërtuan një identitet shekullar, por pa përjashtuar dimensionin fetar nga 
trashëgimia kulturore kombëtare. 

Dallimet fetare shkaktuan gjithsesi ndarje brenda shoqërisë shqiptare, 
duke krijuar pengesa të mëdha për unitetin kombëtar në fund të shekullit 
XIX. Rreziku i këtyre ndarjeve u thellua nga fakti që shumë klerikë të 
lartë tentuan ta përcaktonin karakterin etnik të besimtarëve të tyre jo si 
shqiptarë, duke penguar kështu zhvillimin e ndërgjegjes kombëtare. Për 
shembull, gjatë periudhës së fundit osmane, shqiptarët ortodoks në jug iu 

                                                 
63 Bartl , Peter, “Die Kirchenzustände im türkischen Albanien. Ein geistlicher 

Visitationsbericht über die Diözese Alessio aus dem Jahre 1753”, f. 1: Për pro-
blemin e islamizimit, më gjerësisht shih: Georg Stadtmüller, “Die Islamisierung 
bei den Albanern”, në: Jahrbücher für Geschichte Osteuropas, seri e re, vëll. 3 
(1955), f. 404–429; si dhe Peter Bartl, “Die albanischen Muslime zur Zeit der 
nationalen Unabhängigkeitsbewegung (1878–1912)”, f. 15–111! 

64 Schmitt, Jens Oliver, „Die Islamisierung unter den Albanern – zwischen Fors-
chung, Fragestellung und Diskurs“, f. 246 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

203 

nënshtruan procesit të helenizimit, ndërsa myslimanët tradicionalisht 
sunit cilësoheshin si “turq”. 

Prandaj, nga fundi i shekullit XIX, u bënë përpjekje të vazhdueshme 
për të neutralizuar trashëgiminë kulturore dhe politike të përçarjeve fe-
tare. Meqenëse asnjëri nga besimet fetare nuk ishte në gjendje t’i bashko-
nte të gjithë shqiptarët mbi një platformë fetare, mjeti kryesor i unitetit 
kombëtar u bë gjuha: gjuha shqipe, shumë e dallueshme nga gjuhët e fqi-
njëve të saj të drejtpërdrejtë (sllave dhe greke), dhe e vetmja që mund t’i 
ngushtonte dallimet midis identiteteve të ndryshme fetare dhe krahinore. 
Skendi vëren se ndarjet fetare ishin ndër pengesat më serioze në rrugën 
drejt formimit të një vetëdijeje kombëtare, pasi shqiptarët ishin të ndarë 
në tri besime të ndryshme: myslimanë, ortodoksë dhe katolikë.65 Megjith-
atë, lëvizja kombëtare arriti t’i kapërcejë këto ndarje duke e ngritur 
gjuhën dhe përkatësinë etnike mbi fenë, veçanërisht përmes figurave si 
Sami Frashëri dhe Pashko Vasa, të cilët përfaqësonin shembuj të qartë të 
sintezës ndërmjet islamit, krishterimit dhe nacionalizmit shqiptar.66 

Feja si burim i identitetit të përbashkët 

Në shkrimet perëndimore të kohës, shqiptarët paraqiteshin si një po-
pull “barbar”, luftëtarë të lirë dhe të izoluar në male - një imazh që mbeti 
i qëndrueshëm gjatë shekujve. Qysh në fillim të shekullit XIX u përme-
ndën edhe identitete të brendshme shqiptare, përfshirë ato fetare, por 
ndarja fetare shpesh nënvlerësohej. Perëndimorët e shihnin islamin në 
Ballkan si të huaj, sipërfaqësor apo të ndryshëm nga islami arab e turk, 
pasi myslimanët e Ballkanit konsideroheshin evropianë. Shqiptarët, sido-
mos myslimanët, përshkruheshin si formalë në praktikimin e fesë dhe 
shpesh theksohej se ishin “së pari shqiptarë”. Leake e lidhte konvertimin 
në islam me arsye politike dhe përfitime, ndërsa Hahn e përshkruante 
fenë tek shqiptarët në mënyrë më të nuancuar.67 Siç thekson Stavro Ske-

                                                 
65 Skendi, Stavro, The Albanian National Awakening, f. 43. 
66 Ibid., f. 49–50. 
67 Clayer, Nathalie, Në fillimet e nacionalizmit shqiptar, f. 151. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

204 

ndi, lëvizja kombëtare shqiptare nuk kishte një bazë fetare, por kombë-
tare. Ajo synonte bashkimin e shqiptarëve përtej ndarjeve konfesionale, 
duke e bërë gjuhën elementin themelor të identitetit kombëtar. Kjo stra-
tegji shpjegon pse rilindësit shqiptarë, përfshirë edhe myslimanët sumicë, 
e panë të domosdoshme që feja të mbetej çështje private, ndërsa shqip-
taria të bëhej “feja e përbashkët’ e kombit.68 

Peter Bartl e sheh islamizimin e shqiptarëve si një proces historik ko-
mpleks, jo të imponuar me dhunë, por të ndikuar nga faktorë të shumtë 
socialë, ekonomikë, politikë dhe kulturorë. Ai argumenton se islamizimi 
u zhvillua gradualisht dhe në mënyrë pragmatike, duke qenë më shumë 
një formë përshtatjeje ndaj realitetit të Perandorisë Osmane sesa një 
ndryshim i menjëhershëm besimi.69 Sipas Bartlit, shqiptarët e përqafuan 
fenë islame shpesh për arsye ekonomike dhe juridike, si shmangia e taks-
ave të rënda që rëndonin mbi të krishterët (xhizje, haraç), përfitimi nga 
statusi juridik i myslimanëve, si dhe për të siguruar stabilitet dhe avanta-
zhe të tjera brenda strukturave të Perandorisë Osmane. 

Në përgjithësi, procesi i islamizimit, përveç dimensionit të tij fetar, 
përfaqësoi edhe lindjen e një identiteti të ri kulturor dhe etik, që ndërthu-
rte elemente të trashëgimisë ilire, bizantine dhe osmane. Ky identitet i ri 
nuk duhet parë si një konstrukt i imponuar nga jashtë, por si rezultat i një 
procesi të brendshëm përshtatjeje dhe transformimi, përmes të cilit shqip-
tarët krijuan forma të reja të bashkëjetesës dhe vetidentifikimit brenda 
kuadrit të Perandorisë Osmane. Në këtë kontekst, kultura islame luajti një 
rol unifikues, duke ofruar një kornizë të përbashkët etike, gjuhësore dhe 
shoqërore, që kontribuoi në tejkalimin e ndarjeve tradicionale fetare dhe 
krahinore. Si pasojë, islamizimi veproi më tepër si faktor integrues sesa 
përçarës, duke krijuar një hapësirë simbolike ku vlerat e solidaritetit, 
mikpritjes dhe respektit ndaj tjetrit morën përmbajtje të re morale dhe 

                                                 
68 Skendi, Stavro, The Albanian National Awakening, 1878–1912 (Princeton: 

Princeton University Press, 1967), f. 35–36. 
69 Bartl, Peter, , Myslimanët shqiptarë në lëvizjen për pavarësi kombëtare (1878-

1912), f. 24-35. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

205 

kulturore.70 Ky proces mund të kuptohet më qartë në dritën e teorive ba-
shkëkohore mbi identitetin kulturor. Liebkind e përkufizon identitetin 
kulturor si “një ndjenjë përkatësie kolektive, që rrjedh nga ndërveprimi 
mes individit dhe grupit nëpërmjet simboleve, gjuhës dhe përvojave të 
përbashkëta”71 ndërsa P.W. Preston e sheh atë si “një konstrukt dinamik, i 
cili ndërtohet përmes marrëdhënieve të pushtetit, kujtesës historike dhe 
narrativave të përbashkëta.”72 Në këtë kuptim, siç thekson Shehu, islami-
zimi i shqiptarëve nuk mund të reduktohet thjesht në një fenomen fetar, 
por duhet parë si një proces i gjerë kulturor që kontribuoi në formësimin 
e një përkatësie kolektive, duke i dhënë shoqërisë shqiptare një strukturë 
të re kohezioni dhe vetëdijeje historike.73 

Duhet theksuar se nacionalizmi shqiptar, si në Shqipëri ashtu edhe në 
Kosovë, nuk ka qenë asnjëherë i ngjyrosur me motive fetare, gjë që 
përbën një kontrast të qartë me nacionalizmat serb, kroat dhe boshnjak 
(mysliman), të cilët tradicionalisht kanë mbartur ngjyrime të forta kon-
fesionale.74 Kjo veçori laike dhe gjithëpërfshirëse e nacionalizmit shqip-
tar ka përbërë një element themelor të kohezionit kombëtar dhe të unitetit 
kulturor e politik të shqiptarëve, pavarësisht përkatësisë së tyre fetare. 

Ky karakter jo-konfesional u ruajt edhe gjatë viteve 1990, kur, megji-
thëse rreth 90 për qind e shqiptarëve i përkisnin besimit mysliman dhe 
vetëm një përqindje e vogël atij katolik, islamizmi nuk ushtroi ndikim të 
dukshëm në jetën politike apo në diskursin kombëtar.75 Përkundrazi, elita 
politike shqiptare e asaj kohe u tregua jashtëzakonisht e kujdesshme për 

                                                 
70 Clayer, Nathalie, Aux origines du nationalisme albanais, f. 45–49. 
71 Liebkind, Karmela, Ethnic Identity: Making of Self and Group, London: Sage 

Publications, 1989, f. 34. 
72 Preston, P.W., Understanding Modernity: Modern Societies and the Transfor-

mation of Consciousness, Cambridge: Polity Press, 1996, f. 112. 
73 Shehu, Arben, Identiteti kulturor shqiptar: ndërmjet traditës dhe modernitetit, 

Tiranë: Dudaj, 2015, f. 73–76. 
74 Clayer, Nathalie, Religion et Nation chez les Albanais (XIXe–XXe siècles) 

(Istanbul: Isis Press, 2001), f. 45–47. 
75 Malcolm, Noel, Kosovo: A Short History, f. 334–336. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

206 

të ruajtur karakterin laik dhe qytetar të lëvizjes kombëtare, duke shma-
ngur çdo tentativë për fetarizimin e saj. 

Një kujdes i tillë lidhej dhe me propagandën sistematike të Beogradit, 
e cila synonte ta zhvendoste kauzën e Kosovës nga një çështje politike 
dhe kombëtare në një konflikt me përmbajtje fetare, për ta paraqitur në 
arenën ndërkombëtare si një përballje midis “botës islame” dhe “kri-
shterimit evropian”.76 Pikërisht përballë kësaj strategjie dezinformuese, 
diskursi politik shqiptar në Kosovë dhe në diasporë vazhdoi të mbështetej 
mbi parimet e vetëvendosjes, të drejtave të njeriut dhe të demokracisë, 
duke konsoliduar karakterin qytetar, laik dhe gjithëpërfshirës të nacio-
nalizmit shqiptar.77 

Që nga fillimi, ideologët kombëtar kanë propaganduar një lloj “feje 
civile” të shqiptarisë. Nevoja për të tejkaluar dallimet fetare është një 
temë që përsëritet në letërsinë e periudhës së Rilindjes Shqiptare, dhe 
shumë patriotë me prejardhje të ndryshme fetare e shprehën këtë ide në 
mënyra të ndryshme.  

Hahn mendimin për konvertimin e shqiptarëve e paraqet kështu: “Ky 
fakt (që shqiptarët janë konvertuar në islam) duhet të shihet si i veçantë 
për karakterin shqiptar; greku dhe vllahu sakrifikojnë lirinë e tyre politike 
për besimin fetar, kurse shqiptari i nënshtrohet një presioni kaq të madh, 
saqë ai e paguan lirinë me besimin fetar të të parëve të tij. Kjo është e 
vërtetë për racat luftarake, të cilat gjithandej kanë kaluar në islam atje ku 
ka qenë e pamundur të izoloheshin plotësisht dhe të mbeteshin të pavarur 
nën flamurin e kryqit (ai shihet në kurorën e flamujve të Mirditorëve dhe 
të Malësorëve). Nga ana tjetër, dobësia fetare e shqiptarëve myslimanë 
tregohet më së miri nga thënia “aty ku është shpata, aty është besimi”, e 
cila përdoret në bisedat për fenë në kuptimin e frazës: “I kujt është 
sundimi, i atij është edhe feja.”78 

                                                 
76 Mazower, Mark, The Balkans: A Short History (New York: Modern Library, 

2000), f. 128–129. 
77 Vickers, Miranda, Between Serb and Albanian: A History of Kosovo (New York: 

Columbia University Press, 1998), f. 245–247. 
78 Hahn 1854, vell.I: 35, shënimi 72. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

207 

Për shembull, pas aneksimit të Kosovës nga Serbia në vitin 1912, në 
poezinë e tij “Zëri i Flamurit’, poeti i njohur Asdreni i bënte thirrje shqip-
tarëve që “t’iu jepnin fund grindjeve fetare dhe të bashkoheshin me që-
llim që të shpëtonin atë që kishte mbetur nga vendi i tyre.” Kjo thirrje 
kundër përçarjes fetare tregon se dallimet fetare patën rëndësi të madhe 
në Shqipëri: gjatë disa shekujve nën sundimin osman, feja kishte qenë 
burimi kryesor i identifikimit, edhe pse retorika nacionaliste shpesh e 
konsideronte atë si të parëndësishme.79 

Rasti i Lidhjes së Prizrenit (1878) përbën një moment kyç në histo-
rinë e ndërthurjes midis fesë dhe identitetit kombëtar shqiptar. E krijuar 
fillimisht si një lëvizje me ngjyrim islamik për mbrojtjen e tokave osma-
ne nga copëtimi, ajo shpejt mori karakter kombëtar shqiptar, duke treguar 
se përkatësia fetare dhe ajo kombëtare mund të bashkëjetonin në mënyrë 
fleksibile, në varësi të rrethanave historike. Pjesëmarrësit në Lidhjen e 
Prizrenit ishin kryesisht myslimanë, përfaqësues të elitave vendore - ule-
matë, bejlerë, intelektualë dhe prijës ushtarakë - të cilët në fillim e paraqi-
tën qëllimin e tyre si një besnikëri ndaj Perandorisë Osmane. Megjithatë, 
me kalimin e kohës, kërkesat e Lidhjes kaluan nga mbrojtja e kufijve 
osmanë te një projekt i qartë politik për bashkimin e trojeve shqiptare dhe 
për vetëqeverisje. Ky kalim i brendshëm ideor, nga lojaliteti fetar te 
vetëdija kombëtare, dëshmon për dinamikën e ndryshimit që përjetuan 
elitat shqiptare të asaj kohe. Lidhja e Prizrenit shënon gjithashtu një pikë-
nisje të rëndësishme për krijimin e një elite shqiptare me vetëdije kombë-
tare, e cila, megjithëse e formuar brenda një konteksti fetar osman, filloi 
të përdorë konceptin e kombit përtej kufijve të fesë. Studiuesi Nuridin 
Ahmeti, duke folur për rolin e klerit mysliman në ndërgjegjësimin kom-
bëtar, thekson se ideologjia kombëtare në radhët e prijësve fetarë mysli-
manë shqiptarë doli në pah me Lidhjen e Prizrenit (1878), ku “shtresa e 
lartë e udhëheqësve fetarë myslimanë kishte rol domethënës.” Në këtë 
kontekst, Myderriz Ymer ef. Prizreni dhe Hoxhë Hasan Tahsini për-

                                                 
79 Clayer, Nathalie, Në fillimet e nacionalizmit shqiptar, f. 84. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

208 

menden si figura që kontribuuan në nacionalizimin e prijësve fetarë 
myslimanë, duke lidhur çështjen fetare me interesin kombëtar.80 

Në fetvatë e tyre për alfabetin latin, për flamurin dhe për Pavarësinë, 
prijësit fetarë myslimanë u përgjigjën gjithnjë në favor të çështjes kombë-
tare, siç e kërkonin rrethanat e kohës.”81 

Kjo dëshmon harmoninë ndërmjet islamit dhe nacionalizmit shqiptar 
- një argument qendror i kumtesës tënde. Në këtë kontekst, roli i islamit 
ndër shqiptarë nuk duhet reduktuar thjesht në një proces konvertimi, por 
duhet kuptuar si një hap drejt formimit të vetëdijes moderne kombëtare, 
në përputhje me zhvillimet ideologjike të shekujve XIX-XX.82 Përmes 
figurave si Hoxhë Hasan Tahsini, Ymer Prizreni, Hafiz Dalliu dhe Vehbi 
Dibra, islami shqiptar u bë element i integrimit dhe i emancipimit, dhe jo 
i ndarjes fetare. 

Në këtë kuptim, feja nuk u perceptua si element përjashtues, por si 
pjesë e integruar e identitetit kulturor dhe politik shqiptar. Madje, shumë 
nga udhëheqësit e Lidhjes, si Abdyl Frashëri dhe Hasan Prishtina, ishin 
myslimanë që kontribuan në mënyrë aktive në projektin e kombit shqip-
tar dhe në afirmimin e një identiteti të veçantë shqiptar, të dalluar nga i-
dentitetet fetare të fqinjëve. 

Përveç Lidhjes së Prizrenit, edhe lëvizjet kombëtare të mëvonshme - 
si Lidhja e Pejës (1899), Kryengritjet shqiptare të viteve 1908-1912 dhe 
Kongresi i Manastirit (1908) - dëshmojnë një zhvillim të mëtejshëm të 
vetëdijes kombëtare në bashkëjetesë me përkatësitë fetare. Në të gjitha 
këto iniciativa vërehet një tendencë për të artikuluar përkatësinë shqiptare 
si një njësi kulturore, gjuhësore dhe historike, ku feja nuk përbënte pen-
gesë, por në disa raste shërbente edhe si mjet mobilizues dhe bashkues. 

Në këtë kontekst, mund të konstatohet se feja islame, ndonëse histori-
kisht e lidhur me Perandorinë Osmane, nuk e pengoi formimin e vetëdijes 
kombëtare shqiptare. Përkundrazi, shumë shqiptarë myslimanë luajtën rol 

                                                 
80 Ahmeti, Nuridin, Krerët fetarë në Lëvizjen Kombëtare Shqiptare (Prishtinë: 

Instituti Albanologjik, 2017), f. 13. 
81 Ibid., f. 309. 
82 Ibid., f. 12–14. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

209 

kyç në artikulimin dhe mbrojtjen e interesave kombëtare. Kjo dëshmon se 
identiteti shqiptar u ndërtua mbi një bazë pluraliste, ku dallimet fetare u 
vendosën nën hijen e projektit të përbashkët kombëtar. 

Përveç diversitetit etno-gjuhësor, i cili mund të ketë ndihmuar në li-
dhjen midis identitetit kombëtar në formim dhe atij mysliman, duhet the-
ksuar shumësia e identiteteve myslimane dhe kompleksiteti i lidhjeve që 
ishin krijuar mbi bazën e përkatësisë fetare islame. Islami nuk praktikohej 
njëtrajtësisht nga të gjithë besimtarët; në disa zona ndesheshin grupe my-
slimanësh të konvertuar vonë, te të cilët elemente të traditës së mëparsh-
me krishtere bashkëjetonin me praktikat islame.83 Gjithashtu, ekzistonin 
edhe kripto të krishterë, të cilët në jetën publike praktikonin formalisht 
fenë islame, ndërsa në jetën private ruanin ritet dhe besimet e krishteri-
mit.84 

Megjithatë, nuk duhet të mbivlerësohet përmasat dhe rëndësia e këtij 
fenomeni, siç ndodh ndonjëherë në studimet bashkëkohore që synojnë të 
minimizojnë përkatësinë fetare islame ndër shqiptarët myslimanë. Sipas 
burimeve historike, kripto-të krishterët gjendeshin kryesisht në Shqipë-
rinë e Mesme, në krahinën e Shpatit afër Elbasanit, si dhe në disa zona 
kufitare të Malit të Zi, ku proceset e islamizimit kishin qenë më të vonsh-
me dhe më sipërfaqësore krahasuar me rajonet e tjera85. Ata ndodheshin 
gjithashtu në disa zona ndërmjet Shkupit në Maqedoni dhe Gjilanit në 
Kosovë, si dhe në disa fshatra të tjera në pjesën perëndimore të Kosovës 
së sotme.86  

 
 
 
 

                                                 
83 Bartl, Peter, Der Islam auf dem Balkan (15.–19. Jahrhundert, f. 87–89. 
84 Pulaha, Selami, Popullsia shqiptare e Kosoves gjate shekujve XV–XVI (Tiranë: 

Akademia e Shkencave e RPS të Shqipërisë, 1984), f. 213–215. 
85 Skendi, Stavro, The Albanian National Awakening, 1878–1912, f. 21–23. 
86 Clayer, Nathalie, Ne fillet e nacionalizmit shqiptar, f. 41. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

210 

Feja si mburojë identitare në Kosovë 
pas shpërbërjes së Perandorisë Osmane 

Pas rënies së Perandorisë Osmane dhe pushtimit të Kosovës nga ush-
tria serbe në vitet 1912-1913, shqiptarët e kësaj treve u përballën me një 
realitet të ri politik e kulturor, ku identiteti fetar mysliman u bë faktor 
kryesor dallues kundrejt pushtetit të ri ortodoks serb. Në këtë periudhë, 
feja islame ndryshoi rolin e saj thelbësor: nga një komponent institucio-
nal i integruar në administratën osmane, ajo u shndërrua në mjet mbroj-
tjeje të identitetit kolektiv dhe në formë rezistence politike ndaj pushtimit 
të huaj. Në mungesë të strukturave shtetërore kombëtare, institucionet 
fetare mbetën e vetmja formë e organizimit shoqëror për shqiptarët mysl-
imanë në Kosovë, ku hoxhallarët dhe myftinjtë morën vendin e intelektu-
alëve laikë që mungonin.87 

Kleri islam - myftinjtë, hoxhallarët dhe mësuesit e medreseve - morën 
përsipër rolin e elitës kombëtare në mbrojtjen e shqiptarëve të Kosovës. 
Ata ishin shpesh të vetmit me dijen e nevojshme për të komunikuar me 
botën e jashtme përmes lidhjeve fetare me Stambollin dhe për të ruajtur 
një ndjenjë të fortë përkatësie kombëtare. Në mungesë të administratës 
osmane dhe nën presionin e pushtetit serb, islami u bë i vetmi kod kultu-
ror dhe shënjues i dallueshëm që shqiptarët përdornin për t’u veçuar nga 
sllavët ortodoksë dhe për të mbrojtur identitetin e tyre shoqëror.88 Gjatë 
periudhës midis dy luftërave botërore, hoxhallarët dhe myftinjtë u bënë 
bartësit kryesorë të rolit që më parë e kishte luajtur inteligjencia laike e 
Rilindjes Kombëtare. Ata vepruan jo vetëm si autoritete fetare, por edhe 
si udhëheqës moralë dhe kombëtarë, duke përhapur mesazhe për rezis-
tencë dhe duke ruajtur identitetin shqiptar përmes institucioneve fetare.89 

Xhamitë dhe medresetë funksionuan si qendra të rezistencës kulturo-
re, ku përveç mësimeve fetare mësohej edhe gjuha shqipe dhe ruhej kuj-
                                                 
87 Clayer, Nathalie, Aux origines du nationalisme albanais, f. 219–225. 
88 Malcolm, Noel, Kosovo: A Short History (New York: New York University 

Press, 1998), f. 230–233. 
89 J. Fischer, Bernd, Balkan Muslims and Nationalism: The Balkan Wars, 1912–

1913 (London: Hurst & Company, 2008), f. 118–121 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

211 

tesa historike lidhur me Shqipërinë. Në mungesë të shkollave kombëtare, 
mësimi fetar në mejtepe u shndërrua në një mjet edukimi patriotik, duke 
vepruar si mburojë kundër përpjekjeve për asimilim.90 

Pushteti serb, i frymëzuar nga ideologjia e “Serbisë së Madhe” dhe 
nga doktrina e pastrimit etnik, e përdori dallimin fetar si justifikim për 
shtypje, dëbime dhe kolonizime të shqiptarëve myslimanë.91 Përballë kë-
saj politike, shqiptarët e Kosovës e përjetuan islamin si shenjën e fundit 
të vetëdijes historike, një formë përkatësie që i dallonte nga ortodoksia 
serbe dhe që ruante lidhjen me periudhën osmane. 

Në këtë kontekst, përkatësia fetare nuk ishte shprehje fanatizmi, por 
strategji mbijetese dhe rezistence kulturore. Të mbetesh mysliman nën 
pushtimin serb nënkuptonte ruajtjen e dallueshmërisë etnike dhe shman-
gien e presionit për asimilim, i cili synonte zhdukjen graduale të identi-
tetit shqiptar përmes kolonizimeve dhe shpërnguljeve masive drejt 
Turqisë.92 

Në vitet 1920-1930, politika jugosllave e “spastrimit të Kosovës” u 
konkretizua përmes marrëveshjeve dypalëshe midis Beogradit dhe An-
karasë, të cilat parashikonin dëbimin e shqiptarëve myslimanë nën arsy-
etimin e “riatdhesimit fetar”.93 Në këtë klimë represioni, kleri islam u bë 
zëri i ndërgjegjes kombëtare. Hoxhallarët paralajmëronin popullsinë të 
mos binte pre e propagandës zyrtare dhe të mos braktiste tokat e veta, 
shpesh duke paguar me burg ose internim për qëndrimin e tyre.94 

Në shumë vise, imamët e Kosovës mbetën figurat e vetme publike që 
kundërshtonin politikën e kolonizimit dhe ruanin lidhjet shpirtërore me 
Shqipërinë. Në mungesë të një shteti shqiptar që të ndërhynte për mbroj-

                                                 
90 Sulstarova, Enis, Arratisje nga Lindja: Orientalizmi në diskursin shqiptar të 

identitetit kombëtar (Tiranë: Dudaj, 2007), f. 77–79. 
91 Malcolm, Noel, Kosovo: A Short History, f. 246–249. 
92 McCarthy, Justin, Death and Exile: The Ethnic Cleansing of Ottoman Muslims, 

1821–1922 (Princeton: Darwin Press, 1995), f. 199–201. 
93 Puto, Arben, Diplomacia shqiptare 1912–1939 (Tiranë: Toena, 2009), f. 184–188. 
94 Lita, Qerim, “Kleri islam dhe çështja kombëtare në Kosovë (1912–1941),” 

Studime Historike 3–4 (2015): f. 59–66. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

212 

tjen e tyre, feja mbeti institucioni i fundit i qëndrueshëm, i cili siguronte 
kohezion dhe qëndresë morale për komunitetin shqiptar në Kosovë.95 

Në këtë periudhë, islami nuk ishte thjesht një sistem besimi, por edhe një 
identitet politik dhe kulturor që ruajti kohezionin e shqiptarëve të Kosovës 
përballë projektit të asimilimit serb. Feja u bë një vijë ndarëse që garantonte 
mbijetesën kombëtare, ndërsa kleri islam u shndërrua në elitën e vetme 
publike që mbante gjallë kujtesën kombëtare dhe idenë e Shqipërisë etnike. 
Në mungesë të institucioneve kombëtare dhe nën trysninë e një pushteti 
armiqësor, islami u kthye në një kod identitar dhe politik, një formë e 
heshtur e rezistencës dhe e mbrojtjes së qenies shqiptare në Kosovë.96 

Përfundim 

Procesi i islamizimit të shqiptarëve përbën një nga transformimet më 
të rëndësishme dhe komplekse në historinë shoqërore dhe kulturore të po-
pullit shqiptar, me pasoja të thella mbi formimin e identitetit kombëtar. 
Ai nuk ishte thjesht një proces i imponuar nga jashtë, por një fenomen i 
brendshëm, rezultat i ndërveprimit midis politikës, fesë, kulturës dhe stra-
tegjive të mbijetesës. Siç dëshmojnë studimet e Bartl-it, Clayer-it, 
Schmitt-it dhe Blumit, islamizimi u zhvillua gradualisht dhe në mënyrë 
heterogjene, përmes mekanizmave të përshtatjes dhe pragmatizmit shoqë-
ror, duke sjellë një identitet shqiptar të veçantë - hibrid, që ndërthurte 
përkatësinë fetare me ndjenjën e përbashkët etnike dhe gjuhësore. 

Në vend që të përbënte pengesë për afirmimin kombëtar, feja islame u 
shndërrua në një instrument kulturor e identitar që, në mungesë të një 
kishe kombëtare, shërbeu për ruajtjen e strukturave shoqërore, moralit 
publik dhe kohezionit të bashkësisë. Islami shqiptar mori tipare të mo-
deruara dhe sinkretike, duke krijuar një formë origjinale të laicitetit dhe 

                                                 
95 Dauti, Daut, Kosova: Nga Perandoria Osmane në Mbretërinë Jugosllave (1912–

1941) (Prishtinë: AIITC, 2011), f. 91–94. 
96 Clayer, Nathalie, Religion et nation chez les Albanais (XIXe–XXe siècles) (Paris: 

EHESS, 2014), f. 205–210. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

213 

bashkëjetesës ndërfetare, që e dallon përvojën shqiptare nga ajo e ko-
mbeve fqinje. 

Tipari fetar tradicional i shtetit osman u mishërua në sistemin millet, i 
cili shërbeu si mekanizëm qeverisës për komunitetet jomyslimane të pe-
randorisë. Ky sistem garantonte autonominë fetare dhe kulturore të bash-
kësive, por i përjashtonte nga pjesëmarrja në administratën qendrore dhe 
ushtarake. Siç vëren Nuray Bozbora, ky sistem luajti një rol të rëndësi-
shëm në ruajtjen e identitetit kulturor të elementit jomysliman, ndërkohë 
që myslimanët shqiptarë, falë fleksibilitetit fetar dhe aftësisë për t’u për-
shtatur, arritën të integroheshin në hierarkinë osmane dhe të bëhen pjesë 
e elitës administrative e politike të saj. Ky integrim e përgatiti terrenin 
për lindjen e një elite shqiptare, e cila më vonë do të luante rol vendimtar 
në Rilindjen Kombëtare. 

Në këtë kuptim, islamizimi nuk mund të shihet vetëm si proces kon-
vertimi fetar, por si një formë integrimi shoqëror dhe politik brenda 
rendit osman. Myslimanët shqiptarë përfituan nga kontakti me idetë re-
formuese të Perandorisë, duke u bërë bartës të modernitetit administrativ 
dhe politik që do të ushqente vetëdijen kombëtare. Kësisoj, nacionalizmi 
shqiptar nuk përfaqëson një mohim të trashëgimisë osmane, por një tran-
sformim të saj në kushte të reja historike - një proces që shënon kalimin 
nga besnikëria ndaj Perandorisë në vetëdijen e përkatësisë kombëtare. 

Pas shpërbërjes së Perandorisë Osmane dhe pushtimit serb të Kosovës 
(1912-1913), feja islame fitoi një funksion të ri: u bë mburoja kryesore e 
identitetit kombëtar përballë ortodoksisë sllave dhe përpjekjeve të asi-
milimit. Në periudhën midis dy luftërave botërore, kleri islam - myftinjtë, 
hoxhallarët dhe mësuesit e medreseve - u shndërruan në bartësit kryesorë 
të vetëdijes kombëtare, duke ruajtur gjuhën, kujtesën dhe lidhjen shpirtë-
rore me Shqipërinë. Xhamitë dhe mejtepet u bënë qendra të rezistencës 
kulturore e arsimore, ku përkatësia fetare shërbente si mjet dallimi dhe 
vetëpërkufizimi përballë pushtetit ortodoks serb. Në këtë kontekst, ho-
xhallarët u shndërruan në intelektualë të misionit kombëtar - figura që ba-
shkonin rolin e prijësit fetar dhe patriotit kulturor. 

Në këtë fazë, feja u shndërrua nga një shenjues identitar në një element 
të trashëgimisë kulturore dhe të ndërgjegjes kolektive. Siç dëshmon Pashko 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

214 

Vasa me formulën e tij “Feja e shqiptarit është shqiptaria”, Rilindja 
Kombëtare kërkonte kapërcimin e ndarjeve fetare në funksion të bashkimit 
kombëtar. Kjo thënie nuk ishte vetëm një apel moral, por një strategji 
ideologjike që synonte të krijonte një “fe civile” të përbashkët - një 
koncept laik të kombit, ku besimet fetare ruanin dimensionin shpirtëror, 
ndërsa përkatësia shqiptare bëhej vlera supreme e identitetit kolektiv. 

Në plan teorik, procesi i islamizimit duhet parë si pjesë e një cikli të 
gjerë transformimesh që shoqëruan modernizimin e Ballkanit. Në dritën e 
koncepteve të Benedict Anderson, Ernest Gellner, Anthony Smith dhe 
Stuart Hall, kombi shqiptar mund të perceptohet si një “bashkësi e ima-
gjinuar” e ndërtuar mbi baza gjuhësore, historike dhe kulturore, por që 
përfshiu edhe përvojën fetare si pjesë të memories kolektive. Islami, në 
këtë kuptim, nuk u përjashtua nga narrativi kombëtar, por u rishkrua dhe 
u integrua si një element i rëndësishëm i mozaikut identitar të kombit 
shqiptar. 

Sot, trashëgimia e këtij procesi mbetet e dukshme në karakterin plu-
ralist dhe tolerant të shoqërisë shqiptare. Ndryshe nga shumica e naci-
onalizmave ballkanikë, nacionalizmi shqiptar u ndërtua mbi parimin e 
ndarjes së fesë nga përkatësia kombëtare, duke krijuar një model unik të 
laicitetit dhe bashkëjetesës ndërfetare në Evropën Juglindore. Kjo përvojë 
e veçantë historike tregon se islamizimi, larg së qeni pengesë, u bë një 
element i integrimit, i modernitetit dhe i identitetit kolektiv. Siç vëren 
studiuesi Skendi: “Në asnjë vend tjetër të Ballkanit feja nuk u tejkalua 
kaq qartë në emër të identitetit kombëtar sa te shqiptarët’, duke e për-
shkruar këtë si “një arritje e jashtëzakonshme për një popull me tri fe të 
ndryshme, por me një vetëdije të përbashkët kombëtare”97, arrin në përfu-
ndimin studiues Skendi. 

Në përfundim, islamizimi i shqiptarëve nuk përfaqëson një ndërprerje 
me traditën paraosmane, por një proces të integruar transformimi kulturor 
që, përmes ndërthurjes së fesë, pushtetit dhe identitetit, kontribuoi në for-
mimin e një kombi plural, laik dhe modern. Historia e islamizimit është, 
pra, një pjesë thelbësore e historisë së modernitetit shqiptar dhe e 
ndërtimit të vetëdijes kombëtare. 

                                                 
97 Skendi, Stavro, The Albanian National Awakening, f. 301. 



Prof. Dr. Sylë UKSHINI / ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

215 

Prof. Dr. Sylë UKSHINI 
Kadri Zeka University - Gjilan 

THE ISLAMIZATION OF ALBANIANS AND ITS IMPACT 
ON THE PROCESS OF FORMING NATIONAL IDENTITY 

Abstract 
The process of the Islamization of Albanians represents one of the 
most complex and debated phenomena in Albanian history, due to its 
interplay with the dynamics of Ottoman power, local social structures 
and the processes of forming modern national identity. This study 
aims to analyze Islamization not as a unilateral act of religious 
conversion or political imposition, but as a multidimensional social 
process, influenced by political, economic, cultural and geostrategic 
factors, in which Albanians played an active role and were not just 
passive subjects of the Ottoman Empire. 
Drawing on contemporary historiographical and theoretical 
literature, the paper examines the way in which Islamic affiliation 
interacted with language, tradition and historical consciousness in 
the construction of national identity. The analysis shows that 
Islamization did not hinder the formation of Albanian national 
consciousness, but in many cases contributed to the creation of 
political, administrative and intellectual elites that played a key role 
in the National Renaissance and in the processes of state formation. 
The study also highlights the influence of the ideological paradigms 
of the communist period in the reductive interpretation of 
Islamization as a divisive and “oriental” factor, emphasizing the 
need for a critical and interdisciplinary reexamination of this 
process. In this context, Islamization is treated as an integral part of 
a plural, dynamic and historically negotiated Albanian identity, 
where religion and nationality did not exclude each other, but 
coexisted dialectically. The article aims to contribute to the 
historiographical debate on the relationship between religion, 
identity and modernity in the Albanian territories and the Balkans. 

Keywords: Islamization of Albanians, national identity, Albanian 
historiography; religion and nation, National Renaissance 





KUD:	008(496.1)	(05)	
821.512.161‐1(05)	
929(496.1)Ersoy,	M.	A.	

Prof. Dr. Abdulla HAMITI 

MARSHI I PAVARSIS˙ I POETIT 
MEHMET AKIF ERSOJ - EKZALTIM 

SHPIRT˙ROR E KOMB˙TAR I TURQVE 

Abstrakt: 
Mehmet Akif Ersoji, poeti i madh turk me prejardhje shqiptare, 
kujtohet gjithmonë si autor i poezisë Marshi i Pavarësisë, i cili 
me 12 mars 1921 u shpall zyrtarisht himn kombëtar i Turqisë nga 
Kuvendi Popullor turk. 
Në këtë shkrim, i cili përgatitet me rastin e njëqind e katërvjetorit 
të himnit kombëtar të Turqisë, së pari trajtohen Mehmet Akifi dhe 
preokupimet e tij poetike, si dhe idetë e tij fetare dhe kombëtare të 
shpalosura në poezitë e tij. Mehmet Akifi është përshkrues besnik 
i jetës dhe problemeve të shumta me të cilat ballafaqohen mysli-
manët e Turqisë, por edhe ata të mbarë botës. Ai bën kritika të 
shumta edhe ndaj vetë myslimanëve, të cilët fenë e kanë kuptuar 
gabimisht, duke e mbushur me besëtytnira dhe veprime të tjera që 
nuk përkojnë me normat islame. 
Pasi të njihemi shkurtimisht me personalitetin e Mehmet Akifit dhe 
me karakterin e poezisë së tij, do të përpiqemi t’i bëjmë një analizë 
përmbajtësore dhe kuptimore Marshit të Pavarësisë, poezi kjo e 
Mehmet Akifit, e cila është zgjedhur si himn kombëtar i Turqisë. 
Tema e Marshit të Pavarësisë është dashuria ndaj atdheut, lirisë dhe 
fesë. Qëllimi ishte të shkruhej një himn që do t’i motivojë forcat 
turke që luftojnë për pavarësi në të gjithë vendin, dhe të ofrojë ins-
pirim dhe krenari për atdheun e ri që do të ndërtohet pas fitores. 
Fjalët kyçe: Mehmet Akif Ersoji, Marshi i Pavarësisë, Himni kombë-

tar i Turqisë, Poezia patriotike, Identiteti fetar e kombëtar 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

218 

Mehmet Akif Ersoj dhe preokupimet e tij poetike 

Për ta kuptuar Mehmet Akifin duhet të shikojmë historinë islame dhe 
atë osmane, veçanërisht periudhën pas Tanzimatit. Mehmet Akif Ersoji 
ka jetuar në kohën e rrëmujës dhe krizës më të madhe të historisë turke: 
fundi i shekullit XIX dhe fillimi i shekullit XX, i shënuar me kriza, 
luftëra dhe katastrofa të shumta. Akifi ishte dëshmitar i atyre luftërave, 
tmerreve dhe kasaphanave të ndodhura me luftërat ballkanike, pastaj Luf-
ta e Parë Botërore e deri tek Lufta e Pavarësisë që përfundon me shpa-
lljen e Republikës së Turqisë më 1923, të cilat edhe i ka bërë temë të 
poezive të tij. 

Mehmet Akif Ersoj lindi më 20 dhjetor 1873 në mëhallën Sarıgüzel 
në Fatih të Stambollit. Ai ishte djali i Tahir efendiut, profesor në med-
resenë Fatih, me prejardhje shqiptare, i lindur në fshatin Sushicë të rrethit 
të Pejës. Familja ishte tradicionale myslimane. Akifi kreu shkollimin 
fillor dhe të mesëm të ulët (Rüşdiyye Mektebi) në sistemin shtetëror. Një-
kohësisht, në xhaminë Fatih mësonte persishten nga Esad-dede. Në vitin 
1885 u regjistrua në shkollën e mesme administrative (Mülkiyye İdadisi), 
të cilën e braktisi pas vdekjes së babait më 1888, ngjarje që e vuri fami-
ljen përballë varfërisë për shkak të një zjarri që ua kishte djegur shtëpinë. 
Më pas u regjistrua në shkollën e lartë të veterinarisë (Baytar Mektebi), të 
cilën e përfundoi në vitin 1893 si studenti më i mirë. 

Kjo ishte një shkollë profesionale që i mundësoi punësim të menjë-
hershëm si inspektor veterinar në Ministrinë e Bujqësisë, profesion që e 
ushtroi për disa vite në Rumeli, Anadoll dhe Arabi. Mehmet Akifi punoi 
gjithashtu si profesor i letërsisë dhe vazhdoi të shkruante poezi, pasion që 
e kishte nisur qysh nga shkolla e mesme. Ai ishte kryeredaktor i revistës 
javore Sırat-ı Müstakim, e cila më pas, nga numri 183, ndryshoi emrin në 
Sebilürreşad, dhe botohej nga viti 1908 deri më 1966. 

Megjithatë, Akifi që nga fëmijëria kishte marrë mësime fetare dhe 
gjuhën arabe nga babai i tij, duke u shquar si njohës i shkëlqyer i dijeve 
islame dhe i gjuhës arabe. Kjo vërehet qartë edhe në krijimtarinë e tij po-
etike, ku dominon fryma islame; madje shumë nga poemat e tij kanë për 
moto ajete kuranore dhe hadithe profetike. 



Prof. Dr. Abdulla HAMITI / MARSHI I PAVARSISË I POETIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

219 

Mehmet Akifi, poeti që futi realizmin në letërsinë turke, solli përsh-
krimin e drejtpërdrejtë të ngjarjeve të përditshme dhe të problemeve sho-
qërore. Ai qau dhe vajtoi bashkë me myslimanët e botës së përvuajtur e të 
persekutuar, por nuk u kufizua te ndjenja e dhembshurisë: ai shkroi që 
populli, intelektualët dhe pushtetarët të merrnin mësim nga tragjeditë dhe 
të zgjoheshin nga letargjia. Me poezitë e tij, Akifi shfaqet herë pesimist e 
herë optimist, duke tërhequr vëmendjen, por edhe duke ofruar shpresë; 
plot iman, ai i jepte forcë shpirtërore popullit: 

 
Mos thuaj: “Mbaroi kjo punë, qëndresa nuk ka fund!” 
Mos u praps; o popull i ndjerë, shpresën mos e humb! 

 (Fletët, fq. 286)1. 
 
Periudha kur jetoi poeti ishte një kohë e mbushur me bela dhe pro-

bleme, të cilat jo vetëm që i përjetonte populli i Turqisë, por edhe mbarë 
bota myslimane. Të gjitha këto sfida poeti i regjistron në poezitë e tij. Ai 
ishte i vetëdijshëm se këto probleme nuk mund të zgjidheshin menjëherë, 
megjithatë, ai kërkon që njerëzit të zgjohen nga gjendja e gafletit dhe të 
angazhohen me përkushtim, që të paktën gjeneratat e ardhshme të shpë-
tojnë. Në këtë frymë ai klith me fjalë të fuqishme: 

 
O ti meit2 i gjallë? “Dy duar për një kokë!” 
Luaj vendit, pra! Koka është e jotja, dhe duart, të tuat! 
Ndjenjë, jo; lëvizje, jo; dhimbje, jo; mos je ngordhësirë? 
Po më lë pa mend! Ti s’ke qenë i tillë!  

(Fletët, fq. 285). 
 
Sidomos dallohet në luftën kundër padrejtësisë dhe dhunës, e veçmas 

kundër padrejtësisë ndaj stërgjyshërve të tij dhe kundër propagandës, e 

                                                 
1 Mehmet Akif Ersoj, Fletët /Safahat, Përktheu Mithat Hoxha, Logos A, Shkup, 

2006, fq. 285. Në vazhdim vargjet e cituara i shenojmë vetëm me titullin e librit 
dhe faqen. P.sh. (Fletët, fq. 286) 

2 Meit – i vdekur 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

220 

cila nën ndikimin e pushtetit të ri në Turqi, atëherë ishte shumë e gjallë. 
Ndërsa, liria është stil i tij i jetës, dhe ai nuk mund t’i kuptojë ata që i 
robërojnë njerëzit.  

 
Padrejtësinë dhe dhunën s’i duartrokas dot, tiranin kurrë s’e dua,  
Për qejf të asaj që vjen, të shkuarën dot s’e truaj; 

(Fletët, fq. 449) 
 
Me poezitë e tij, Akifi mundohet të mbajë gjallë ndjenjat fetare, besi-

min dhe vlerat morale, por edhe ndjenjat kombëtare, duke i përcjellë ato 
gjeneratave të ardhshme. Në kohën e tij, me depërtimin e modave nga Pe-
rëndimi, kishte filluar tëhuajësimi i shpirtit fetar e kombëtar, prandaj ai e 
lidh atdhedashurinë me imanin. Ai përshkruan edhe mjerimin dhe shkatë-
rrimin, duke përdorur një gjuhë të qartë dhe të kuptueshme, të ëmbël me 
atdhedashuri në emër të fesë, besimit e popullit. Po ashtu, ngjarjet e shë-
mtuara, prishjen e moralit dhe veprimet e ndryshme të pahijshme, të cilat 
i ka vërejtur në shoqërinë turko-myslimane të asaj kohe, i demaskon qartë 
duke klithur për to. Nga kjo natyrë janë shumë nga vjershat e përfshira në 
veprën Safahat, që përmbledh shtatë botimet e poetit.  

Mehmet Akifi i ka kritikuar ashpër myslimanët pikërisht për faktin se 
islamin e kanë kuptuar gabim. Ai vërejti se myslimanët ishin larguar aq 
shumë nga Islami, saqë dështimet e tyre ua atribuonin vetë fesë islame. 
Sipas tij, “shkaku i prapambetjes së myslimanëve është perceptimi i ga-
buar i fesë dhe keqkuptimi i qëllimit të ardhjes së Kuranit në dynja.” 
Edhe pse në kuptimin klasik nuk ishte modernist, për shkak të ideve që 
zhvilloi rreth mendimit islam dhe thirrjes së tij që myslimanët “sa më 
parë” të realizojnë shpëtimin e tyre në kuptimin politik, ai është percep-
tuar si një figurë moderniste.”3 

                                                 
3 Ercan YILDIRIM, Batı Karşıtlığı, Vatan, Millet Bağlamında Akif’in İslâmcılığı, 

në: Vefatının 90. Yılında Mehmet Akif Ersoy Bilgi Şöleni 5, Mehmet Akif Millî 
Mücadele ve İstiklâl Marşı, Türkiye Yazarlar Birliği Yayınları: 43, Ankara, 2011, 
s. 185. 



Prof. Dr. Abdulla HAMITI / MARSHI I PAVARSISË I POETIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

221 

Pra, Akifi, përveç se klith, vajton e ankohet, është edhe zëri i shpre-
sës. Ky zë i tij mbështetet fuqishëm në besimin e tij të palëkundur fetar, 
sepse, sipas tij, luftërat që shpërthyen në fillim të shekullit të 20-të bar-
tnin edhe një dimension të lirisë së Islamit në sytë e besimtarëve. Duke u 
frymëzuar nga Kurani, ai denoncon pesimizmin, dëshpërimin dhe errësi-
rën, duke thënë: 

 
“Ta shohësh të ardhmen errësirë e ta lësh vendosmërinë…  
Po që se ka një vdekje të ulët, kjo është me siguri” (Fletët, fq. 285).  
 
Megjithatë, nuk duhet dëshpëruar, nuk duhet humbur shpresën tek 

Allahu. Nuk bën që myslimani ta humbë shpresën, të kaplohet nga dësh-
primi dhe të dorëzohet. Dhe, poeti edhe kishte shpresë se shumë shpejt do 
të vinte fitorja, dhe këtë e paralajmëron edhe në Marshin e Pavarësisë:  

 
Do të agojnë për ty ditët që Zoti t’i ka premtuar… 
Kush e di? Mbase nesër, mbase më herët do të agojnë!  
(Fletët, fq. 568) 
 
Me këtë rast mbillte shpresë se liria do të arrinte shumë shpejt, dhe se 

nuk kishte vend për pesimizëm e pikëllim. 

Marshi i Pavarësisë - përpjekje për një analizë 

Më 1919, Turqia ishte e okupuar nga fuqitë e mëdha nga të gjitha 
anët. Anglia mbante nën bllokadë Stambollin, ndërsa Franca, Italia dhe 
Greqia kishin pushtuar territore të ndryshme të Anadollit. Populli turk u 
ngrit në rezistencë dhe nisi Luftën e Pavarësisë. Në këto rrethana të errë-
ta, Mehmet Akifi vendosi t’i bashkohej rezistencës së nisur në Anadoll. 
Në fillim të vitit 1920, ai arriti në Ankara dhe iu bashkua luftës popullore 
si poet, ligjërues, gazetar dhe politikan. Me kërkesë të Mustafa Kemalit, u 
zgjodh deputet i qytetit Burdur. Gjatë periudhës 1920-1923, Akifi shër-
beu si deputet në Parlamentin Turk. 

Mbështetje themelore e poetit gjatë Luftës për Pavarësi ishte imani 
dhe shpresa e tij, të cilën e shpërndante te qytetarët. Kontributi i Akifit në 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

222 

këtë luftë reflektohet në ligjëratat që mbajti në xhamitë e Anadollit, duke 
thirrur popullin në mbrojtje të vatanit. Si orator i njohur, ai, duke përdo-
rur temat islame me diskursin që i drejtohej ndjenjave të popullit dhe 
mbështetej në burimet islame, arriti sukses të madh në vetëdijësimin e tij 
për t’iu përgjigjur kushtrimit për mbrojtjen e vatanit. Akifi e lidhi thirrjen 
e tij me mbrojtjen e nderit dhe të Islamit. Në vitin 1920, në katedrën e 
xhamisë Nasrullah në Kastamonu, ai u shpjegoi xhematit gjendjen e mje-
rueshme të popullit dhe të Islamit, ndërsa ligjërata e tij mbështetej në bi-
ndjet islame, ku theksonte se: “Popujt nuk rrënohen me topa, me pushkë, 
me ushtri me parzmore, me aeroplana. Popujt rrënohen vetëm atëhere kur 
prishen lidhjet midis tyre, kur secili brengoset për dertin e vet, për intere-
sin e vet.”4. 

Pastaj Akifi, pasi thekson se armiqët nuk duan vetëm pjesë të caktu-
ara të territorit të Turqisë, porse ata duan shkatërrimin e tyre, i drejtohet 
xhematit: “O xhemati mysliman! Gjendja e vendeve myslimane, që kanë 
rënë në duar të të huajve, për ne është një mësim shumë tronditës. Këto 
toka të bukura, të cilat janë vendstrehim i fundit i Islamit, mos t’i lëmë 
nën pushtim të armikut! Ta largojmë tërësisht dëshpërimin, mjerimin, 
ambicien, përçarjen, dhe të rreshtohemi në këmbëngulësi, luftë, unitet! 
Zoti është bashk me ata që me vendosmëri dhe me plot iman hidhen në 
shesh për të luftuar në rrugën e drejtë.”5. 

Ndonëse kishte ngurruar të marrë pjesë në konkursin për të shkruar 
një himn kombëtar, pas insistimeve të shumta nga ana e kolegëve, si dhe 
me kërkesë të Hamidullah Suphi beut, ministrit të arsimit, ai i rreket pu-
nës për ta shkruar Marshin e Pavarësisë. Pas provave të shumta, e shkru-
an marshin, i cili e përshkruan imanin dhe entuziazmin e popullit, si dhe 
ia dedikon ushtrisë heroike turke, e cila është rojë e vatanit, miletit e fesë. 
Prandaj “Akifi, i cili me gjithë qenien e tij ka marrë pjesë në Luftën për 
Pavarësi, për faktin se personalisht i posedonte ndjenjat dhe bindjet e 

                                                 
4 Sebilurreşad, adet 464, sahife 135, 25 Teşrinisani 336. 
5 Sebilurreşad, adet 464, sahife 259, 25 Teşrinisani 336. 



Prof. Dr. Abdulla HAMITI / MARSHI I PAVARSISË I POETIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

223 

atyre që merrnin pjesë në këtë luftë, është bërë përkthyesi më i mirë i 
tyre”6. 

Akifi, i cili nga babai i tij kishte mësuar se duhet të qëndrosh drejt, të 
jesh i drejtë, të mos humbasësh virtytet morale e të mos mposhtesh, në 
manifestimin e diplomimit në shkollën e veterinarisë, sapo del në foltore, 
thotë se nuk ka kodër që nuk do të kalohet, nuk ka ushtri që nuk do të 
mposhtet, nuk ka dert që nuk do të zgjidhet; mjafton të kesh iman, besim, 
shpresë dhe të punosh.7 Dhe, vërtet gjatë gjithë jetës ka punuar me këto 
ideale. E, këto ideale si porosi vërehen edhe në Marshin e Pavarërisë. 

Kjo vjershë, që u bë himni kombëtar i Turqisë, ka hisen e madhe që 
Mehmet Akifi u bë i pavdekshëm në historinë e Turqisë. Studiuesja turke, 
Ayhan Songar, shprehet dhe thotë: “Marshi i pavarësisë i Mehmet Akifit 
këndon betejën turke të pavarësisë, atë epikë që nuk mund të përfshihet 
në historira. Kjo është poezi e Akifit, mirëpo, në të vërtetë, kjo është një 
shpërthim i vetëdijes kolektive të popullit. Kjo është pronë e gjithë turq-
ve. Për këtë arsye Mehmet Akifi, Marshin e Pavarësisë nuk e kishte futur 
në Safahat. Ndërsa, shpërblimin e caktuar me konkurs nuk e ka pranu-
ar.”8. Prandaj, qysh në strofën e parë të poezisë Marshi i Pavarësisë edhe 
jehon fuqishëm zëri i Akifit; 

 
Nuk shuhet flamuri i kuq që valëvitet në këto troje,  
Pa u shuar oxhaku i fundit që tymon mbi vendin tim; 
Ai është ylli i kombit tim, do të ndriçojë,  
Ai është imi, ai është vetëm i kombit tim! 
 
Dhe, me këto vargje ngjall shpresat për të mos u dorëzuar, për të mos 

u kapluar nga pesimizmi në ato ditë të vështira të mjerimit, duke porosi-

                                                 
6 Prof. Dr. Mehmet Kaplan, İstiklal Marşı’nın Tahlili, Türk Edebiyatı dergisi, Aralık 1986,  
 http://www.harfvehayal.com/2019/03/istiklal-marsnn-tahlili-prof-dr-mehmet.html  
7 Aziz Erdogan, Abıde Şahsiyet Mehmet Akif Ersoy, Yağmur Yayınevi, 2010, s. 53. 
8 Prof. Dr. Ayla Songur, İstıklâl Marşımızın psikanalizi, Doğum’un 110’uncu ve 
İstiklal Marşının kabulünün 62’inci yıldönümünde Mehmet Akif’in Hatırasına, 
Türk Edebiyatı, Aylık Fikir ve Sanat Dergisi, Istanbul, Mars 1983, s.11.  



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

224 

tur se flamuri bojgjak nuk do të shuhet kurrë, se ylli i tij do të shkëlqejë 
gjithmonë, dhe, duke nxitur, e tregon rrugën për të luftuar deri kur nuk 
shuhet edhe oxhaku i fundit në tokat e Turqisë. Meqë flamuri e përcakton 
fatin e popullit, ai duhet të ndriçojë dhe do të jetojë, dhe do të valojë deri 
në amshim. 

Pastaj, në strofën e dytë, i drejtohet hënës së re që të mos ngryset këto 
ditë të vështira dhe i kërkon të buzëqeshë, sepse kjo është koha që kërkon 
që ky popull heroik ka nevojë për të qeshur, për të besuar në të ardhmen e 
ndritshme, sepse përndryshe nuk bëhet hallall ky gjak i derdhur për pava-
rësi. Strofën e përfundon me atë varg, sepse “Pavarësia është e drejta e 
popullit tim që e adhuron Zotin”9. Pastaj, në vazhdim vjen strofa që flet 
për frymën liridashëse të popullit turk: 

 
Gjithmonë i lirë kam jetuar unë, i lirë jetoj,  
Ç’i marrë mund të më lidhë me zinxhirë mua? Çudi! 
Si rrebesh gjurmues jam, pengesat i shemb, i kaloj,  
Çaj male, fushat e gjera s’më nxënë, s’njoh kufij! 
 
Autori në këtë strofë ka parasysh historinë turke, heroizmin turko-

mysliman dhe, edhe më shumë na e bën të ndjeshëm lirizmin dhe atdhe-
dashurinë epike. “Sigurisht se me këto vargje i drejtohet evropianëve, të 
cilët popullin liridashës, i cili kishte kaluar malet nga Azia e Mesme, 
kishte krijuar shtetin e tyre në Anadolli dhe kishte marshuar deri në qe-
ndër të Evropës, mendonin ta prangosnin me zinxhir; e, Akifi këtë e kon-
sideron çmenduri”10, prandaj dhe u drejtohet me vargjet: 

 

                                                 
9 Këtë varg në origjinal është: Hakkıdır, Hakk’a tapan, milletimin istiklâl, në përk-

thim të botimit shqip të Logos A, 2006 në faqen 568 e kemi të përkthyer: Është e 
drejta e kombit tim të rroj i pavarur në liri! Pra, më duket kemi përkthim të për-
shtatur. 

10 Prof. Dr. Ayla Songur, İstıklâl Marşımızın psikanalizi, Doğum’un 110’uncu ve 
İstiklal Marşının kabulünün 62’inci yıldönümünde Mehmet Akif’in Hatırasına, 
Türk Edebiyatı, Aylık Fikir ve Sanat Dergisi, Istanbul, Mars 1983, s.11.  



Prof. Dr. Abdulla HAMITI / MARSHI I PAVARSISË I POETIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

225 

Përballë rrethimit të çeliktë të perëndimit mbi ne,  
Unë kam për kufi gjoksin tim plot besim! 
Le të ulërijë, mos ki frikë! Si mund ta mbysë këtë bindje 
Lugati i plakur pa dhëmbë q’i thonë qytetërim?11 
 
Pra, këtu shprehet qartë kundër synimeve evropiane dhe kërkon të 

çlirohen nga ndjenja e poshtërimit. Këtu autori bën krahasimin mes epër-
sisë teknologjike të Perëndimit dhe besimit (imanit) të luftëtarëve turq, 
duke aluduar se tashmë teknologjia e përbindëshit perëndimor, që i ka 
mbetur vetëm një dhëmbë, nuk mjafton për ta ngulfatur imanin në gjok-
sin e luftëtarit turk. 

Ndërsa, “Ajo që njeriun e bën më të ngritur është imani, e jo fuqia 
materiale. Sepse, po që se njeriu nuk ka iman, fuqia materiale nuk mund 
ta arrijë suksesin. Fuqia materiale që nuk mbështetet në vlerat shpirtërore, 
nuk bart ndonjë vlerë njerëzore.”12. Akifi këtu shprehjen “qytetërim” e ka 
përdorur si sinonim për invazionin e kombeve të qytetëruara evropiane. 
Nuk e ka kritikuar qytetërimin e mirëfilltë perëndimor, i cili kishte zhvill-
uar shkencën dhe teknologjinë. Por Akifi e kritikon “atë që quhet qytetë-
rim”, pra imperializmin e armatosur zullumqar, që ka ardhur t’i mposhtë 
myslimanët me sjellje të egra, që nuk i kanë hije qytetërimit. Ndërsa, si 
armiku i prapambetjes, në librin Në katedrën e Sulejmanies, porosit që ri-
nia turke ta mësojë artin dhe teknologjinë perëndimore, sepse ato nuk 
kanë kombësi: 

 
 
 
 

                                                 
11 Ky varg në origjinal është: "Medeniyyet!" dediğin tek dişi kalmış canavar, prandaj 

mendoj se më mirë është të përkthehet: “Qytetërimi!”, që e quan përbindësh me 
një dhëmbë. 

12 Prof. Dr. Mehmet Kaplan, İstiklal Marşı’nın Tahlili, Türk Edebiyatı dergisi, 
Aralık 1986,  

 http://www.harfvehayal.com/2019/03/istiklal-marsnn-tahlili-prof-dr-mehmet.html. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

226 

Merrni nga Perëndimi dijen, artin e tij 
Dhe jepini përpjekjes suaj po atë shpejtësi. 
Sot, më në fund, s’mundet të jetosh pa këto,  
Sepse, arti, dituria, shkenca nuk kanë kombësi.  

(Fletët, f. 269) 
 
Tash, në strofën vijuese, autori e shpreh mesazhin më të qartë, duke u 

dhënë moral ushtarëve për mbrojtjen e atdheut. Ai u kërkon që me trupat 
e tyre ta mbrojnë vendin nga kjo mësyemje e paturpshme, duke u dhënë 
kurajo dhe duke mbjellë shpresën se liria do të arrijë shumë shpejt, se nuk 
ka vend për pesimizëm e pikëllim, sepse për ata që besojnë do të agojnë 
ditët e lirisë që Zoti u ka premtuar: 

 
Mos i lër të poshtërit të afrohen në këtë vend, o vëlla! 
Bëje trupin mburojë! Kjo rrjedhë e paturpshme të ndalojë! 
Do të agojnë për ty ditët që Zoti t’i ka premtuar … 
Kush e di? Mbase nesër, mbase më herët do të agojnë! 
 
Siç pamë, autori njofton se në betejën e madhe që pritej të fillonte, 

ushtria heroike turke ishte bërë mburojë me trupat e veta dhe kishte fillu-
ar luftën për të dëbuar armikun nga tokat turke. Autori i përkujton mizori-
të e shumta, gjakun e derdhur të mijëra shehidëve dhe, në strofën tjetër, 
pyet: “E kush nuk bëhet fli për këtë parajsë vatan? Sepse po ta shtrydhësh 
nga kjo tokë, shpërthejnë shumë shehidë,” dhe pastaj i lutet Zotit të 
Madhërishëm: 

 
Vetëm për një send të lutem shpirti im, O Zot, me shpresë: 
Në gjoks të këtij tempulli dora e huaj të mos prekë! 
Këto ezane me dëshmitë e tyre në themel të fesë 
Mbi token e atdheut tim jehojnë përjetë! 
 
Kështu, “Tashmë lufta për pavarësi kishte përfunduar, dhe tani gulm-

onin këngët e fitores, në çdo kënd të atdheut, e përsëri flamuri i lavdish-
ëm turk me hënën e këndshme po valonte. Armiqtë tashmë ishin dëbuar 



Prof. Dr. Abdulla HAMITI / MARSHI I PAVARSISË I POETIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

227 

nga viset e okupuara të Turqisë”13, dhe Akifi, tash, Marshin e pavarësisë 
e përfundon me vargjet: 

 
Valëzo si agimet edhe ti, o hënë e re me famë! 
Hallall t’u bëftë gjaku ynë i derdhur si lumë! 
Për ty, për kombin tim s’do do të ketë më perëndim! 
Flamuri im i lirë që e do lirinë, ka të drejtë të rrojë në liri! 
Kombi im që i falet Zotit, ka të drejtë të rrojë në pavarësi!14 
 
Ndjeshmëria e madhe shpirtërore e kombëtare që ngërthen në vete kjo 

poezi kishte tërhequr vëmendjen e shumë studiuesve që e analizuan. Kë-
shtu, studiuesi Kocakaplan shprehet: “Nuk është gabim të themi se Mar-
shi i Pavarësisë është poezi e shpresës dhe e trimërisë. Kjo veçanti, që 
fillon që në vargun e parë duke e rritur dozën, vazhdon deri në fund të 
poezisë. Dhe në fund, popullin turk e shpie në fitoren e pakushtëzuar. 
Ndjenja midis strofave është shumë e fuqishme dhe stabile. Strategjia e 
luftës e dhënë në betejë thuajse realizohet edhe në poezi. Psikologjia e 
ushtarit në front për fitoren e sigurtë e nxjerr në shesh anën sentimentale 
të marshit.”15.  

Kjo poezi, pra, ishte bërë pronë e popullit, e cila më 1 mars 1921 u 
lexua në Kuvendin e Madh Popullor nga Hamidullah Suphi Bej, dhe u 
dëgjua katër herë nga deputetët, të cilët qëndruan në këmbë dhe e duar-
trokitën gjatë e furishëm - një shenjë se ishte poezia fituese, që shprehte 
shpirtin fetar e kombëtar të popullit turk, mbështetjen e myslimanëve në 
Allahun dhe arsyetonte gjakun e derdhur për fe e atdhe. Më 12 mars 
1921, Kuvendi Popullor turk e shpalli zyrtarisht poezinë e Mehmet Akifit 

                                                 
13 Prof. Dr. Ayla Songur, İstıklâl Marşımızın psikanalizi, Doğum’un 110’uncu ve 
İstiklal Marşının kabulünün 62’inci yıldönümünde Mehmet Akif’in Hatırasına, 
Türk Edebiyatı, Aylık Fikir ve Sanat Dergisi, Istanbul, Mars 1983, s.12.  

14 Sebilurreshad, vëll. 18, nr. 468, f. 305, 17 shtator 1921, Ankara. 
15 Isa Kocakaplan, İstiklâl Marşının tahlili, Doğum’un 110’uncu ve İstiklal Marşının 

kabulünün 62’inci yıldönümünde Mehmet Akif’in Hatırasına, Türk Edebiyiatı, 
Aylık Fikir ve Sanat Dergisi, Istanbul, Mars 1983, s.17.  



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

228 

himn kombëtar. Prandaj, studiuesi turk Isa Kocakaplan shprehet se: Mar-
shi i Pavarësisë, i cili e ka bërë të pavdekshëm flamurin turk dhe lirinë e 
tij, është vlerë e pavdekshme që reflekton shpirtin, historinë dhe idealet e 
popullit turk.16 Sa herë që këndohet ky himn i Turqisë, zgjon emocione të 
shumta, sepse kjo është poezi për të cilën autori kishte marrë inspirim nga 
bazamenti i besimit dhe i kulturës, ndërsa turqve ua ringjall ndjenjat 
kombëtare dhe, thjesht, është ekzaltim shpirtëror e kombër i turqve.  

Sikundër mund të kuptohet edhe nga ajo që u tha, tema e Marshit të 
Pavarësisë është dashuria ndaj atdheut, lirisë dhe fesë, si edhe lavdërim i 
virtyteve si shpresa, përkushtimi dhe flijimi në kërkim të lirisë, dhe krejt 
këto shprehen përmes figurave që lidhen me flamurin, shpirtin njerëzor 
dhe tokën e atdheut. 

Qëllimi ishte të shkruhej një himn që do t’i motivonte forcat turke, të 
cilat luftonin për pavarësi në tërë vendin, dhe të ofronte inspirim e krenari 
për atdheun e ri, i cili do të ndërtohej pas fitores. 

Përfundim 

Ky, pra, ishte Mehmet Akifi, poeti më i dashur te populli turk, por 
edhe te popujt e tjerë myslimanë, i cili paraqiti gjendjen e mjerueshme të 
myslimanëve anekënd botës, dhe i cili e kritikoi gjendjen e prapambeturi-
së së tyre, apatinë dhe injorancën e tyre, duke na u shfaqur si iluminist që 
kërkon arsimim me metoda baskëkohore dhe hapa të shpejtë. Ky poet, i 
cili gjatë tërë jetës ka kënduar për vuajtjet e vendit dhe ka mbjellë shpre-
sat për liri, ishte ai që e shkroi Marshin e Pavarësisë. Megjithatë, me poli-
tikat e ndjekura në vend pas fitores, për të cilën edhe kontribuoi shumë, 
filloi të mos ndjehej i lirë në vendin e tij. Nga viti 1925 u largua në Egji-
pt, ku qëndroi dhe veproi deri në vitin 1936, kur i sëmurë u kthye në Sta-
mboll dhe pas gjashtë muajsh, më 27 dhjetor të atij viti, ndërroi jetë. 
Prandaj, M. Kabaklli shprehet se, sigurisht, nuk do të ishte e lehtë për 

                                                 
16 Isa Kocakaplan, İstiklâl Marşının tahlili, Doğum’un 110’uncu ve İstiklal Marşının 

kabulünün 62’inci yıldönümünde Mehmet Akif’in Hatırasına, Türk Edebiyatı, 
Aylık Fikir ve Sanat Dergisi, Istanbul, Mars 1983, s.17.  



Prof. Dr. Abdulla HAMITI / MARSHI I PAVARSISË I POETIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

229 

Mehmet Akifin të largohej nga Turqia dhe të punonte në Egjipt vetëm për 
të siguruar kafshatën e gojës; por sikur të qëndronte në Turqi, ose do të 
duhej të nënçmohej, duke hequr dorë nga karakteri, mendimet dhe idealet 
e tij, ose do të mbetej pa punë.17 Po ashtu, ky është poeti që, pas vdekjes 
së tij, për disa dekada me radhë, nga studiuesit e letërsisë turke në mënyrë 
pezhorative u quajt “poeti islamist”, por që më vonë do të çmohet drejtë e 
pa ngarkesa ideologjike. Andaj sot shumë studiues e vlerësojnë pikërisht 
frymën dhe idetë islamiste që i përshkojnë poezitë e tij, dhe poezia e tij 
Marshi i Pavarësisë, që qysh nga viti 1921 është himni kombëtar i 
Turqisë, është ekzaltim fetar dhe kombëtar i turqve. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
17 Ahmet Kabakli, Kaybolan ümit yahut Leylâ, Doğum’un 110’uncu ve İstiklal 

Marşının kabulünün 62’inci yıldönümünde Mehmet Akif’in Hatırasına, Türk 
Edebiyatı, Aylık Fikir ve Sanat Dergisi, Istanbul, Mars 1983, s.3. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

230 

 
 
___________________ 
Burimet e përdorura: 
1. Ahmet Kabakli, Kaybolan ümit yahut Leylâ, Doğum’un 110’uncu ve 

İstiklal Marşının kabulünün 62’inci yıldönümünde Mehmet Akif’in 
Hatırasına, Türk Edebiyatı, Aylık Fikir ve Sanat Dergisi, Istanbul, Mars 
1983. 

2. Aziz Erdogan, Abıde Şahsiyet Mehmet Akif Ersoy, Yağmur Yayınevi, 
2010, s. 53. 

3. Ercan YILDIRIM, Batı Karşıtlığı, Vatan, Millet Bağlamında Akif’in 
İslâmcılığı, në: Vefatının 90. Yılında Mehmet Akif Ersoy Bilgi Şöleni 5, 
Mehmet Akif Millî Mücadele ve İstiklâl Marşı, Türkiye Yazarlar Birliği 
Yayınları: 43, Ankara, 2011, s. 185. 

4. Isa Kocakaplan, İstiklâl Marşının tahlili, Doğum’un 110’uncu ve İstiklal 
Marşının kabulünün 62’inci yıldönümünde Mehmet Akif’in Hatırasına, 
Türk Edebiyatı, Aylık Fikir ve Sanat Dergisi, Istanbul, Mars 1983, s.17.  

5. Mehmet Akif Ersoj, Fletët /Safahat, Përktheu Mithat Hoxha, Logos A, 
Shkup, 2006. 

6. Prof. Dr. Ayla Songur, İstıklâl Marşımızın psikanalizi, Doğum’un 
110’uncu ve İstiklal Marşının kabulünün 62’inci yıldönümünde Mehmet 
Akif’in Hatırasına, Türk Edebiyatı, Aylık Fikir ve Sanat Dergisi, Istan-
bul, Mars 1983, s.12.  

7. Prof. Dr. Mehmet Kaplan, İstiklal Marşı’nın Tahlili, Türk Edebiyatı 
dergisi, Aralık 1986. 

8. http://www.harfvehayal.com/2019/03/istiklal-marsnn-tahlili-prof-dr-
mehmet.html 

9. Sebilurreshad, vëll. 18, nr. 468, f. 305, 17 shtator 1921, Ankara. 
10. Sebilurreşad, adet 464, sahife 135, 25 Teşrinisani 336. 
11. Sebilurreşad, adet 464, sahife 259, 25 Teşrinisani 336. 

 
 
 
 
 
 



Prof. Dr. Abdulla HAMITI / MARSHI I PAVARSISË I POETIT ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

231 

 
Prof. Dr. Abdulla HAMITI 

MEHMET AKIF ERSOY’S INDEPENDENCE MARCH, A 
POEM THAT BOOSTS THE SPIRIT AND NATIONAL 

FEELINGS OF THE TURKS 

Abstract: 
Mehmet Akif Ersoy, the great Turkish poet of Albanian origin, is 
always remembered as the author of the Independence March, a 
poem which was officially declared the national anthem of Turkey 
by the Turkish People's Assembly on March 12, 1921. 
In this paper, which is prepared on the occasion of the 104th 
anniversary of the national anthem of Turkey, we have first dealt with 
Mehmet Akif and his poetic preoccupations, as well as the religious 
and national ideas revealed in his poems. Mehmet Akif is a faithful 
describer of life and the many problems faced by Muslims in Turkey 
and around the world. He also criticizes Muslims themselves, who 
have misunderstood religion, embracing irrational beliefs and other 
actions that do not correspond with Islamic norms. 
After briefly introducing ourselves to the personality of Mehmet 
Akif and the character of his poetry, we will try to make a 
substantive and meaningful analysis of the Independence March, a 
poem by Mehmet Akif, which has been chosen as the national 
anthem of Turkey. 
The theme of the Independence March is love for the homeland, 
freedom and religion. The aim was to write an anthem that would 
motivate the Turkish forces fighting for independence throughout 
the country, and provide inspiration and pride for the new 
homeland that would be built after the victory. 

Keywords: Mehmet Akif Ersoy, the Independence March, the National 
Anthem of Turkey, patriotic poetry, religious and national identity 

 





KUD:	28‐42(05)	
929,	Kacabaçi‐Dauti,	Binaze	

Mr. Aliriza SELMANI - Gjilan 

BINAZE KACABAÇI-DAUTI (HOXHA HAN˙MJA) 
1891-1981, M˙SUESE E EDUKIMIT FETAR 

E KOMBETAR N˙ SHKOLL˙N FILLORE 
T˙ GJILANIT MES DY LUFT˙RAVE BOT˙RORE  

Abstrakti 
Njëra ndër intelektualet tona të kohës më të re, e cila pothuajse 
tërë jetën ia kushtoi ngritjes arsimore islame dhe edukimit patrio-
tik të gjeneratave të reja të Gjilanit e rrethinës, ishte mësuesja Bi-
naze Kacabaçi-Dauti, e njohur si Hoxha Hanëmi. Ajo rridhte nga 
një familje shqiptare-muhaxhirë, endacake, ishte e lindur në Pri-
zren dhe e shkolluar në Edrene e Stamboll, ku kreu shkollën e lar-
të pedagogjike për vajza (darulmualimat). Mes dy luftërave botë-
rore, Hoxha Hanëmi vendosi të jetojë dhe të punojë në Gjilan. Siç 
dihet, gjatë asaj kohe, në viset e okupuara shqiptare në Jugosllavi 
funksiononin vetëm shkollat shtetërore me mësim në gjuhën ser-
be, ku vijonin mësimet edhe një numër i vogël fëmijësh shqiptarë. 
Në këto shkolla aplikohej mësimi fetar; kështu, krahas mësuesit 
serb, punonte edhe një mësues i fesë me aftësi profesionale dhe 
leje të siguruar, ndër të cilët ishte edhe Hoxha Hanëmi, e inku-
adruar për mësimin fetar në shkollën serbe të Gjilanit. 
E vetëdijshme për rëndësinë e profesionit që mbante, Hoxha Ha-
nemi arriti që më 1920 të hapë në shtëpinë e saj një paralele të 
shkollës zyrtare për vajzat shqiptare në Gjilan, së bashku me një 
mësuese serbe, ndërsa vetë punonte si mësuese e edukimit fetar. 
Shkolla funksiononte pothuajse në mënyrë klandestine, duke kon-



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

234 

tribuar përmes frymës së besimit islam në kultivimin e emancipi-
mit dhe ngritjes së vetëdijes kombëtare. 
Disa nga mësuesit e fesë, përveç mësimit fetar, dhanë kontribut 
edhe në mësimin ilegal të shkrim-leximit shqip dhe në ngritjen e 
ndërgjegjes kombëtare shqiptare. Për shkak të kësaj, më 1924, 
Ministria e Arsimit urdhëroi mbikëqyrësin e shkollave të Rrethit 
të Gjilanit që menjëherë të shkarkonte nga detyra mësuesit e fesë: 
Bajram Rashit Rexhepin (Berishën A.S), Binaze I. Dautin (Hoxha 
Hanëmen), dhe Hysen Jakup Hajdarin nga shkolla e Gjilanit, si 
dhe Ruzhdi Mehmetin në Roganë, Raif Halimin dhe Isuf Ibrahi-
min në Mogillë, dhe Ramadan Halili nga Livoçi. 
Gjatë Luftës së Dytë Botërore, me hapjen e shkollave dhe kurseve 
në gjuhën shqipe, edhe mësuesja e fesë Hoxha Hanëmja, me qëllim 
të aftësimit profesional dhe përsosjes së gjuhës shqipe, vijoi kurset 
verore në Gjilan. Ajo ishte ndër katër mësuesit e parë në qytet e 
rrethinë që, gjatë verës së vitit 1941, angazhoheshin në luftimin e 
analfabetizmit. Këta ishin: Halil Isaja, Hajrullah Ismaujli, Binaze 
Dauti (Hoxha Hanemi) dhe Shaban Zeqiri në Gjilan; Ferid Berisha 
dhe Engjëll Zefi në Strezoc; dhe Atullah Fehmiu në Bresalc. 
E vetëdijshme për rëndësinë e arsimit, dhe veçanërisht të shkolli-
mit të vajzave shqiptare, Hoxha Hanemi vazhdoi edhe pas vendo-
sjes së sistemit monist të kontribuojë me autoritetin e saj për 
dërgimin e vajzave në shkollë. Për këtë qëllim, shpesh udhëtonte 
edhe në fshatrat e rrethinës së Gjilanit. 

Fjalët kyçe: Hoxha Hanemja, mësuese, mësimi fetar e kombëtar. 

Familje e shpërngulura me dhunë nga vatrat e veta 

Femra shqiptare, edhe pse shpesh në rrethana të vështira dhe me ku-
shte inferiore, ka qenë aktive dhe, në përputhje me mundësitë, ka arritur 
të inkuadrohet në rrjedhat e jetës shoqërore, politike, arsimore dhe fetare. 
Ky kontribut shtrihet që nga koha e mbretëreshës ilire Teuta, më vonë 
gjatë Lëvizjes Kombëtare Shqiptare dhe deri në ditët tona, përfshirë peri-
udhën e Luftës së UÇK-së, duke dhënë një kontribut të çmuar për të 
ardhmen kombëtare. 



Mr. Aliriza SELMANI / BINAZE KACABAÇI-DAUTI (HOXHA HANËMJA) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

235 

Njëra ndër intelektualet tona të kohës 
më të re, e cila pothuajse tërë jetën ia kush-
toi ngritjes arsimore islame dhe edukimit 
patriotik të gjeneratave të reja të Gjilanit e 
rrethinës, ishte mësuesja Binaze Kacabaçi-
Dauti, e njohur si Hoxha Hanëme, aktiviteti 
profesional i së cilës ka mbetur i paharruar 
në kujtesën e gjeneratave të kohës kur jetoi 
e punoi. Binazja rridhte nga një familje 
shqiptare-muhaxhirë, e shpërngulur nga 
fshati Kacabaç i Rrethit të Leskovcit, nga 
ku, siç dihet, mijëra familje shqiptare u de-
tyruan të shpërngulen gjatë luftës ruso-osm-
ane të vitit 1877/78. Familja Kacabaçi ishte 

endacake dhe fillimisht u vendos në Prizren, ku Binazja lindi më 1891. 
Edhe pse e lindur dhe e rritur në kohë të vështira, ajo pati mundësinë të 
vijonte shkollimin, falë të atit, Islam Kacabaçit, një intelektual me ide 
progresive dhe me gradën e kapitenit në ushtrinë osmane. Bashkë me Bi-
nazjen, edhe vëllai dhe motra e saj patën fatin të vijonin arsimin. Rreth 
vitit 1896, Islami caktohet të shërbejë në Edrene, ku Binazja kreu shko-
llën fillore, më pas transferohet në rrethinën e Stambollit, në Gebze, për 
të qëndruar një kohë më të gjatë dhe për të vijuar arsimin e saj. Me refor-
mat arsimore osmane dhe hapjen e shkollave shtetërore profesionale, në 
mesin e tyre edhe shollat Ruzhdije (progjimnaz), për femra, u shtrua ne-
voja e kuadrit për mësuese, dhe kjo bëri që në prill të vitit 1870, të hapet, 
në Aja Sofia (Stamboll), shkolla e lartë pedagogjike për vajza (darulmu-
alimat) - shkolla tri vjeçare,1 të cilën e vijon edhe Binazja, dhe e kryer me 
sukses të dalluar. Në bazë të rregullues së punës, nxënësit e kësaj shkolle, 
pas diplomimit, ishin të detyruar që t’i shërbenin vendit, duke punuar në 
shkolla shtetërore për pesë vjet.2 Këtë obligim mësuesja Binaze e ushtroi 

                                                 
1 Informata të mbledhura nga familjarë e të tjerë në Gjilan; Dr. Sadik Mehmeti, 

Shkollat dhe arsimi në Kosovë 1830-1912, Prishtinë, 2019, f. 212-13; Robert 
Mantran, Historia e Perandorisë Osmane, Tiranë 2004, f. 446. 

2 Sadik Mehmeti..., po aty, f. 214. 

Binaze Kacabaçi-Dauti



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

236 

duke punuar për pesë vjet me radhë në një shkollë fillore zyrtare-iptidaie 
në Gezbe.3 Rrethanat e kohës bënë që Islam Kacabaçi, i cili njihej si “Ar-
naut Jyzbashi” (kapiteni shqiptar), të përballej me pasojat e qëndrimit të 
tij pro-Lëvizjes Kombëtare Shqiptare dhe solidarizimit me oficerë e ush-
tarë të tjerë shqiptarë në ushtrinë osmane, të cilët kundërshtonin vazhdi-
min e operacioneve luftarake kundër kryengritësve shqiptarë në Kosovë. 
Për këtë shkak, Islami u shkarkua nga detyra e oficerit.4 Duke rënë në 
gjendje të vështirë ekonomike, ajo vendos të kthehet me familje në Ko-
sovë dhe, diku kah fundi i vitit 1910, vendoset te vëllai i saj, Ismajl Ka-
cabaçi, në Gjilan, i cili, si shumë familje muhaxhirë, merrej me një tregti 
të imtë, vetëm sa për të siguruar ekzistencën.  

Pas vendosjes me familjes së saj në Gjilan, Binazja angazhohet si më-
suese e mësim - besimit në shkollat publike mekteb-iptidaije të qytetit, të 
cilat ishin edhe me karakter laik, të themeluar kah viti 18845, kurse më 

                                                 
3 Sipas të dhënave memoriale nga pasardhësit (1993), me kërkesën e saj personale 

dhe me një dekret të posaçëm të Sulltan Abdyl Hamitit, ishte hapur një shkollë 
fillore iptidaie në Gezbe, në të cilën punoi mësuesja Binaze.  

4 Dëshmi për kundërshtimin e operacioneve të Dërgut Pashës më 1910 nga oficerë e 
ushtarë shqiptarë është edhe raporti i konsullit serb Ballugxhiq në Selanik. Ai po-
hon se komandantët e ushtrisë kishin rënë në konflikt mes vete. Sipas raportit, she-
fi i Shtabit të Korparmatës së Tretë, Ali Riza Pasha – shqiptar dhe biri i mytesarifit 
të Plevlës, Sylejman Pashës – në mbledhjen e Këshillit Ushtarak më 8 maj kërkon-
te me këmbëngulje t’u jepet fund operacioneve të ushtrisë në Kosovë dhe të fillo-
nin bisedimet me shqiptarët vendës. Ai arsyetonte se ushtria nuk kishte forca të 
mjaftueshme për t’u kundërvënë numrit prej 70–80 mijë kryengritësish. 

 Sipas konsullit serb, Ali Riza Pasha, si shqiptar, kishte simpati ndaj Lëvizjes Ko-
mbëtare Shqiptare dhe një herë i kishte deklaruar se “Shqiptarët po bënin luftë për 
ekzistencë”. Ballugxhiq thekson se të një mendimi me Ali Riza Pashën ishin të 
gjithë oficerët shqiptarë, përfshirë edhe kapitenin Islam Kacabaçi. 

 (Ky informacion është i bazuar në Arkivin Shtetëror të Maqedonisë – ASHM, 
Mik. 375, nga DASSIP, Sig. M. 860, f. PP, nr. 338; raportet e konsullit gjeneral 
serb Ballugxhiq nga Selaniku më 24 dhe 28 prill (7 dhe 11 maj) nr. 948, si dhe te-
legramet e të njëjtit më 24 dhe 25 prill (7 dhe 8 maj) 1910). 

5 Mektebet iptidaie hynin në grupin e shkollave publike, të bazuar në Rregulloren e 
Arsimit të Përgjithshëm të virit 1869, dhe ishin nën mbikëqyrjen e Ministrisë së ar-
simit të P. Osmane. (Sadik Mehmeti, Shkollat dhe arsimi ..., po aty, f. 80 dhe 118). 



Mr. Aliriza SELMANI / BINAZE KACABAÇI-DAUTI (HOXHA HANËMJA) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

237 

1911 martohet me Ilazin e Daut Agës, ku mbetet për të krijuar familje 
dhe për të jetuar deri në vdekje. Në martesë pati dy vajza: Fatimen dhe 
Nehalen.6 Ndërkaq i ati, Islami, pas okupimit serb të këtyre trojeve, u 
shpërngul për në Turqi, ku pasardhësit e familjes mbajtën mbiemrin Bes-
ler. Disa prej tyre vazhduan traditën ushtarake dhe shërbyen si oficerë me 
grada të ndryshme. Djali i Islamit, Haliti, arriti gradën e majorit, dhe u 
dallua në Luftën e Revolucionit turk, nën udhëheqjen e Kemal Ataturkut, 
për të cilën mori dekorata. Ky më vonë mori pjesë në komplotin kundër 
kryetarit të Turqisë, Xhelal Bajarit, dhe për këtë shkak u pensionua.7  

Roli i organeve të BI, 
në ruajtjen e identitetit kombëtar shqiptar 

Nisur nga parimi themelor se feja gjithnjë dhe me të gjitha mënyrat 
duhet t’i shërbejë popullit dhe të qëndrojë pranë halleve të tij, politikës 
antishqiptare të gjenocidit iu kundërvu pjesa dërmuese e ulemasë islame. 
Duke parë fenë si pjesë të pandashme të interesave kombëtare, lufta për 
ruajtjen e këtij besimi u bë një faktor i rëndësishëm i qëndresës dhe një 
mjet i fuqishëm i afirmimit të përkatësisë kombëtare të popullsisë. Histo-
riani ynë Lefter Nasi, ndër të tjera, thekson: “Në Shqipëri, kombi ka qenë 
në unitet me fetë dhe me besimet fetare. Parimi themelor që i kanë qëndr-
uar besnik udhëheqësit fetarë atdhetarë të të gjitha besimeve ka qenë që 
fetë gjithnjë dhe me të gjitha mënyrat duhet t’i ndihmojnë popullit dhe të 
jenë përkrah tij. Figurat më të shquara fetare, të të gjitha besimeve, as-
njëherë nuk e shpëtuan veten nga problemet më të mëdha të kombit, nga 
hallet e popullit, por problemet e fesë dhe të besimit i panë të lidhura 
ngushtë me to.”8 

                                                 
6 Edhe e motra Fatimja ishte martuar në Gjilan. Kjo më vonë, me familje (bashkë-

shortin dhe pesë fëmijët), më 1957, është shpërngulur për Turqi. (Të dhëna të 
siguruara prej autorit, prej familjarëve-pasardhës e të tjerë më 1993.)  

7 Nga biseda e autorit me familjarët (1993). 
8 Dr. Lefter Nasi, Aspekte nga kontributi i ulemave fetarë kundër gjenocidit serbo-

madh në Kosovë, (feja, kultura dhe tradita islame ndër shqiptarët (Simpozium 
ndërkombëtar), Prishtinë 1995, f. 473.  



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

238 

Mes dy luftërave botërore, aktiviteti fetar dhe patriotik zhvillohej për-
mes formave legale të organizimit, siç ishin Ulema Mexhlisit i Shkupit, i 
formuar më 1929, Kuvendi i Vakëfeve, Komisioni i Vakëfeve të Rrethit, 
imamët e xhematit etj. Ulema Mexhlisit përcillte mbarëvajtjen e jetës fe-
tare islame, përfshirë edhe aspektet kulturore dhe arsimore, dhe hartonte 
plan-programet për shkollat fetare islame, si dhe për lëndën e mësimit të 
besimit në shkollat shtetërore me mësim në gjuhën serbe.9 Ndërkaq, for-
mat e rezistencës ilegale zhvilloheshin përmes veprimtarisë kombëtare-
përfshirë pjesëmarrjen në Lëvizjen Kaçake, lidhjet e fshehta me Komite-
tin “Mbrojtja Kombëtare e Kosovës” me qendër në Shkodër, si dhe forma 
të tjera organizative. Në këtë kontekst, duhet veçuar kontributi i Ulema 
Mexhlisit të Shkupit dhe i organizatës legale “Xhemijeti” (Bashkimi), e 
cila deri më 1925 veproi në mënyrë legale, për të vijuar më pas edhe në 
mënyrë ilegale. Ardhja e Ferat Dragës në krye të Ulema Mexhlisit më 
1938 i dha një impuls të fuqishëm veprimtarisë fetare dhe patriotike të të 
gjitha organizatave bazë të BFI-së në Kosovë dhe Maqedoni. Në Ulema 
Mexhlisin e Shkupit, një rol të rëndësishëm pati edhe kryeimami (Bash-
vajzi) Mulla Idriz Hajrullahu, i njohur në literaturë si M. Idriz Gjilani, i 
cili erdhi po në të njëjtin vit kur u emërua edhe Ferat Draa.10 Që nga the-
melimi, Ulema Mexhlisi i Shkupit, përveç aktiviteteve të tjera, mori masa 
të ngutshme për ndërprerjen e shpërnguljes së shqiptarëve drejt Turqisë. 
Për këtë qëllim, ai urdhëroi organet fetare të rretheve dhe nëpunësit e 
tjerë islam që të angazhohen me të gjitha forcat kundër kësaj shpërngu-
ljeje, e cila po rrezikonte ekzistencën kombëtare. Ndër të tjera, urdhëro-
hej:“Organet fetare, përmes konferencave dhe tubimeve të ndryshme, dhe 
nëpunësit fetarë, përmes vazeve, të këshillojnë saktë elementin mysliman 
se shpërngulja është dukuri e dëmshme...”. Në përfundim, çdo imam i 

                                                 
9 Dr. Haki Kosumi, Gjendja organizative e Bashkësisë Islame të shqiptarëve nën 

okupimin Jugosllav 1912-1941, Feja, Kultura dhe tradita islame ndër shqiptarët 
(Simpozium ndërkombëtar), Prishtinë 1995, f. 462-3. 

10 Lefter Nasi..., po aty, f. 477. 



Mr. Aliriza SELMANI / BINAZE KACABAÇI-DAUTI (HOXHA HANËMJA) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

239 

xhematit duhej të njoftonte me shkrim Ulema Mexhlisin e Shkupit për 
aktivitetet e tij.11 

Për aktivitetin fetar e patriotik të institucioneve fetare, si Ulema Me-
xhlisi i Shkupit (i formuar më 1929), organizata “Xhemijeti” dhe organet 
e tjera të BFI-së, si dhe për lidhjet e tyre sekrete me “Komitetin e Koso-
vës” dhe konsullatën e Shqipërisë në Shkup, dinin çarqet e pushtetit ju-
gosllav. Megjithatë, edhe përkundër masave të ashpra të terrorit dhe 
gjenocidit, viktimë e të cilit ishin edhe shumë ulema, autoritetet nuk arr-
itën të ndërpresin aktivitetin fetar dhe patriotik të tyre. Siç thekson his-
toriani Lefter Nasi:“…Lufta për ruajtjen e besimit islam u bë një faktor i 
rëndësishëm i qëndresës dhe një mjet i fuqishëm shprehës i përkatësisë 
kombëtare.”12 

Gjatë Luftës së Dytë Botërore, të gjitha kompetencat e Bashkësive Is-
lame nga “Tokat e Liruara” - pjesa më e madhe e Kosovës dhe Maqedo-
nisë Perëndimore - kaluan nga Ulema Mexhlisi i Shkupit në kompetencë 
të Kryesisë së Komunitetit Mysliman me qendër në Tiranë. Në Kosovë u 
formuan Kryemyftinia e Zonës së Prizrenit dhe ajo e Prishtinës, të cilat 
korrespondonin me Kryesinë e Këshillit të Ulemave në Tiranë. Kryemy-
ftinia e Zonës së Prishtinës përfshinte Myftininë e Gjilanit, Ferizajt dhe 
Drenicës, ndërsa Kryemyftinia e Zonës së Prizrenit përfshinte myftinjtë e 
Pejës, Gjakovës, Suharekës, Rahovecit dhe Dragashit. 13 

Bashkësia Islame, që vepronte në kuadër të “Tokave të Liruara”, për-
veç përkushtimit fetar, shprehte edhe ndjenjën atdhetare. Me rastin e fes-
tës së 28 Nëntorit 1941, kur përgatiteshin manifestime të ndryshme, 
Komuniteti Mysliman Shqiptar me qendër në Tiranë kërkoi nga imamët 
dhe nëpunësit fetarë që të qëndronin në krye të detyrës së ngarkuar dhe 
njëkohësisht të jepnin vaze (predikime) me përmbajtje fetare dhe atdheta-

                                                 
11 Mr. Haki Kosumi, Bashkësia fetare islame në Kosovë 1929-1941, “Vjetar” i AK, 

nr. XVI, Prishtinë, 1983, f. 104. 
12 Lefter Nasi..., po aty, f. 474. 
13 Mr. Haki Kosumi, Qëndrimi I Bashkësisë Fetare Islame ndaj Lëvizjes Nacional-

çlirimtare në Kosovë 1941-1945, “Kosova”, 12, Prishtinë, 1983, f. 47. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

240 

re. Sipas urdhrit që “lutjet fetare të zakonshme në xhami duhej të bëhe-
shin në gjuhën shqipe”14. 

Komuniteti Mysliman i kushtoi vëmendje të veçantë rrezikut nga de-
përtimi i ideologjisë komuniste në trevat shqiptare. Kjo e shtyri kryetarin 
e Kryesisë së Këshillit të Ulemave në Tiranë, H. Sherif Langu, që t’u 
drejtohej me Qarkore nr. 694, të datës 6.10.1942, duke bërë apel të gjitha 
Kryemyftinive dhe Myftinive të Komunitetit Mysliman Shqiptar që, për-
mes predikimeve në xhami dhe në kornizat e mësimeve islame, t’u bënin 
me dije besimtarëve për rrezikun e tmerrshëm që i kërcënonte atdheut 
dhe fesë nga rryma bolshevike, ateiste. Qarkorja kërkonte që, pa humbur 
kohë, me rastin e Bajram Sherifit, i cili ishte në prag, dhe duke shfrytë-
zuar çdo moment të volitshëm, të niste një betejë ndërgjegjësuese. Sipas 
qarkores:“Kulshedra moskovite bolshevike, armike e njerëzisë, mohuese 
e Perëndisë, shtypëse e çdo ndjesie fetare e morale, po përpiqet të derdhë 
helmin e vet edhe në popullin tonë të pastër përmes agjentëve të shitur 
ose të verbuar… Është detyra jonë më tepër, detyra e kujdestarëve të 
shpirtrave, t’i ndriçojmë vëllezërit tanë mbi rrezikun e tmerrshëm që i 
kërcënon Atdheut dhe fesë sonë prej rrymës bolshevike, dhe t’u japim 
dorën Qeverisë me autoritetin tonë fetar, me fjalën tonë këshilluese e 
bindëse, dhe me vazët (predikimet) tona në xhami.”15 

Shkollat dhe arsimi islam mes dy luftërave botërore 

Të vetëdijshëm se shpëtimin e atdheut mund ta siguronin përmes për-
hapjes së diturisë dhe arsimimit të kombit, ku shkrim-leximi shihej si 
dalë nga prapambetja, ata nxirrnin këtë ide iluministe nga Kurani dhe ha-
dithet. Prandaj, ishin përqendruar në edukimin dhe arsimimin e fëmijëve 
mbi parimet e shëndosha islame, të vetëdijshëm se kështu po përgatisnin 
të ardhmen e kombit të vet. Ky parim i mbeti besnik edhe mësueses 
Hoxha Hanëme deri në fund të jetës së saj, e cila përjetoi edhe ndjekjet që 
i bëheshin shqiptarëve. 

                                                 
14 AQSH, f. MPB, nr. 2896, shkresë, më 19. V 11941. 
15 AQSh, KM, nr. 482, d. 109, v. 1942, fl. 1.  



Mr. Aliriza SELMANI / BINAZE KACABAÇI-DAUTI (HOXHA HANËMJA) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

241 

Si institucione kryesore edukativo-arsimore për shqiptarët e fesë isla-
me, vepronin medresetë dhe sibijan-mejtepet, shkolla private me pro-
grame klasike. Megjithatë, edhe ky arsimim i shqiptarëve shihej me 
shqetësim nga regjimi sllav, i cili nuk e perceptonte mirë rolin e kleri-
këve, të cilët, të brumosur me një botëkuptim armiqësor ndaj sllavëve, 
përbënin rrezik për shtetin jugosllav. Pushtetit serb nuk i ishte indiferent 
ndaj mësimit fetar të shqiptarëve dhe e përcillte me kujdes punën e këtyre 
shkollave, duke i cilësuar si çerdhe indoktrinimi që përgatisnin armiq të 
shtetit, dhe shpesh kërkonte mbylljen e tyre. Kjo qëndron edhe në shkre-
sën e Ministrisë së Fesë, dërguar Këshillit të Ministrisë së Arsimit në 
Beograd më 7 shtator 1928, ku thuhej: “Në viset jugore çështja e arsimit 
fetar të myslimanëve është shumë e komplikuar... Në këto vise ka 50 myfti 
dhe 600 imam, prej të cilëve asnjëri nuk e njeh gjuhën serbe; të gjithë 
janë të edukuar në frymën armiqësore ndaj vendit tonë, sepse aty fëmijët 
po edukohen në gjuhën shqipe.”16  

Kjo edhe kishte bazë reale, kur dihet se shumë predikues fetarë ishin 
anëtarë të “Komitetit të Kosovës” ose anëtarë të Këshillit të “Xhemijetit’, 
nëpër qytete e fshatra, kurse për punën e tyre merrnin instruksione prej 
Ferat Dragës, Hasan Prishtinës, Bajram Currit, Qamil Balës dhe të tje-
rëve.17  

Me konsolidimin e Mbretërisë Jugosllave pas Diktaturës së 6 janarit 
1929, u ashpërsuan masat ndaj Bashkësisë Islame, e cila humbi autono-
minë formale. U bë centralizimi i plotë i institucioneve arsimore dhe u 
forcuan masat ndaj sibijan-mejtepeve. Më 5 dhjetor të këtij viti, Ministria 
e Arsimit nxori ligjin për shkollat popullore, sipas të cilit, në nenin 164, 
ndërpriteshin të gjitha shkollat private, përfshirë edhe ato fetare - sibijan-
mejtepet pranë xhamive - me motivacionin se përhapnin librin shqip te 
popullata shqiptare e Kosovës. Për zbatimin e këtij vendimi, Ministria e 

                                                 
16 Dr. Sulltane Kojçini-Ukaj Rrrethanat kulturo-arsimore në Kosovë 1937-1945, 

“Kosova”, 16, Prishtinë, 1987, f. 157-8; Lubomir Dimiq, Kulturna politika Krale-
vine Jugoslavije (1918-1941), III, Beograd, 1997, f.130. 

17 Dr. Hakif Bajrami, Qëndrimi i Jugosllavisë monarkiste ndaj arsimit dhe kulturës 
shqiptare në Kosovë (1918-1941), “Kosova”, 12, Prishtinë, 1983, f. 201. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

242 

Punëve të Brendshme u urdhërua të kontrollonte institucionet fetare. Ky 
kontroll u realizua edhe në Gjilan, ku u mbyllën mejtepet që vepronin 
pranë xhamive të qytetit, gjithashtu me arsyetimin se përhapnin librin 
shqip.18 Prandaj, veprimtaria e shkollave fetare islame ndër shqiptarët ha-
si në pengesa nga organet qeveritare, duke sjellë ndërprerje të herëpasher-
shme të tyre, mbyllje të plotë, si dhe pushim nga puna të mësuesve të fesë 
me kërkesë të mbikëqyrësve të shkollave shtetërore. Lidhur me vështi-
rësitë e veprimtarisë së këtyre institucioneve flitet edhe në një raport të 
Ulema-Mexhlisit të Shkupit, ku ndër të tjera thuhet: “Sapo u hapën 25 si-
bijan-mektebe, pasoi vendimi nga Ministria e Arsimit për mbylljen e tyre, 
sepse hapjen e mektebeve e konsideronte veprim të kundërligjshëm sipas 
Ligjit mbi shkollat popullore…” Edhe pse kjo e drejtë ishte e garantuar 
me nenin 18 të ligjit mbi BFI të viseve të jugut. Mbyllja e këtyre shko-
llave nga organet qeveritare kishte karakter politik, sepse te nxënësit e 
këtyre institucioneve “po zgjohej me të madhe vetëdija kombëtare, ndër-
sa mësuesit e tyre konsideroheshin njerëz të rrezikshëm”.19 Kjo ishte e 
vërtetë, sepse në këto mejtepe - po ashtu edhe në shkollat shtetërore - pje-
sa më e madhe e mësuesve, krahas mësimit fetar, kultivonte atdhedashu-
rinë dhe dashurinë ndaj gjuhës shqipe, duke ruajtur vetëdijen kombëtare. 
Kështu, edhe në mungesë të shkollave shqipe, ato synonin të 
shndërroheshin në shkolla popullore. Si në mbarë Kosovën, edhe në 
Gjilan lëvizja kulturo-arsimore e kombëtare përpiqej të shfrytëzonte çdo 
formë legale për arsimimin e rinisë shqiptare, duke përfshirë edhe shpër-
ndarjen ilegale të librave shqip. Për këtë qëllim, në Gjilan u formua 
shoqata humanitare “Gajret’, me iniciativën e mësuesit Adem Prekiqi, ku 

                                                 
18 Dr. Sulltane Kojçini-Ukaj, Studentët shqiptarë në universitetet e ish Jugosllavisë 

në vitin 1930-1940, “Gjurmime albanologjike”, XXVI, Prishtinë, 2007, f. 77. 
19 Hakif Bajrami..., po aty, f. 201. 



Mr. Aliriza SELMANI / BINAZE KACABAÇI-DAUTI (HOXHA HANËMJA) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

243 

tuboheshin intelektualët e besimit islam20, dhe e cila kishte lidhje drekte 
me “Komitetin e Kosovës”21, me qendër në Shkodër. 

Shkollimi i fëmijëve shqiptarë 
në rrethanat okupuese serbo-sllave 

Me fillimin e Luftës së Parë Ballkanike, në tetor 1912, përpjekjet e 
patriotëve për zhvillimin e arsimit kombëtar u ndërprenë, ndërsa u sup-
rimuan edhe shkollat shtetërore osmane të reformuara, si mekteb-ipti-
daijet, ruzhdijet (paragjimnaze), idaditë (gjimnaze), shkollat pedagogjike 
(darulmualimat) etj. U lejuan të punonin vetëm shkolla për mësimin fetar, 
disa medrese dhe sibijan-mektebe private në gjuhën turke dhe arabe, të 
cilat ofronin arsim klasik me përmbajtje kryesisht fetare, ndër ta edhe 
disa në Gjilan.22  

Me fillimin e Luftës së Parë Botërore, jeta fetare u paralizua pothuaj-
se plotësisht, ndërsa shumica e lokaleve shkollore dhe shumë xhami u 
shfrytëzuan për nevojat ushtarake serbe e bullgare, duke u shndërruar në 
kazerma, depo, stalla për kuaj etj. 

Pas Luftës së Parë Botërore, shteti i SKS-së nuk zbatonte obligimet e 
marra me Marrëveshjen e Sen Zhërmenit (1919), sipas të cilës duhej të 
respektonte të drejtat e pakicave, përfshirë të drejtat kombëtare, si ato për 

                                                 
20 Tahir. Z. Berisha, Kontributi i mësuesve të fesë në përhapjen e shkrim-leximit 

shqip në Rajonin e Anamoravës ndërmjet dy luftërave botërore, ”Dituria Islame”, 
dhjetor 1992. 

21 Hakif Bajrami..., po aty, f. 197. 
22 Ak. Jashar Rexhepagiq, në veprën Shkollat dhe arsimi në Kosovë nga fundi i shek. 

XVIII gjer më 1918 (Kosova I, Prishtinë 1972, f. 140), raporton se nga shkollat 
publike të reformuara që vepronin me programe të strukturuara, në Gjilan, nga 
gjysma e dytë e shekullit XIX, funksiononte shkolla Ruzhdije (pro gjimnaz) 
katërklasëshe (1877–1912), si dhe dy shkolla iptidaije (fillore) katërklasëshe për 
djem dhe një për vajza, njëra në Xhaminë “Atik” dhe tjetra në Qarshi Xhami, si 
dhe disa në fshatrat e këtij rrethi (Sadik Mehmeti, Shkollat dhe arsimi…, po aty, f. 
118–119). Në shkollën Ruzhdije mësim jepnin profesorë me fakultet të kryer, 
ndërsa në iptidaie mësimdhënës të kualifikuar nga shkollat pedagogjike-normale. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

244 

gjuhën dhe shkollimin në gjuhën amtare. Mirëpo këto të drejta nuk u res-
pektuan për shqiptarët, pasi okupatori serb synonte që përmes shkollimit 
shtetëror në gjuhën serbe, rinia shqiptare të edukoheshin në frymën e 
shtetit jugosllav. 

Kështu, mes dy luftërave botërore, në viset e okupuara shqiptare në 
Jugosllavi vepronin vetëm shkollat shtetërore në gjuhën serbe, ku vijonin 
mësimet edhe një numër i vogël i fëmijëve shqiptarë, kryesisht ata që ki-
shin përfunduar klasën përgatitore. Fëmijët shqiptarë i ndiqnin këto shko-
lla me interes të dobët dhe pa dëshirë, pasi mësimi zhvillohej në një gjuhë 
të huaj dhe pothuajse të pakuptueshme për ta. Në këto shkolla dhe në 
shkollën qytetëse aplikohej gjithashtu mësimi fetar; kështu, krahas më-
suesit serb, punonte edhe një mësues i fesë islame.23 

Nga dokumentet e kohës del se disa prej mësuesve të mëparshëm të 
shkollave shtetërore të Gjilanit kishin arsimim të plotë pedagogjik. Ndër 
ta përmenden Bajram Rashiti (Llashtica AS), banor i Gjilanit, i cili kishte 
mbaruar Shkollën e Lartë Pedagogjike (Darülmuallimin) në Prishtinë; 
Rexhep Halili dhe Binaze Kacabaçi (Hoxha Hanemi), të diplomuar në 
Shkollën e Lartë Pedagogjike për vajza (Darülmuallimat) në Stamboll; si 
dhe Hajrullah Halili, i shkolluar në Shkup. Ky i fundit dëshmohet të ketë 
shërbyer si mësues në shkollën fillore publike (mekteb ibtidaiyye) në Më-
hallën e Xhamisë “Atik” në Gjilan, prej vitit 188324, dhe deri më 1912.25 
Pas largimit të Perandorisë Osmane, një numër i kuadrove të tilla të dala 

                                                 
23 Ak. Jashar Rexhepagiq, Skolstvo i prosveta. u Kosovskoj Mitrovici, i okolini od 

druge polovine XIX stoleca do 1975 godine, “Studime-Studije”, ASH e Kosovës, 
libri 1, Prishtinë, 1980, f. 38-39 . 

24 Nga lutja dhe diploma e Bajram Rashitit shihet se, pas kryerjes së medresesë në 
Gjilan, ai kishte përfunduar edhe Shkollën normale – Darulmualimin në Prishtinë, 
ku dha provimin e diplomës për lëndët: njohuri natyre, algjebër, gjuhë arabe, gju-
hë persiane, gjuhë turke, lexim turqisht, bukurshkrim, aritmetikë, histori osmane 
dhe gjeografi. Ndërkaq, te Hajrulla Halili, përveç këtyre lëndëve, përmenden 
edhe: matematikë, gjuhë frënge, pedagogji, bujqësi, edukatë fizike, art figurativ 
dhe sjellje. (Shih: J. Rexhepagiq, Shkollat dhe arsimi në Kosovë, po aty, f. 126-
127 dhe 141, fusn. 132; plotësim nga Sadik Mehmeti, po aty, f. 216-217!). 

25 Sadik Mehmeti…, po aty, f. 119. 



Mr. Aliriza SELMANI / BINAZE KACABAÇI-DAUTI (HOXHA HANËMJA) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

245 

nga shkollat osmane, u bënë kuadro pedagogjike, intelektuale etj. dhe si 
të tilla, ishin bartësit e parë të arsimit kombëtar.26 

Mësuesit e sipërpërmendur, që prej viteve 1913-1914, të përgatitur 
profesionalisht dhe me përvojë në sistemin arsimor osman, i qenë drejtuar 
organeve kompetente ushtarake të pushtetit serb me kërkesën për t’u 
kthyer në profesionin e tyre si mësues në shkollat fillore serbe për fëmijët 
shqiptarë. Megjithatë, siç dëshmojnë burimet, vetëm një pjesë e tyre 
morën leje pune, dhe ajo jo për mësim të përgjithshëm, por thjesht për të 
dhënë mësim fetar islam në shkollat shtetërore serbe të qytetit ose në disa 
shkolla të tjera të rrethit.27 

Në bazë të raportit të mbikëqyrësit të shkollave serbe në Rrethin e 
Gjilanit, të 14 prillit 1919, dërguar Ministrisë së Arsimit në Beograd, 
shihet se në këtë rreth ekzistonin vetëm pesë shkolla fillore zyrtare për 
fëmijët myslimanë-shqiptarë, si shkolla shtetërore në gjuhën serbe. Ato 
ishin: një shkollë në Gjilan dhe në fshatrat Hogosht, Koretin, Rogoqicë 
dhe Cërnicë, në të cilat, përveç mësuesit serb, shërbente edhe nga një 
imam si kryer shtetëror i detyrës së mësuesit. Në shkollën e Gjilanit for-
mohen tri paralele të klasës së parë për fëmijët myslimanë, ku, përveç 
mësuesve serbë, do të punojnë edhe tre mësues të fesë islame, ndër të 
cilët ishte edhe mësuesja Binaze Dauti-Kacabaçi (Hoxha Hanëmja) si 
kryer shtetëror i detyrës së mësuesit.28 Mësim-besimi në këto shkolla, si-
pas plan-programit plotësues të vitit 1926, mbahej dy orë në ditë dhe za-
konisht pas mësimit të rregullt. Arsimi në këto shkolla kishte kohëzgjatje 
katërvjeçare, por për shkak të pengesave gjuhësore, mësimi për fëmijët 
shqiptarë zgjaste pesë vjet.29 

 
 
 

                                                 
26 Po aty, f. 210. 
27 J. Rexhepagiq..., po aty, f. 140 (fusn. 131) dhe f. 141.  
28 AShAK, Raporti i mbikëqyrësit të shkollave të Rrethit të Gjilanit, nr. 616, më 

24.07. 1919. 
29 Po aty, Raporti nr. 1472, më 6.07. 1929. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

246 

Interesimi i shqiptarëve për shkollim 
e brengoste pushtetin serb 

Edhe përkundër mungesës së shkollës shqipe, shqiptarët nuk e hum-
bën interesimin për arsim, qoftë edhe në gjuhën serbe, me qëllim të ema-
ncipimit dhe ngritjes kulturore të gjeneratave të reja. Kjo gjendje shkaktoi 
brengosjen e mbikëqyrësit të arsimit për Rrethin e Gjilanit, Kosta Niko-
liq, i cili në raportin e tij të datës 18.08.1919 njoftonte Ministrinë e Arsi-
mit në Beograd, duke theksuar se “në Rrethin e Gjilanit, kudo që kam 
kaluar dhe kam rënë në kontakt me shqiptarët, shumica prej tyre kanë 
shprehur dëshirën që sa më parë të hapen shkollat…”. Ai madje shtron 
pyetjen: “Prej nga rrjedh ky interesim… nuk e kuptoj dot’. Sipas këtij 
përgjegjësi të arsimit, në vitin 1919 rrethi kishte “mbi 80.000 banorë, 
prej të cilëve 60.000 shqiptarë dhe vetëm 20.000 serbë, të shpërndarë 
dhe të rrethuar nga fshatrat shqiptare”. Për këtë arsye, ai kërkonte që në 
këto zona të dërgoheshin mësuesit më të aftë dhe, mundësisht, që këta të 
ishin edhe oficerë rezervë. Prandaj, kërkonte që të dërgoheshin atje mësu-
esit më të aftë dhe, mundësisht që të ishin edhe oficerë rezervë.30 Ndër-
kaq, inspektori i arsimit për shkollat në Kosovë, Svetozar Tomiq, me një 
shkresë me numër rezervat të datës 15.05.1920, i vetëdijshëm për shkolli-
min e fëmijëve shqiptarë në këto shkolla, i kërkonte Ministrisë së Arsimit 
që kjo çështje të rregullohej në interes të politikës shtetërore, duke thënë: 
“...duhet bërë çmos që shqiptarët në këtë krahinë, mos t’i kenë shkollat e 
veta fillore 31autonome në gjuhën e tyre, qoftë turke ose shqipe, gjë që 
është shumë e dëmshme dhe e rrezikshme për interesat shtetërore.”. Ash-
tu si institucionet e tjera fetare islame, edhe shkollat në gjuhën serbe kon-
sideroheshin çerdhe indoktrinomi që përgatitnin armiq të shtetit. 

                                                 
30 AShAK, Po aty, Shkresa nr. 2285, datë 18.08.1919. Në një listë të nxjerrë nga 

raporti i Këshillit të Ulemave të Rretheve të Shkupit për popullsinë myslimane për 
vitin 1938/39, shihet se prej 14 rretheve të Këshillit të Ulemave të Shkupit, nën 
numrin 1 është shënuar Rrethi i Gjilanit, i cili atëbotë ishte rrethi më i madh në 
Kosovë, me 8.357 shtëpi myslimane; me 33.101 meshkuj dhe 30.682 femra, gjith-
sej 63.783 banorë të besimit islam. (AQSH), f. Komuniteti Mysliman Shqiptar, nr. 
882, dosja 80, viti 1944, f. 47. 

31 AShAK, po aty, Raporti rezervat nr. 1731, më 15.05.1920 



Mr. Aliriza SELMANI / BINAZE KACABAÇI-DAUTI (HOXHA HANËMJA) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

247 

Të dhënat dokumentare të kohës dëshmojnë se, edhe përkundër rre-
thanave të vështira, në shkollat fillore serbisht të Rrethit të Gjilanit, më 
1922 ishin të regjistruar 673 nxënës myslimanë (shqiptarë), ndër ta edhe 
39 vajza në shkollën e qytetit. Ndërkaq, më 1924 mësimet i vijonin 725 
fëmijë myslimanë-shqiptarë, në gjithsej 13 shkolla fillore të rrethit. Prej 
tyre, në shkollën serbe të Gjilanit, në pesë paralele kishte 220 nxënës 
myslimanë-shqiptarë; në Zhegër 26; në Dobërçan 55; në Roganë 70; në 
Koretin 48; në Hogosht 58; në Liviç të Poshtëm 36; në Cernicë 49; në 
Sllatinë 35; në Gëmovë 26; në Partesh 20; në Pozhoran 49 dhe në Mogi-
llë 13 - gjithsej 725 nxënës myslimanë-shqiptarë. Në këto shkolla shtetë-
rore punonin zakonisht nga një mësues serb dhe një mësues i fesë islame. 
Mësuesit fetarë myslimanë me arsimim profesional - shkollë pedagogjike 
(Darulmualimin) - të paguar nga shteti, ishin të paktë. Ndër të parët që 
shërbyen si mësues të fesë islame në shkollat serbe të Gjilanit ishin: Baj-
ram Rashiti-Llashtica, banor i Gjilanit, me Shkollën e Lartë Pedagogjike 
(Darulmualimin) të kryer në Prishtinë; Binaze I. Dauti - Hoxha Hanëmja; 
Hysen Hajdari, me shkollën pedagogjike të kryer në Stamboll; si dhe 
Shaip Rexhepi. 

Disa nga mësuesit e fesë, përveç mësimit fetar islam, dhanë kontribut 
të rëndësishëm edhe në mësimin ilegal të shkrim-leximit shqip dhe në 
ngritjen e ndërgjegjes kombëtare shqiptare. Për këtë arsye, më 1924, Mi-
nistria e Arsimit, duke pasur të dhëna për aktivitetin e tyre, urdhëroi mbi-
këqyrësin e shkollave të Rrethit të Gjilanit që menjëherë të shkarkonte 
nga detyra mësuesit e fesë: Bajram Rashit Rexhepin (Berishën A.S.), Bi-
naze I. Dautin (Hoxha Hanëmen), Hysen Jakup Hajdarin nga shkolla e 
qytetit të Gjilanit, si dhe Ruzhdi Mehmetin në Roganë, Raif Halimin dhe 
Isuf Ibrahimin në Mogillë, dhe Ramadan Halili nga Livoçi.32 Reduktimi i 
mësuesve shqiptarë të fesë do të vazhdojë edhe në vitet e mëvonshme.  

Në regjistrin e mësuesve të fesë për vitin 1925/26, në shkollat e Rre-
thit të Gjilanit figurojnë edhe emrat e 18 mësuesve të fesë, të cilët dhanë 
kontribut të rëndësishëm, si në përhapjen e kulturës islame, ashtu edhe në 
mësimin ilegal të shkrim-leximit shqip. Në këtë kontekst, nuk duhet ana-
shkaluar Mulla Sylë Tërpeza, i cili që më 1909/10 filloi t’u mësonte nxë-

                                                 
32 Po aty, Raporti, nr. 9823, më 25. 03. 1924. 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

248 

nësve në shkollën e Pozhoranit shkrim-leximin shqip, si dhe Mulla Ahm-
et Jashari nga Gjilani, i cili këshillonte nxënësit: “Mësoni për fe, por 
shkollën e rregullt mos e lini, se ne shqiptarët pa shkollë s’kemi jetë as 
ardhmëri.”33 

Siç u përmend më sipër, Hoxha Hanëme punoi në mënyrë të përher-
shme midis dy luftërave botërore në shkollën shtetërore të Gjilanit, za-
konisht në ndërrimin e pasdites, duke mos ndjerë lodhjen, vetëm për të 
përhapur sa më shumë dituri dhe edukatë fetare islame te gjeneratat e 
reja. Si intelektuale e rrallë dhe prijatare e arsimimit të femrës shqiptare 
në viset e Anamoravës, ajo ishte e vetëdijshme për rëndësinë e arsimit, si 
për meshkujt ashtu edhe për femrat. Jo vetëm që i shkolloi dy vajza të saj, 
Fatimen dhe Nehalen, por, përkundër rrethanave të kohës, insistonte që 
edhe të tjerët të dërgonin vajzat e tyre në shkollë, madje edhe në gjuhën e 
okupatorit. Meqë pjesa më e madhe e fëmijëve kishte mbetur jashtë ban-
kave shkollore, ajo, e vetëdijshme për profesionin që mbante, pas for-
mimit të shtetit SKS, shndërroi shtëpinë e saj në një shkollë për vajzat 
shqiptare në Gjilan më 1920, në moshën 29-vjeçare. Aty u hap një parale-
le e shkollës zyrtare me një mësuese serbe, ndërsa vetë Hoxha Hanëme 
dhuroi mësimin e edukimit fetar, punë kjo pothuajse klandestine, duke 
kontribuuar përmes frymës së besimit islam në kultivimin e emancipimit 
dhe ngritjes së vetëdijes kombëtare.34 Aktivitetin e saj profesional, në 
edukimin fetare e kombëtar, ajo do ta vazhdojë edhe më vonë duke i tu-
buar fëmijët e qytetit në shtëpinë e saj.  

Gjatë Luftës së Dytë Botërore, me hapjen e shkollave në gjuhën shqi-
pe, shumë intelektualë fetarë islam dhe të tjerë nga Gjilani dhe rrethina, 
përfshirë mësuesen e fesë Hoxha Hanëmja, vazhduan kurset verore të 
Gjilanit që nga viti 1941, me qëllim të aftësimit profesional dhe përmirë-
simit të njohurive të gjuhës shqipe. Sipas të dhënave dokumentare, ajo 
ishte një nga katër mësuesit e parë të qytetit dhe rrethinës që, gjatë verës 

                                                 
33 Tahir Z. Berisha, Shkollimi i fëmijëve shqiptarë në Rrethin e Gjilanit dhe kontributi i 

mualimëve në shkrim-leximin e gjuhës shqipe në periudhën 1818-1941. Kultura dhe 
tradita islame të shqiptarët (Simpozium ndërkombëtar), Prishtinë, 1995, f. 498. 

34 Të dhëna nga vajza Nehale, dhënë autorit më 1993. 



Mr. Aliriza SELMANI / BINAZE KACABAÇI-DAUTI (HOXHA HANËMJA) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

249 

së vitit 1941, u angazhuan në luftimin e analfabetizmit. Bashkë me të 
ishin: Halil Isaja, Hajrullah Ismaujli dhe Shaban Zeqiri në Gjilan; Ferid 
Berisha dhe Engjëll Zefi në Strezoc; dhe Atullah Fehmiu në Bresalc.35 
Nga të dhënat e kohës mësohet se gjatë Luftës së Dytë Botërore, mësu-
esja Binaze Dauti (Kacabaçi) vazhdoi aktivitetin e saj profesional. Ajo u 
emërua, me vendimin e Këshillit të Ulemave të Komunitetit Mysliman 
Shqiptar në Tiranë, si mualime (mësuese) e mësim-besimit në shkollën 
fetare islame - mektebin e Gjilanit.36 

Me përfundimin e Luftës së Dytë Botërore dhe vendosjen e sistemit 
komunist më 1945, u hartua programi i parë mësimor për shkollat fillore 
shqipe, ku mësimi fetar parashikohej të ishte fakultativ,37 të cilin në Gji-
lan filloi ta ushtronte mësuesja e mësimit fetar Binaze Kacabaçi (Hoxha 
Hanëme), por me intervenimin e inspektorit të arsimit, Apostol Tanefi, 
mësuesja Binaze detyrimisht është larguar nga shkolla.38 U largua nga 
profesioni i saj edukativ, fetar e kombëtar, të cilin e kishte ushtruar për 30 
vite radhazi, duke filluar në Stamboll dhe përfunduar në Gjilan. Megjithë 
demoralizimin e shkaktuar nga vendosja e sistemit komunist dhe përja-
shtimi nga procesi edukativo-arsimor, Hoxha Hanëme, e vetëdijshme për 
rëndësinë e arsimit dhe veçanërisht të shkollimit të femrës shqiptare, va-
zhdoi të kontribuojë me autoritetin e saj për dërgimin e vajzave në shko-
llë. Për këtë qëllim, shpesh udhëtonte edhe në fshatra të rrethinës së 
Gjilanit.39 

                                                 
35 Dr. Abdylaziz Veseli, Shkollat dhe arsimi shqip në Prefekturën e Prishtinës 1941-

1944, II, Gjilan, 2003, f. 112-13 dhe 284 
36 AQSh, f. Komuniteti Mysliman-organizimi i kuadrit. D. 7, v. 1044, Këshilli i Ule-

mave, Tiranë, më 1.05.1944. 
37 Nga tabela e programit dhe ditarët e punës shihet se krahas lëndëve të tjera, edhe 

mësimi fetar ishte parapa për çdo klasë (nga e para deri në të katërtën), nga një orë 
në javë. (J. Rexhepagiq, Skolstvo i prosveta u Kos. Mitrovici,… po aty, f. 59; 
AShAK, ANGJ, f. Shkolla fillore “Vuk Karagjiq”- Gjilan.)  

38 Nga dëshmitë e profesor Nijazi Fehmiut (1924), nga Gjilani, mësues dhe drejtor 
shkolle pas Luftës së Dytë Botërore në Gjilan, si dhe Jashar Jashari (1929), - pro-
fesor i gjuhës angleze në Gjilan. 

39 Po aty, të dhëna memoriale nga familjarë-pasardhës dhe bashkëkohanikë të Hoxha 
Hanëmit.  



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

250 

Siç shihet, aktiviteti edukativo-arsimor i mësueses Binaze Kacabaçi 
(Hoxha Hanëmes) nuk kufizohej vetëm në objektet shkollore, por shtrihej 
edhe në shtëpinë e saj dhe kudo tjetër ku jetoi e veproi. Edhe në moshë të 
shtyrë, e vetëdijshme për rolin e saj, ajo dha një kontribut të çmuar në 
arsimimin dhe edukimin fetar islam dhe patriotik të shumë gjeneratave të 
reja, të cilat vazhduan shkollimin në medrese dhe shkolla të tjera. Kujtesa 
për kontributin e saj fetar e kombëtar, si një nga intelektualet më të 
shquara shqiptare dhe ndoshta e para në Anamoravë, do të mbetet përherë 
e pashlyer në analet e historisë së kësaj ane. 

 
 

__________________ 
Burimet dhe literatura: 
Arkivi Shtetëror i Maqedonisë (ASHM), Mik. 375, nga DASSIP, Sig. M. 

860, f. PP, nr. 338, Raportet e konsullit gjeneral serb Ballugxhiq nga 
Selaniku, më 24 e më 28 prill (7 e 11 maj) nr. 948, si dhe telegramet e të 
njëjtit më 24 e 25 prill (7 e 8 maj) 1910. ) 

Arkivi Qendror i Shqipërisë (AQSh), f. MPB, nr. 2896, shkresë, më 19. V 
11941. 

AQSh, KM, nr. 482, d. 109, v. 1942, fl. 1.  
AQSh, f. Komuniteti Mysliman-organizimi i kuadrit. D. 7, v. 1044, Këshilli i 

Ulemave, Tiranë, më 1.05.1944. 
AQSh, f. Komuniteti mysliman Shqiptar, nr. 882, dosja 80, viti 1944, f. 47. 
Agjencia Shtetërore e Arkivit të Kosovës (AShAK), Raporti i mbikëqyrësit 

të shkollave të Rrethit të Gjilanit, nr. 616, më 24.07. 1919. 
AShAK, Po aty, Shkresa nr. 2285, më 18.08. 1919.  
AShAK, po aty, Raporti rezervat nr. 1731, më 15.05. 1920 
AShAK, po aty, Raporti, nr. 9823, më 25. 03. 1924. 
AShAK, po aty, Raporti nr. 1472, më 6.07. 1929. 
AShAK, Arkivi Ndërkomunal Gjilan (ANGJ), f. Shkolla fillore “Vuk 

Karagjiq”- Gjilan. 
Dr. Sadik Mehmeti, Shkollat dhe arsimi në Kosovë 1830-1912, Prishtinë, 

2019.  
Robert Mantran, Historia e Perandorisë Osmane, Tiranë 2004. 



Mr. Aliriza SELMANI / BINAZE KACABAÇI-DAUTI (HOXHA HANËMJA) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

251 

Dr. Lrfter Nasi, Aspekte nga kontributi i ulemave fetarë kundër gjenocidit 
serbomadh në Kosovë, (feja, kultura dhe tradita islame ndër shqiptarët 
(Simpozium ndërkombëtar), Prishtinë 1995.  

Dr. Haki Kosumi, Gjendja organizative e Bashkësisë Islame të shqiptarëve 
nën okupimin Jugosllav 1912-1941, Feja, Kultura dhe tradita islame ndër 
shqiptarët (Simpozium ndërkombëtar), Prishtinë 1995. 

Mr. Haki Kosumi, Bashkësia fetare islame në Kosovë 1929-1941, “Vjetar” i 
AK, nr. XVI, Prishtinë, 1983.  

Mr. Haki Kosumi, Qëndrimi I Bashkësisë Fetare Islame ndaj Levizjes Na-
cionalçlirimtare në Kosovë 1941-1945, “Kosova”, 12, Prishtinë, 1983. 

Dr. Sulltane Kojçini-Ukaj Rrerthanat kulturo-arsimore në Kosovë 1937-
1945, “Kosova”, 16, Prishtinë, 1987. 

Lubomir Dimiq, Kulturna politika Kralevine Jugoslavije (1918-1941), III, 
Beograd, 1997. 

Dr. Hakif Bajrami, Qëndrimi i Jugosllavisë monarkiste ndaj arsimit dhe 
kulturës shqiptare në Kosovë (1918-1941), “Kosova”, 12, Prishtinë, 
1983. 

Dr. Sulltane Kojçini-Ukaj, Studentët shqiptarë në universitetet e ish Jugo-
sllavisë në vitin 1930-1940, “Gjurmime albanologjike”, XXVI, Prishtinë, 
2007. 

Tahir. Z. Berisha, Kontributi i mësuesve të fesë në përhapjen e shkrim-
leximit shqip në Rajonin e Anamoravës ndërmjet dy luftërave botërore, 
”Dituria Islame”, dhjetor 1992. 

Ak. Jashar Rexhepagiq, Shkollat dhe arsimi në Kosovë nga fundi i shek. 
XVIII gjer më 1918, “Kosova” I, Prishtinë 1972.  

Ak. Jashar Rexhepagiq, Skolstvo i prosveta. u Kosovskoj Mitrovici, i okolini 
od druge polovine XIX stoleca do 1975 godine, “Studime-Studije”, ASH 
e Kosovës, libri 1, Prishtinë, 1980. 

Tahir Z. Berisha, Shkollimi i fëmijëve shqiptarë në Rrethin e Gjilanit dhe 
kontributi i mualimëve në shkrim-leximin e gjuhës shqipe në periudhën 
1818-1941. Kultura dhe tradita islame të shqiptarët (Simpozium ndërko-
mbëtar), Prishtinë, 1995. 

Dr. Abdylaziz Veseli, Shkollat dhe arsimi shqip në Prefekturën e Prishtinës 
1941-1944, II, Gjilan, 2003. 

 
 
 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

252 

 
Mr. Aliriza SELMANI - Gjilan 

BINAZE KACABAÇI-DAUTI (hodja hanim) 1891-1981, 
TEACHER OF RELIGIOUS AND NATIONAL 

EDUCATION AT THE ELEMENTARY SCHOOL IN 
GJILAN BETWEEN THE WORLD WARS  

Abstract 
One of the contemporary intellectuals, who devoted almost her 
entire life to the advancement of Islamic education and patriotic 
upbringing of the younger generations in Gjilan and its 
surroundings, was Binaze Kacabaçi-Dauti, a teacher who was also 
known as Hodja Hanim. She came from a family of Albanian 
muhajirs, was born in Prizren, and educated in Edirne and Istanbul, 
where she completed the higher pedagogical school for girls 
(darulmualimat). Between the world wars, hodja hanim decided to 
live and work in Gjilan. As is known, during that time, in the 
occupied Albanian territories in Yugoslavia, there were only state-
run schools with instruction in the Serbian language, which a small 
number of Albanian children attended. Religious instruction was 
part of the curriculum in these schools; thus, apart from the Serbian 
teachers, there were also qualified and certified religious education 
teachers. Among them was hodja hanim, who was appointed to 
teach religion at the Serbian school in Gjilan. 
Aware of the importance of her profession, in 1920, Hodja Hanim 
together with a Serbian teacher managed to open a branch of the 
official school for Albanian girls in Gjilan where she worked as a 
religious education teacher. The school, which operated almost 
clandestinely in her house, contributed through the spirit of Islamic 
faith to the cultivation of emancipation and the raising of national 
awareness. 
Some of the teachers, in addition to religious instruction, taught 
children to read and write in Albanian, which was illegal at the time, 



Mr. Aliriza SELMANI / BINAZE KACABAÇI-DAUTI (HOXHA HANËMJA) 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

253 

and contributed to the raising of Albanian national consciousness. 
Because of this, in 1924, the Ministry of Education ordered the 
school supervisor in the District of Gjilan to dismiss from duty the 
following teachers: Bajram Rashit Rexhepi (Berisha A.S), Binaze I. 
Dauti (Hodja Hanim), and Hysen Jakup Hajdari from the school in 
Gjilan, as well as Ruzhdi Mehmeti in Rogana, Raif Halimi and Isuf 
Ibrahimi in Mogila, and Ramadan Halili in Livoç. 
During World War II, with the opening of schools and courses in 
Albanian, Hodja Hanim herself, attended summer courses in Gjilan 
with the aim of professional training and perfecting the Albanian 
language. She was among the first four teachers in the town and its 
surroundings who, during the summer of 1941, contributed to the 
fight against illiteracy. These were: Halil Isaja, Hajrullah Ismaujli, 
Binaze Dauti and Shaban Zeqiri in Gjilan; Ferid Berisha and Engjëll 
Zefi in Strezoc; and Atullah Fehmiu in Bresalc. 
Aware of the importance of education, especially among Albanian 
girls, she continued, even after the establishment of the monist 
system, to contribute, with her authority, to the efforts to ensure 
girls attended school. For this purpose, she often travelled to the 
villages around Gjilan. 

Keywords: Hodja Hanim, teacher, religious and national education. 
 





KUD:	28:323.1(496.5)(05)	

Prof. Dr. Nathalie CLAYER 

TIXHANIJJE: REFORMIZMI 
DHE RIGJALL˙RIMI ISLAMIK N˙ SHQIP˙RI 

MIDIS DY LUFT˙RAVE BOT˙RORE 

Abstrakt 
Islami në Evropën Juglindore bashkëkohore është studiuar kry-
esisht nga këndvështrimi i institucionalizimit, nacionalizimit dhe 
reformave. Kjo qasje, e aplikuar nga lart-poshtë, na lejon të kup-
tojmë në mënyrë të paplotë transformimin e skenës fetare islame 
dhe marrëdhëniet mes shtetit dhe fesë. Në këtë punim, unë kam 
zgjedhur rastin e Shqipërisë midis dy luftërave dhe kam përqendr-
uar analizën në zhvillimin e Tixhanijjes - një vëllazëri ortodokse 
dhe e fuqishme veri-afrikane, e cila u përhap në këtë vend pas 
vitit 1900 - si dhe kam shqyrtuar pozitën e anëtarëve të saj në 
qarqet fetare islame. 
Përhapja e kësaj vëllazërie u nxit ndoshta nga ndërhyrja e shtetit 
në sferën fetare, e cila çoi në transferimin e vitalitetit fetar drejt 
një sektori që i ikte tutelës së shtetit. Integrimi i disa anëtarëve të 
Tixhanijjes në zemër të strukturave zyrtare të Komunitetit Islamik 
në vitin 1930, me qëllim që t’i kontrollonin ato, kontribuoi në 
rigjallërimin islam nga brenda institucioneve të reja të reformuara 
islame, në një kohë kur këto institucione dukeshin më të raciona-
lizuara, më të kontrolluara dhe më të shekullarizuara. 
Në gjysmën e dytë të viteve 1930, ky zhvillim i papritur i rigja-
llërimit islamik brenda institucioneve zyrtare arriti t’i shërbente 
politikave të reja të Mbretit Zog, i cili kishte braktisur politikën e 
tij shekullariste për të luftuar “rrezikun komunist.” 
Fjalët kyçe: Islami në Evropën Juglindore, Shqipëria, Tixhanijja, 

Institucionet islame, Rigjallërimi islamik, Mbreti Zog 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

256 

Hyrje 

Islami në Evropën Juglindore bashkëkohore është studiuar kryesisht 
në aspektin e institucionalizimit, të nacionalizimit dhe të reformave, të 
cilat janë parë zakonisht si procese lineare. Në këtë punim, do të doja të 
tregoja se kjo qasje nga lart-poshtë na lejon të kuptojmë në mënyrë jo të 
plotë transformimin e skenës fetare islame dhe marrëdhëniet ndërmjet 
shtetit dhe fesë në këto rajone. Për këtë, do të marr rastin e Shqipërisë mi-
dis dy luftërave dhe do ta përqendroj analizën në studimin e zhvillimit të 
Tixhanijjes - një vëllazëri veri-afrikane e cila u përhap në këtë vend, pas 
vitit 1900 - dhe pozitën e anëtarëve të saj në Komunitetin fetar Islamik. 

Në Shqipëri, në periudhën midis dy luftërave botërore, Islami ishte 
feja e 70% të banorëve të vendit.  

Megjithatë, vendi nuk kishte fe zyrtare; shteti u shpall afetar (jo fetar 
ose laik). Dikush mund të thotë se politika shekullariste e qeverisë shqip-
tare ishte, në fakt, relativisht afër jo me “laïcité” francez të së njëjtës per-
iudhë, por më tepër me sistemin e Konkordatës (marrëveshje midis shtetit 
dhe kishës - shën. përkth.) franceze të shekullit XIX, që karakterizohej, 
sipas Jean-Marie Mayeur, nga “laicité” i shtetit, që nënkupton trajtimin e 
barabartë dhe njohjen e të gjitha kulteve. Kjo nënkuptonte vullnetin e 
autoriteteve shtetërore për të kontrolluar kishat e njohura, ndërhyrjen e 
shtetit në administrimin e kulteve, përfshirjen e Kishave në jetën e vendit 
dhe njohjen e shërbimeve sociale të fesë: një sistem i cili ishte ndërtuar 
vetëm hap pas hapi. Sigurisht rasti shqiptar ishte i ndryshëm, por disa nga 
karakteristikat e tij ishin të ngjashme me atë të Konkordatit: “laicité” i 
shtetit, njohja e disa kulteve, ndërhyrja e shtetit në administrimin e tyre, 
integrimi i “Kishave” në jetën e vendit dhe ideja se feja ishte për shërbi-
me sociale, madje edhe për shërbime politike (kundër rritjes së komu-
nizmit në veçanti). Sikurse në Francë, jo të gjitha kultet kishin të njëjtin 
pozicion. Në Shqipëri, Kisha Katolike mbeti më pak e nënshtruar ndaj 
shtetit, ndërsa ndërhyrja e qeverisë në administrimin e Kishës Ortodokse 
dhe të Komunitetit Islamik ishte vendimtare në ndërtimin e institucioneve 
të centralizuara kombëtare.  

Megjithatë ky proces ishte më pak linear dhe më pak homogjen se sa 
përshkruhet në përgjithësi. 



Prof. Dr. Nathalie CLAYER / TIXHANIJJE: REFORMIZMI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

257 

Përmes studimit mbi tixhanitë shqiptarë, këtu do të fokusohemi në një 
grup myslimanësh, pozicioni i të cilëve ndaj institucioneve të reja kom-
bëtare islame ishte kompleks dhe i ndryshueshëm, nga kontestimi deri te 
integrimi. Do të shohim se, si pasojë, këto institucione u formësuan nga 
dinamika të ndryshme, jo vetëm të imponuara nga lart-poshtë. 

Tixhanijje: Një rrugë mistike ortodokse e fuqishme 

Tarikati tixhanijje, ose rruga, u shfaq rreth viteve 1781-1782 në rajo-
nin e Magrebit, në kuadrin e një lëvizjeje rigjallëruese fetare (texhdid), e 
cila ndodhi në shekullin e tetëmbëdhjetë deri në shekullin e nëntëmbë-
dhjetë dhe u karakterizua nga një qëndrim i fuqishëm edukativ, misionar 
dhe militant, dhe nga një nderim i veçantë për Pejgamberin, për modelin 
e tij dhe për mësimet e tij. Ahmed El Tixhani (1737-1815), themeluesi, 
pati një vizion të Pejgamberit, ndërkohë që ishte zgjuar, që do të thotë se 
rruga u bë e veçantë nga silsila e saj (zinxhiri shpirtëror) që kthehej prapa 
drejtpërdrejt tek Pejgamberi. Për më tepër, Ahmed El Tixhani konsidero-
het si vula e shenjtorëve dhe tixhanitë pohojnë një lloj superioriteti mbi 
rrugët e tjera mistike, madje i ndalojnë lidhjet me turuk-et e tjetra. Dishe-
pujve tixhani dhe të afërmve të tyre iu është premtuar shpëtimi. Tixhanitë 
madje, herë pas here, pohonin se leximi i lutjes së tyre të veçantë ishte 
më efektiv për të siguruar shpëtimin sesa leximi i Kuranit dhe ata besojnë 
se jeta asketike nuk e garanton shpëtimin. Ritet e tyre, ashtu si përshkru-
hen në përgjithësi, përbëhen nga recitimi i vird-it, në mëngjes dhe në 
mbrëmje, i vazife-s (të paktën një herë në mëngjes) dhe i dhikr-it gjatë di-
tëve të premte. Nga Magrebi, kjo rrugë u përhap gjerësisht në jug deri në 
Sahara. Por ajo erdhi për t’u përhapur edhe në Shqipëri.  

Në fakt, rruga tixhanijje u përhap në krahinat shqiptare të Perandorisë 
Osmane ndërmjet viteve 1900 dhe 1910, apo edhe më vonë rreth vitit 
1918, nëpërmjet pelegrinazhit në Mekë. Alim Muhammed Shaban Dom-
nori, i lindur në Shkodër, një qytet shqiptar verior, në vitin 1868 (ose 
1870), i cili do të kishte qenë më parë i lidhur me turuk-e të ndryshme, 
sidomos halvatijje dhe nakshbandijje, thuhet se ka takuar gjatë haxhit, 
shejhun e mirënjohur të vëllazërisë, Sejjid Abdulkadir Minhaxhin (ose 
Shejh Elfe Hashimin, sipas një thënieje tjetër ). Ai u bë dervish i tij, u 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

258 

emërua shejh nga ai dhe u kthye në qytetin e tij të lindjes, ku ai përhapi 
rrugën e tij të re deri kur vdiq, në tetor të vitit 1934.  

Veçoritë e tixhanijjes, siç u përhap në këto krahina shqiptare të cilat u 
përfshinë në vitin 1913 në një shtet të ri shqiptar, janë shumë të afërta me 
ato të tixhanijjes në vendet e tjera. Vëllazëria ndjek një rrugë mistike or-
todokse të fuqishme, që e refuzon jetën asketike dhe që nuk ka tekke (te-
qe) specifike. Në broshurën e publikuar nga një prej anëtarëve të saj në 
vitin 1941, lidhja ekskluzive me Pejgamberin dhe me themeluesin nënvi-
zohet fuqishëm. Sejjid Ahmed Tixhani paraqitet si një studiues, një she-
mbull, një reformist, që ka arritur një shkallë të lartë të njohurive mistike, 
duke qenë autoriteti më i lartë ose kutbi xhami (kutb-i jami). Anëtarët du-
het të ndjekin shembullin e Pejgamberit, rrugën e Pejgamberit drejt Zotit. 
Por, për ta pastruar zemrën dhe shpirtin e tyre, për të arritur përsosmërinë 
morale, për ta ndriçuar shpirtin me dritën hyjnore, ata duhet të lidhen me 
një mësues që posedon një njohuri të lartë shpirtërore, një mësues që ka 
marrë çdo lloj njohurie.  

Sipas kësaj broshure, kërkesat themelore të rrugës tixhani janë: ta 
dorëzosh veten në duart e një shejhu tixhani që ka të drejtë të transmetojë 
vird; të mos recitosh vird-in e një tarikati tjetër; të mos kërkosh ndihmën 
morale të eulijave/evliave të tjerë (shenjtorëve, njerëzve të afërt me Zo-
tin), as me fjalë, as me mendime apo me zemër; të respektosh të gjithë 
evlija-të, por të kërkosh një edukim shpirtëror vetëm nga ai me të cilin je 
i lidhur; të bësh rregullisht pesë namazet ditore, sa më shumë të jetë e 
mundur me xhemat (tubim); të respektosh të gjitha porositë kuranore; ta 
duash dhe ta respektosh Ahmed El Tixhanin dhe shejhun tënd; të besosh 
në dhembshurinë hyjnore; të mos flasësh kundër shejhut; ta vazhdosh re-
citimin vird deri në vdekje, gjithmonë me lejen e një shejhu të autorizuar; 
të kesh marrëdhënie të mira me të gjithë, sidomos me shokët e rrugës; t’i 
nderosh të gjithë, sidomos prindërit e tu. Sa i përket lutjeve të detyrue-
shme të paraqitura në broshurë, ato janë pikërisht siç përshkruhen në stu-
dimin e Xhemil Abun-Nasrit: në mëngjes dhe në mbrëmje vird, 
uazifa/vazife dhe të premten dhikr/zikr. Në fund, autori thekson, siç beso-
het edhe nga tixhanitë tjetërkund, premtimin për shpëtimin që iu është 



Prof. Dr. Nathalie CLAYER / TIXHANIJJE: REFORMIZMI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

259 

dhënë dishepujve tixhani dhe familjeve të tyre (grave, fëmijëve dhe pri-
ndërve). 

Një dokument i shkurtër që ruhet në arkivat shqiptare gjithashtu e 
përshkruan Tixhanijjen shqiptare si një rrugë, dishepujt e së cilës pajto-
hen dhe janë të obliguar që t’i kryejnë detyrat islame siç përshkruhen nga 
sheriati, veçanërisht pesë namazet ditore. Tarikati konsiderohet se nuk ka 
asnjë lidhje me turuk-e të tjerë, për shkak të lidhjes së tij të drejtpërdrejtë 
me Pejgamberin dhe pozita e shejhut thuhet të transmetohet vetëm sipas 
meritave dhe aftësive dhe jo sipas gjakut apo prejardhjes.  

Përhapja e Tixhanijjes në Shqipëri në fillim të shekullit XX 

Si u përhap në trojet shqiptare kjo rrugë e fuqishme ortodokse, që da-
llonte nga vëllazëritë tradicionale në shumë aspekte? Tri figura kryesore, 
të gjithë ulema (njerëz të ditur në shkencat fetare) dhe vendas të Shko-
drës, konsiderohen si përgjegjës për këtë zgjerim: Muhammed Shaban 
Domnori, i përmendur tashmë, Muhammed Bekteshi dhe Qazim Hoxha. 
Le të shikojmë biografitë e tyre për të kuptuar më mirë mekanizmin e 
përhapjes së Tixhanijjes në Shqipëri, në periudhën midis dy luftërave 
botërore! 

Nismëtari i tarikatit, Haxhi Sheh Muhammed Shaban Domnori, kishte 
studiuar në një shkollë rüshdije (shkollë fillore e avancuar osmane) në 
qytetin e tij të lindjes dhe më vonë në medresenë lokale të quajtur “Med-
reseja e Qafës”, ku ai mori dy ixhaze (diploma). Thuhet se ai zotëronte 
shqipen, turqishten, arabishten dhe persishten. Gjatë gjithë jetës së tij, ai 
ishte imam dhe predikues në Shkodër. Ai konsiderohej si një model i de-
votshmërisë dhe i virtytit dhe tërhoqi shumë ndjekës si shejh tixhani. Para 
vitit 1920, ai e përhapi tarikatin në Shkodër vetëm fshehurazi, sepse mje-
disi lokal nuk ishte i favorshëm për shprehjen sufiste të Islamit. Pas kësaj, 
ai i drejtoi haptazi ceremonitë fetare tixhani në shtëpinë e tij, të cilën ai 
mund ta ketë blerë me ndihmën e pasuesve të tij. Ai tërhoqi shumë ndje-
kës dhe një turmë e madhe njerëzish mori pjesë në ceremoninë e funeralit 
të tij, në tetor të vitit 1934.  

Një nga dishepujt e tij më të rëndësishëm ishte profesori (myderrizi) 
dhe predikuesi (vaizi) Haxhi Hafiz Muhammed Bekteshi (Shkodër 1883-



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

260 

1958). I arsimuar në një shkollë fillore të avancuar, ai, më pas, mori më-
sime fetare nga ulema të ndryshëm të Shkodrës. Gjithashtu, thuhet se ai 
ka mësuar në mënyrë autodidaktike, nga materialet e botuara në Stam-
boll, Kajro dhe Lahore. Si profesor, ai kishte shumë nxënës, qoftë në Me-
dresenë e Re të Shkodrës, e cila ishte në funksionim në dy periudha 
kohore, nga viti 1925 deri në vitin 1929, dhe nga viti 1944 deri në vitin 
1947, qoftë në shtëpi. Si predikues, ai ishte një nga më të famshmit në 
Shkodër. Ai gjithashtu kishte disa përgjegjësi në institucionet zyrtare 
islame në qytet, ku ishte anëtar i Asamblesë lokale dhe këshilltar i 
myftiut.  

Figura e tretë është ajo e Sheh Qazim Hoxhës (Shkodër, 1893 apo 
1895-1959). Babai i tij, mjek dhe drejtor i spitalit ushtarak në Shkodër, 
ishte me origjinë arabe. Por ai u rrit në familjen e nënës së tij, një familje 
vendore e mirënjohur e Çelepijej-ve. Pas studimeve të shkollës së mes-
me, në shkollën ushtarake rüshdije, ai u njoh me dy figurat e mëparshme: 
ai mësoi shkencat ekzoterike nga myderriz Haxhi Muhamet Muhammed 
Bekteshi dhe shkencat ezoterike nga Sheh Shabani. Ai mori një ixhaze 
nga Haxhi Muhamet Muhammed Bekteshi dhe u bë, rreth vitit 1919, 
imam dhe profesor i fesë në qytetin e tij të lindjes. Por ndryshe nga dy 
mësuesit e tij, atij iu desh ta linte Shkodrën. Në vitin 1925, ai u emërua 
predikues dhe profesor në Durrës, një qytet port i Shqipërisë së Mesme, 
ku ai kishte nxënës që vinin nga Shqipëria qendrore dhe ajo veriore. Në 
atë kohë, për shkak të predikimeve të tij, ai fitoi famë në të gjithë Shqi-
përinë Qendrore. Në vitin 1930, siç do ta shohim, ai u transferua si pro-
fesor në Medresenë e Përgjithshme të sapokrijuar në Tiranë dhe më pas u 
bë një nga predikuesit më të vlerësuar të kryeqytetit. Brenda tarikatit, 
pozita e tij u bë gjithnjë e më e madhe, dhe në vitin 1934, pas vdekjes së 
Sheh Shabanit, Sheh Qazim Hoxha u zgjodh si kreu i vëllazërisë. 
Emërimet e tij të njëpasnjëshme në Shqipërinë Qendrore ishin vendimtare 
për përhapjen e rrugës tixhani në këtë rajon, sidomos në Durrës, Tiranë, 
Shijak dhe Kavajë, si dhe në rrethinat e tyre.  

Nën ndikimin e tij dhe atë të dy mësuesve të tij, rruga tixhani u për-
hap në mesin e grupeve të ndryshme sociale. Së pari, ata tërhoqën shumë 
njerëz nga mjedisi e tyre, ai i ulemave; disa myftinj u lidhën me rrugën. 



Prof. Dr. Nathalie CLAYER / TIXHANIJJE: REFORMIZMI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

261 

Ata gjithashtu tërhoqën intelektualët myslimanë, të cilët luanin një rol të 
rëndësishëm në fushën e arsimimit dhe të publikimit të materialeve të 
shtypura. Disa nga dishepujt e tyre ishin edhe administratorë që punonin 
për institucionet islame. Pak dihet për ndikimin e tyre në mesin e nxënës-
ve të medreseve në Shkodër dhe më vonë në Tiranë. Por ne mund të ma-
rrim me mend se ai ka ekzistuar. Jashtë këtyre qarqeve religjioze, tarikati 
u përhap fuqishëm në mesin e pronarëve të dyqaneve dhe të tregtarëve 
nga Tirana dhe Durrësi. Një nga tregtarët në Durrës financoi botimin e 
broshurës, që i kushtohej tarikatit, për nderim të babait të tij, i cili kishte 
vdekur dhe që ishte vetë anëtar i tixhanijjes. Së fundi, tarikati u përhap në 
mesin e fshatarëve të Shqipërisë së Mesme, meqë grupet e dishepujve ek-
zistonin në disa fshatra, si Prezë, Radë, Maminas, Ishëm, Guzje, Rubjekë, 
Metallë, Kameras. Është me interes të theksohet se ky rajon ka qenë qe-
ndra e rebelimit mysliman, i cili shpërtheu në vitet 1914-1915, kundër 
Princit Gjerman që u dërgua nga Fuqitë e Mëdha për të udhëhequr prin-
cipatën e re shqiptare, si dhe për rivendosjen e rendit otoman.  

Ky rrjet relativisht i rëndësishëm i sufistëve “ortodoksë” në Shkodër 
dhe në Shqipërinë e Mesme filloi të luante një rol të rëndësishëm në ske-
nën fetare islame në Shqipëri, në periudhën midis dy luftërave. Kjo ishte 
jo vetëm për shkak të famës individuale të figurave kryesore të tij, që 
njiheshin si profesorë të fesë dhe si predikues, por edhe për qëndrimin që 
ata kishin miratuar vis-a-vis (përballë) institucioneve islame dhe për re-
format që këto të fundit donin të nxitnin. Më saktësisht, kanë qenë dy fa-
za të dallueshme në marrëdhëniet midis tixhanijjes dhe institucioneve 
zyrtare islame shqiptare: një fazë e kontestimit dhe një fazë e integrimit. 

Tixhanitë dhe kontestimi i reformave 

Me stabilizimin relativ të situatës politike në vend, pas Luftës së Parë 
Botërore, autoritetet politike punuan për forcimin dhe centralizimin e ins-
titucioneve fetare islame në Shqipëri. Për këtë qëllim, u mbajt një kon-
gres në dimrin e vitit 1923. Një nga reformat kryesore, e cila nisi disa 
muaj më vonë, si rezultat i këtij hapi organizativ, ishte hapja e një me-
dreseje kryesore në kryeqytet. Përgjegjësi i vakëfeve dhe ulematë krye-
sorë që udhëhiqnin institucionet fetare dëshironin të ngrinin një medrese 



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

262 

të mirë, me metoda bashkëkohore mësimdhënieje dhe me një program që 
i përfshinte shkencat bashkëkohore. Me këtë medrese, ata shpresonin se 
do t’i parandalonin myslimanët e rinj shqiptarë që të shkonin në Evropë 
për të studiuar, në mënyrë që ata të mos shkëputeshin nga feja dhe kombi 
i tyre. Në të vërtetë, një nga problemet për këta ulema ishte se gjithnjë e 
më pak djem të rinj shkonin për të studiuar në medrese, sidomos nga Ju-
gu i vendit. Në vitet 1924-1925, u hapën dy medrese të tilla të reformu-
ara, së pari në Tiranë, më pas në Shkodër, ku nxënësit duhej të merrnin të 
njëjtin arsimim si në shkollat e tjera të vendit, duke shtuar edhe lëndët 
fetare. Frëngjishtja duhej të mësohej si gjuhë e biznesit. Medresetë e tjera 
lokale gjithashtu duhej t’i miratonin programet e reja. 

Pas hapjes së medresesë së Tiranës, erdhi një reagim nga një grup i 
ulemave nga Shkodra. Ata i shkruan një letër Ministrit të Brendshëm ku-
ndër programeve të reja, sepse ata konsideronin se ato nuk ishin të për-
shtatshme për përvetësimin e nevojshëm të njohurive fetare, veçanërisht 
për ulematë e rinj. Nënshkruesit kërkonin nga Ministria që të mos i zbato-
nte këto masa. Nëse vështrojmë emrat e këtyre nënshkruesve, shohim se 
menjëherë pas emrave të Mehmet Tahirit dhe të Rustem Faikut, shfaqen 
emrat e Muhammed Shabanit dhe të Muhammed Bekteshit, dy figurat 
kryesore të Tixhanijjes në atë kohë, ndërsa në mesin e emrave në vijim 
gjendej edhe ai i Qazim Hoxhës. Si ulema, tixhanitë morën pjesë në këtë 
lëvizje opozitare me kolegët e tyre nga Shkodra, përfaqësues të një tradite 
të fortë të mësimit fetar në atë qytet. 

Megjithatë, kërkesa e tyre nuk u mor parasysh. Çështja u dërgua në 
Ministrinë e Arsimit, e cila u përgjigj se nuk ishte brenda kompetencës së 
saj, por brenda asaj të Këshillit të Lartë të Sheriatit. Kur Ministria e Bre-
ndshme e pyeti më pas Këshillin e Lartë të Sheriatit, myftiu i përgjith-
shëm iu përgjigj ilmijje-s së Shkodrës (grupit të dijetarëve) se programi 
ishte përpunuar në përputhje me Statutet e xhematit islam. Rrjedhimisht, 
Këshillit nuk i lejohej që t’i ndryshonte programet. Nëse ilmijje e Shkod-
rës dëshironte të propozonte ndryshime, ajo duhet ta bënte këtë gjatë kon-
gresit të ardhshëm. Ky ishte një refuzim i qartë i kërkesës. 

Me sa duket, ilmijje e Shkodrës, së cilës i përkisnin figurat e shquara 
tixhani, nuk ishte në ballë të rezistencës e cila shpërtheu në Shkodër në 



Prof. Dr. Nathalie CLAYER / TIXHANIJJE: REFORMIZMI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

263 

vitin 1926 kundër medresesë së re që u hap në qytet, si dhe kundër orga-
nizimit të institucioneve islame. Këto të fundit udhëhiqeshin nga Molla 
Rrustem Begu. Megjithatë, disa muaj më vonë, gjatë dimrit të vitit 1927, 
ulematë lokalë e kundërshtuan thirrjen për reformat që u ndërmorën nga 
Salih Vuçiterna në revistën e Komunitetit Islamik. Ata thoshin, në mëny-
rë kategorike, se racionalizimi i xhamive dhe i rrjetit të medreseve, që 
ishte propozuar nga Drejtori i Përgjithshëm i Vakëfeve, ishte kundër ligjit 
islamik. Në fund të një letre, që i drejtohej Myftiut të Madh në Tiranë, 
nënshkrimi i Sheh Shabanit është i dukshëm, përveç nënshkrimeve të di-
jetarëve të tjerë të Shkodrës. Pra, përsëri, udhëheqësit tixhani ishin pjesë 
e kundërshtimit të reformave, që kishin të bënin me jetën dhe organizim-
in e Komunitetit Islam, vetëm si anëtarë të grupit të ulemave të Shkodrës.  

Tixhanitë u paraqitën si të tillë në një lëvizje kontestuese vetëm në 
vitin 1929, jo në Shkodër, në bastionin e tyre të parë, por në Shqipërinë 
Qendrore, rreth figurës së tyre të re atje, Qazim Hoxhës. Në atë kohë, qe-
veria shqiptare e Mbretit Zog të saposhpallur (ai ishte Mbreti i shqipta-
rëve nga viti 1928 deri në vitin 1939) kishte vendosur të organizonte një 
kongres të Komunitetit Islamik për të përforcuar organizimin e tij, si dhe 
për ta kontrolluar atë më mirë. Më 13 qershor 1929, Ministri i Drejtësisë i 
kishte shkruar letër kryetarit të Këshillit të Lartë të Sheriatit se ai dëshi-
ronte që ta shihte Komunitetin Islamik të organizuar “sipas parimeve 
moderne” duke ndjekur shembullin e qeverisë, “e cila kishte futur ligje që 
hapnin rrugën drejt përparimit dhe qytetërimit.” Ky nuk ishte një rekoma-
ndim i paqartë që iu dërgohej udhëheqësve fetarë islamikë, pasi ministri 
madje kishte fiksuar një datë për fillimin e kongresit, i cili duhej të mbli-
dhej në 5 korrik. Detyra që u caktohej udhëheqësve fetarë ishte që të për-
punonin statutet e reja “mbi baza moderne”, me ndihmën e qeverisë. Por 
ndërhyrja e autoriteteve civile nuk u kufizua vetëm në këtë urdhër të parë. 
Dy javë më vonë, Ministria e Punëve të Brendshme iu kërkoi prefektëve 
që të pengonin myftinjtë lokalë nga procedurat për zgjedhjet e delegatëve 
për kongres, para se ata të merrnin listën e kandidatëve të dërguar nga 
Ministria, sepse qeveria nuk dëshironte kandidatë të tjerë. Listat u har-
tuan nga Ministria e Drejtësisë, e ngarkuar për çështjet fetare.  



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

264 

Mënyra se si veproi qeveria shqiptare provokoi një reagim në Shqipë-
rinë Qendrore, në këtë rajon të ndjeshëm mysliman, ku 15 vjet më parë 
kishte shpërthyer një rebelim. Dhe ky reagim u udhëhoq nga tixhanitë. 
Në fund të qershorit, prefekti i Durrësit raportoi në Ministrinë e Punëve të 
Brendshme se myftiu e Krujës, në vend të nxjerrjes së kandidatit të zgje-
dhur të qeverisë, ia doli me sukses që ta nxirrte veten si të zgjedhur. 
Është e mundshme që Ismail Hakki, një dishepull tixhani, ishte myfti i 
Krujës në atë kohë. Por autoritetet mbi të gjitha u alarmuan nga “intrigat” 
e Qazim Hoxhës. Një raport i komisarit të policisë së Durrësit për prefek-
turën theksonte se, në atë kohë, “Hafiz Qazimi” - i cili prezantohej hapta-
zi si anëtar i tarikatit tixhani - ishte duke bërë propagandë. Sipas raportit, 
Tixhani kishte formuar një parti të fortë për “hapjen” ose për promovimin 
e tarikatit të tij në qytet dhe në rajone të tjera brenda prefekturës, të tilla 
si: Shijak, Prezë, Kavajë etj. Komisari i policisë mendonte se, për shkak 
të influencës që kishte fituar Qazim Hoxha, mund të lindnin probleme 
serioze, siç ndodhën gjatë zgjedhjeve të delegatëve për kongresin islamik. 
Me sa duket në Durrës (dhe ndoshta diku tjetër), Qazim Hoxha dhe 
përkrahësit e tij e kishin kundërshtuar zgjedhjen e kandidatëve që donte 
të impononte qeveria.  

Vetë prefekti, ndërsa jepte raportin në Ministrinë e Punëve të Brend-
shme, shpjegonte se, që nga ardhja e tij në qytet, profesor Qazim Hoxha, 
nga Shkodra, e kishte prozelitizuar “sistematikisht” tarikatin e tij, ashtu 
që një parti e madhe do të krijohej nëpërmjet këtij tarikati, me degë në 
Kavajë, Shijak dhe Krujë, si dhe në fshatin më të vogël në rajon. Ky zyr-
tar i lartë e krahasonte më tej “ndikimin që ai kishte arritur përmes kësaj 
vëllazërie, e cila e mbante popullatën në një fanatizëm alarmant” me 
“sakrificat e bëra nga qeveria, në nivel kulturor, për ta larguar këtë sëmu-
ndje të rrezikshme (d.m.th. fenë) nga popullsia injorante.” Sipas prefektit, 
ky “fanatizëm” u bë i qartë gjatë zgjedhjeve për Kongresin Mysliman. Si-
pas tij, kudo në prefekturë, anëtarët e Tixhanijjes e kundërshtuan atë që 
ishte planifikuar nga qeveria, si në Krujë, ku kandidati i tarikatit fitoi dy 
herë kundër kandidatit të qeverisë. Me qëllim që të mbroheshin “interesat 
e shtetit”, prefekti propozonte që të largohej Qazim Hoxha nga prefektu-
ra. Përgjigja e ministrisë ishte më e matur. Prefekti u urdhërua që ta thë-



Prof. Dr. Nathalie CLAYER / TIXHANIJJE: REFORMIZMI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

265 

rriste Qazim Hoxhën dhe t’i thoshte atij që të hiqte dorë nga një qëndrim 
i tillë, para se të ndërmerrej ndonjë veprim administrativ.  

Në një farë mënyre, Qazim Hoxha, i cili e kishte kundërshtuar në më-
nyrë të qartë politikën e autoriteteve shqiptare që synonin kontrollimin e 
organizimit të Komunitetit Islamik dhe futjen e reformave shekullarizu-
ese, më në fund u hoq në mënyrë efektive nga rajoni Durrësit për në 
Tiranë, por ai u integrua në institucionet qendrore islamike në Tiranë. 

Integrimi në institucionet qendrore islame 

Në vitin 1930, një vit më pas, Qazim Hoxha u emërua profesor në 
Medresenë e Përgjithshme të Tiranës, që sapo ishte ndërtuar, e vetmja 
medrese që kishte mbetur në vend, në përputhje me vendimin e Kongre-
sit. Atje ai jepte mësim gjuhën arabe, mantikën (logjikën), tefsirin (ko-
mentimin e Kuranit) dhe hadithin (traditën). Ai gjithashtu u bë një nga 
predikuesit më të dëgjuar në kryeqytet. Për më tepër, predikimet e tij 
botoheshin rregullisht në kolonat e revistës së Komunitetit Islamik Zani i 
naltë. Kështu, ai u bë një figurë qendrore në jetën fetare të myslimanëve 
në Tiranë dhe në vend. Në vitin 1942, në kohën e Shqipërisë së Madhe 
nën ombrellën e Italisë fashiste, ai madje u bë nënkryetar i Këshillit të 
Ulemave, i autoritetit më të lartë islam në vend, si dhe kryetar i Komi-
sionit për përkthimin e Kuranit.  

Ajo që është e habitshme është se ai nuk ishte i vetmi tixhani që kish-
te zënë një pozitë të rëndësishme brenda institucioneve qendrore islame 
pas pikë kthesës së rëndësishme që paraqit në Kongresin e vitit 1929. 
Hasan Tahsini, autori i broshurës së publikuar në vitin 1941, ishte zgje-
dhur në vitin 1931 si drejtor i shkollës së përzier, të hapur nga Komuni-
teti Islamik. Kjo ndërtesë ishte shumë e rëndësishme për Komunitetin 
Islamik, pasillimi i shkollës ishte që t’u ofronte prindërve myslimanë një 
alternativë ndaj shkollave shtetërore, ku konsiderohej se morali dhe më-
simet fetare nuk kishin vend të mjaftueshëm në programet mësimore. Kur 
shkolla u mbyll nga qeveria, si të gjitha shkollat private, në vitin 1933, 
Hasan Tahsini u integrua në stafin mësimor të Medresesë së Përgjith-
shme, ku ai jepet mësim gjuhën arabe. Haki Sharofi, një tjetër anëtar laik 
tixhani, ishte gjithashtu profesor në Medresenë e Përgjithshme, ku ai jep-



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

266 

te mësim gjuhën shqipe. Për më tepër, në vitin 1930, Haki Sharofi u bë 
kryeredaktor i revistës së Komunitetit Islamik, Zani i naltë, kur ajo filloi 
të publikohej sërish pas një ndërprerjeje prej gjashtë muajsh. Kjo do të 
thotë se një tixhani ishte përgjegjës për përhapjen e Islamit në Shqipëri 
përmes mjeteve moderne të shtypit.  

Jashtë Tiranës, tixhanitë kishin zënë gjithashtu poste të rëndësishme 
brenda institucioneve islame. Në vitin 1929, Muhammed Bekteshi ishte 
emëruar predikues (vaiz) në prefekturën e Shkodrës; në Durrës, myftiu 
Mustafa Varoshi i përkiste tarikatit; në Krujë, zëvendës myftiu, Haxhi 
Ismaili, ishte gjithashtu një dishepull i rrugës tixhani, dhe më vonë ai u 
emërua myfti në Vlorë. 

Në vitet 1930-të, vetë Tixhanijje, në një mënyrë, ishte integruar në 
strukturën e institucioneve islamike. Në vitin 1936, tarikati formoi me tri 
vëllazëri të tjera - atë të kadirive, të rifaive dhe të sadive - një organizatë, 
që u quajt Drita Hyjnore, nën ombrellën e Komunitetit Islamik. Sipas 
rregullores së organizatës, qëllimi kryesor ishte që të botoheshin libra për 
të përforcuar moralin e dishepujve me anë të predikimeve, si dhe për t’i 
shërbyer unitetit kombëtar. Pikërisht në këtë kuadër u botua broshura e 
Hasan Tahsinit, në vitin 1941. Rregullorja planifikonte gjithashtu një fun-
ksionim të racionalizuar të katër vëllazërive, por ne nuk e dimë se në 
cilën shkallë kjo ka qenë me të vërtetë efektive. Me përjashtim të disa ce-
remonive zyrtare, me rastin e festave myslimane dhe botimin e disa libra-
ve, nuk ka dëshmi në lidhje me punën e përditshme të kësaj organizate, e 
cila ishte një produkt i pikëpamjes reformiste të udhëheqësve të Komu-
nitetit Islamik Shqiptar, që karakterizohej, ndër të tjera, nga një qasje ra-
cionale. Megjithatë, integrimi i Tixhanijjes në këtë organizatë, që dukej 
se i kishte pranuar parimet e vendosura nga institucionet zyrtare islame 
dhe nga shteti, ndodhi në një kohë kur ky i fundit ishte i gatshëm që ta 
përdorte fenë si një mjet kundër “kërcënimit komunist”, në një kohë kur 
ringjallja fetare nuk konsiderohej më si “fanatizëm” që kundërshtonte 
“interesat e shtetit”. 

 
 
 



Prof. Dr. Nathalie CLAYER / TIXHANIJJE: REFORMIZMI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

267 

Përfundim: Reformizmi dhe rigjallërimi në punë 

Tregimi i zakonshëm në lidhje me evoluimet e Islamit në Shqipëri 
midis dy luftërave botërore fokusohet në politikën e Zogut dhe synimin e 
tij për t’i vënë institucionet fetare nën kontrollin e shtetit, për reduktimin 
e ndikimit të fesë në përgjithësi dhe për shekullarizimin e shtetit dhe të 
shoqërisë. Futja e kodit civil dhe heqja e gjykatave fetare në vitet 1928-
1929 janë, në këtë drejtim, hapa të rëndësishëm. Mbështetja e ulemave 
reformatorë dhe e myslimanëve laikë nga ana e shtetit, në mënyrë që të 
zbatoheshin reformat brenda institucioneve islame, është gjithashtu pjesë 
e politikës, që duket të ketë kulmuar me organizimin e Kongresit Islamik 
Shqiptar të vitit 1929. Pas Kongresit, në vijim të miratimit të statutit të ri, 
institucionet fetare islame morën një formë më të centralizuar, më të 
kontrolluar, më të racionalizuar dhe madje më të shekullarizuar. Përveç 
funksioneve të tyre si imam dhe si predikues, prerogativat e myftinjve 
kufizoheshin në detyrat administrative: ata nuk lejoheshin që të jepnin 
fetva. Madje kreu i ri i emëruar i Komunitetit Islamik nuk i përkiste gru-
pit të ulemave: Behxhet Shapati, i cili zëvendësoi Vehbi Dibrën, ishte një 
jurist. Disa myslimanë, në ditët e sotme, janë duke i interpretuar këto 
zhvillime si një goditje kundër lirisë së Islamit. Në fakt, emërimi i Qazim 
Hoxhës në Tiranë dhe integrimi i tij në institucionet qendrore islame mu-
nd të interpretohet gjithashtu si një përpjekje për të neutralizuar ndikimin 
e tij në Shqipërinë Qendrore. 

Megjithatë, studimi i përhapjes së Tixhanijjes dhe marrëdhëniet e saj 
komplekse me institucionet reformiste fetare na lejojnë të shohim aspekte 
të tjera të evoluimit të Islamit në Shqipëri, në periudhën midis dy luftëra-
ve botërore, të cilat zakonisht nuk merren parasysh kur skena fetare shih-
et vetëm nga një pikëpamje normative dhe kur institucionet konsiderohen 
si tërësi homogjene. 

Së pari, për shkak të ndërhyrjes së shtetit në sferën fetare mund të 
ketë ndodhur ajo që Jean-Marie Mayeur e ka quajtur, në rastin e Konko-
rdatit Francez, “transferim i vitalitetit fetar në një sektor i cili i shpëtonte 
tutelës së shtetit.” Rruga tixhani me të vërtetë duket se tërhoqi shumë 
njerëz në Shkodër dhe në Shqipërinë e Mesme, dy rajone ku myslimanët 
ishin lidhur fuqimisht me Islamin dhe ku ka pasur reagime kundër refor-



KULTURË / TRASHËGIMI 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

268 

mave të caktuara të institucioneve islamike dhe kundër ndërhyrjes së 
shtetit në punët fetare.  

Së dyti, integrimi i disa anëtarëve të Tixhanijjes në zemër të struktu-
rave zyrtare të Komunitetit Islamik (Medreseja e Tiranës, drejtuesi i revi-
stës, drejtuesi i shkollës së përzier, si myfti ose si predikues), në mënyrë 
që t’i kontrollonin ato, kontribuoi në një rigjallërim islam nga brenda 
institucioneve të reja të reformuara islame, në një kohë kur këto instituci-
one dukeshin më të racionalizuara, më të kontrolluara dhe më të shekulla-
rizuara. Ky integrim i elementëve rigjallërues lejoi, në disa pjesë të sho-
qërisë shqiptare, përhapjen e një Islami për të cilin modeli pegamberik, si 
dhe përçimi i moralit dhe i njohurive fetare, ishin qendrore. Ndoshta 
mund të hiqet një paralele me integrimin e tanishëm të elementëve neo-
selefistë në institucionet zyrtare islame të Bosnje-Hercegovinës. 

E fundit por jo më e pakta, në gjysmën e dytë të viteve 1930-të, ky 
evoluim rigjallërues i papritur islam brenda institucioneve zyrtare islame 
i shërbeu politikës së re të Mbretit Zog, i cili e kishte braktisur politikën e 
tij shekullariste, sepse donte ta luftonte “rrezikun komunist”, i cili kishte 
shpërthyer tashmë në Spanjë. Për këtë arsye, ai nisi veçanërisht një fusha-
të të re nacionaliste, i rifuti mësimet fetare në shkollat shtetërore dhe u 
përpoq që ta zgjidhte çështjen e Kishës Ortodokse Autoqefale Shqiptare, 
e cila gjithashtu çoi në një rigjallërim fetar pas vitit 1937, pavarësisht 
hezitimit të disa zyrtarëve civilë. Në fakt, as qëndrimi i institucioneve is-
lame, as politika e shtetit shqiptar, nuk ishin të njëzëshme dhe të pandry-
shueshme gjatë kësaj periudhe. 

 
 

Përktheu nga anglishtja 
Mimoza Sinani 

 
Burimi: 

Nathalie Clayer, The Tijaniyya:  
Reformism and Islamic Revival in Interwar Albania 

Journal of Muslim Minority Affairs, Vol. 29, No. 4, December 2009 
 
 



Prof. Dr. Nathalie CLAYER / TIXHANIJJE: REFORMIZMI ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

269 

 
 

Prof. Dr. Nathalie CLAYER 

The Tijaniyya: Reformism and Islamic revival in Albania 
between two world wars 

Abstract 
Islam in modern Southeastern Europe is mostly studied in terms of 
institutionalization, nationalization and reforms. This top-down 
approach allows us to understand only incompletely the 
transformation of the Islamic religious scene and the relationship 
between state and religion. Here, I take the case of interwar Albania 
and focus the analysis in studying the development of the Tijaniyya - 
a strongly orthodox North-African brotherhood which spread in this 
country after 1900 - and examine the position of its members in the 
Islamic religious circles. 
The spread of this brotherhood was likely initiated by state 
interference in the religious sphere, which led to a transfer of 
religious vitality to a sector that escaped state tutelage. The 
integration of several members of the Tijaniyya at the heart of the 
official structures of the Islamic Community in 1930 in order to 
control them, contributed to an Islamic revival from within the new 
reformed Islamic institutions, at a time when these institutions 
seemed more rationalized, controlled and secularized. 
In the second half of the 1930s, this unexpected Islamic revivalist 
evolution within the official Islamic institutions came to serve the 
new politics of King Zog, who abandoned his secularist politics, to 
fight the “communist danger”. 

Keywords: Islam in Southeastern Europe, Albania, Tijaniyya, Islamic 
institutions, Islamic revival, King Zog 

 





IV. TEMA E NUMRIT 





KUD:	28‐23(05)	

Naim ef. TËRNAVA  

Myfti i Kosovës 

P˙RKTHIMI I KURANIT N˙ SHQIP: 
UR˙ MES SHPALLJES HYJNORE DHE 

IDENTITETIT KOMB˙TAR 

Në këtë ditë të bekuar dhe të paharrueshme na bashkon një rast që 
bart peshën e historisë dhe shkëlqimin e dritës hyjnore: 40-vjetori i për-
kthimit të plotë të kuptimit të ajeteve të Kuranit famëlartë në gjuhën 
shqipe, një ngjarje që shënon një nga kulmet e përpjekjeve intelektuale, 
gjuhësore dhe shpirtërore të kombit tonë. Në mesin e shumë aktiviteteve 
shkencore që organizohen në vendin tonë dhe më gjerë, ky aktivitet është 
veçanërisht i dalluar, jo vetëm për tematikën që trajton, por për thellësinë 
që përfaqëson dhe dritën që shpërndan. 

Kurani është fjala e Zotit, udhëzim i përjetshëm, drita që nuk shuhet, 
por që mbetet në përjetësi burim i pashtershëm i urtësisë, i drejtësisë dhe 
i paqes për mbarë njerëzimin. Prandaj, të merresh me Kuranin, qoftë në 
lexim, reflektim apo studim, është një akt i përkushtimit dhe i nderimit. 
E, të përkthesh kuptimet e Kuranit, ashtu siç bëri me devotshmëri, përku-
shtim dhe guxim profesional profesor Feti Mehdiu, është një kurorëzim i 
suksesit por edhe një afrim më i madh te mëshira dhe shpërblimi i Zotit, 
xh.sh. Ky përkthim i kuptimit të Kuranit, i botuar për herë të parë në vitin 
1985 nga Bashkësia Islame e Kosovës, nuk përbën vetëm një arritje 
fetare, gjuhësore apo akademike, por edhe një dëshmi se besimi, dija dhe 
përkushtimi mund të bashkohen për të krijuar historinë. Përkthimi i kupti-
mit të Kuranit në gjuhën shqipe e afron atë më shumë tek zemrat dhe me-
ndjet e shqiptarëve, duke hapur rrugë të reja për kuptim, adhurim dhe 



TEMA E NUMRIT 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

274 

hulumtim të thellë. Në këtë kuptim, përkthimi mund të konsiderohet një 
pasuri kombëtare, për shkak të vlerave të tij të thella kulturore, shpirtë-
rore dhe gjuhësore. 

Një komb që e ka të përkthyer kuptimin e Kuranit në gjuhën e vet e 
njeh më mirë fenë dhe kulturën e tij, duke u bërë pjesë e një bote shpir-
tërore të gjerë pa humbur asnjë element të identitetit kombëtar. Përkthimi 
përfaqëson një urë midis kulturës islame dhe trashëgimisë kombëtare, 
duke dëshmuar se besimi dhe identiteti kombëtar mund të bashkëjetojnë 
në harmoni. Çdo përkthim i kuptimit të ajeteve të Kuranit kërkon dije të 
thellë në gjuhë, fe dhe kulturë, dhe përbën një arritje të madhe shkencore 
dhe kombëtare. Ai është gjithashtu dëshmi e faktit se kombi ka dijetarë, 
gjuhëtarë dhe studiues të aftë, të cilët dinë të bartin fjalën hyjnore në 
gjuhën e tyre me respekt dhe saktësi. 

Kurani nuk mund të përkthehet fjalë për fjalë, sepse bukuria dhe mre-
kullia e tij gjuhësore dhe përmbajtësore nuk mund të bartet plotësisht në 
një gjuhë tjetër. Zoti, xh.sh., thotë: “Sikur të ishte deti ngjyrë për t’i shkru-
ar fjalët e Zotit tim, deti (uji i tij) do të shterej para se të përfundojnë fjalët 
e Zotit tim, e edhe sikur të sillnim shtesë edhe një si ai (deti).” (El Kehf: 
109). 

Përkthimi i kuptimeve të Kuranit në gjuhë të huaja është një mjet i 
domosdoshëm për përhapjen e dritës së udhëzimit hyjnor në mbarë botën. 
Megjithatë, ai nuk mund të zëvendësojë gjuhën origjinale të Kuranit dhe 
nuk konsiderohet vetë Kurani, pavarësisht nga gjuha e përkthyer. Kurani 
është ura që lidh popujt me fjalën hyjnore dhe dritarja përmes së cilës 
miliarda njerëz mund të njohin Zotin, besimin dhe moralin islam. 

 
Të nderuar të pranishëm, 
Sot, 40 vjet pas përkthimit të parë të plotë të kuptimit të ajeteve të 

Kuranit në gjuhën shqipe, jemi këtu për të kujtuar, nderuar dhe reflektuar. 
Nderojmë këtë vepër Hyjnore, kujtojmë përpjekjet e jashtëzakonshme që 
qëndrojnë pas saj dhe ftojmë brezat e sotëm e të ardhshëm të ecin më tej 
në këtë rrugë drite dhe dijeje. 

Prania juaj sot, studiues të nderuar dhe kontribuues të shquar në fu-
shën e gjuhës, fesë dhe kulturës, na nderon thellësisht dhe i jep këtij akti-



Naim ef. TËRNAVA / PËRKTHIMI I KURANIT NË SHQIP ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

275 

viteti solemnitetin që i takon. Le të jetë ky takim jo vetëm përkujtim, por 
edhe shtysë për angazhim të ri, për studim më të thellë të Fjalës së Zotit 
në gjuhën tonë të bukur shqipe dhe për të çuar më tej mesazhin që nisi me 
fjalën "Lexo!", një mesazh që nuk ndalon së frymëzuari zemrat dhe me-
ndjet e njerëzimit. 

Kur përqendrohemi në çdo aktivitet që ka të bëjë me Kuranin dhe di-
jet përreth tij, ndjejmë menjëherë një dimension të veçantë, një ndërthurje 
mes dijes dhe shpirtit, mes hulumtimit racional dhe reflektimit të devot-
shëm. Ky karakter unik i jep këtyre tubimeve jo vetëm vlerë akademike, 
por edhe një ngarkesë shpirtërore dhe pasion personal, duke e bërë pje-
sëmarrjen në to një nder të veçantë dhe një përgjegjësi. 

Botimi i përkthim, të kuptimeve të Kuranit në shqip, këtu e 40 vjet 
më parë, pra më 1985, s’ka dyshim se përfaqëson një moment historik 
për kulturën islame shqiptare, një pikë kthese në qasjen tonë ndaj tekstit 
hyjnor. Përmes këtij përkthimi Fjala e Zotit, e shpallur në gjuhën arabe, 
filloi të kumbojë qartë në gjuhën e zemrës dhe të mendjes së shqiptarëve, 
duke u bërë më e afërt, më e kuptueshme dhe më e perceptueshme për 
miliona besimtarë shqiptarë dhe studiues. Akademia e sotme është një 
ftesë për të reflektuar mbi rolin e përkthimit në transmetimin e mesazhit 
hyjnor, për të vlerësuar trashëgiminë fetare e shkencore të profesor Feti 
Mehdiut, dhe për të thelluar kërkimet tona mbi Kuranin në kontekstin e 
gjuhës shqipe dhe më gjerë. 

 
Të nderuar të pranishëm, 
Kumtimi apo përhapja e fjalës së Zotit, xh.sh., është një urdhër që 

vjen prej të Madhit Zot, kur Ai e urdhëroi Muhamedin, a.s., të transmeto-
nte apo ta bartte fjalën e zbritur te të gjithë njerëzit dhe popujt, pa dallim, 
kur Ai i tha: “O i Dërguar, kumto atë që të është shpallur prej Zotit tënd! 
E, nëse nuk e bën, atëherë nuk e ke përcjellë mesazhin e Tij.” (El Maide: 
67). 

Meqenëse mesazhi i Islamit është universal dhe urtësia e Zotit që nje-
rëzit të flasin gjuhë të ndryshme është e përsosur, përkthimi i kuptimit të 
Kuranit në gjuhë të ndryshme shërben si mjet thelbësor për të përhapur 
këtë mesazh. Ai mundëson që njerëzit të kuptojnë njëri-tjetrin dhe të ma-



TEMA E NUMRIT 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

276 

rrin udhëzimin hyjnor pa dallime gjuhësore apo kulturore. Pra, Zoti i Ma-
dhërishëm e shpalli Kuranin në gjuhën arabe, për t’ia lehtësuar kuptimin 
Muhamedit, a.s., dhe popullit të tij, ngase ata ishin arabë. Prandaj, për-
kthimi i kuptimit të Kuranit në gjuhët e ndryshme të botës nuk është ve-
tëm i lejuar, por është i nevojshëm, në mënyrë që fjala e Zotit të kuptohet 
dhe të zbatohet. 

 
Të nderuar të pranishëm, 
Përkthyesi i kuptimeve të Kuranit të Shenjtë merr shpërblim të madh 

nga Zoti, sepse ai po kryen një detyrë që kontribuon drejtpërdrejt në për-
cjelljen e mesazhit hyjnor në këtë botë. Ai shpjegon kuptimet e Librit të 
Zotit për ata që nuk kuptojnë arabisht, duke kontribuuar kështu në përha-
pjen e Islamit dhe duke mundësuar sa më lehtë kuptimin e tij për njerëzit. 
Megjithatë, përkthyesi nuk ka të drejtë të mendojë se ka dhënë fjalën e 
fundit në interpretim; shpërblimi i tij qëndron pikërisht në aftësinë për të 
përhapur mesazhin hyjnor dhe për të bërë që udhëzimet e Zotit të arrijnë 
te njerëzit në gjuhën e tyre, duke hapur dyer për kuptimin e fesë dhe ref-
lektimin mbi ajetet e saj.  

Zoti i Madhërishëm thotë: “Dhe Ne ta kemi zbritur-shpallur ty me-
sazhin (Kuranin), që t’ua sqarosh njerëzve atë që u është shpallur-zbritur 
atyre, me shpresë se do të studiojnë (Kuranin)...” (En Nahl: 44) 

Ky ajet tregon qartë se Muhamedi, a.s., ishte i ngarkuar nga Zoti, 
xh.sh., jo vetëm të transmetonte Kuranin, por edhe ta shpjegonte për nje-
rëzit, që ata ta kuptonin drejt dhe ta zbatojnë në jetën e tyre. Pas vdekjes 
së tij, kjo përgjegjësi kalon mbi shokët e tij (sahabët) dhe më pas mbi 
brezat e mëvonshëm të dijetarëve dhe thirrësve në fenë islame. Me përha-
pjen e Islamit në vende të ndryshme dhe mes popujsh që nuk flasin arabi-
sht, nevoja për shpjegimin dhe interpretimin e Kuranit bëhet edhe më e 
domosdoshme. Mirëpo, shpjegimi i Kuranit nuk mund të ndodhë pa 
kuptim, dhe kuptimi nuk mund të arrihet pa përkthim, veçanërisht kur 
nuk njihni gjuhën origjinale të zbritjes së tij. Prandaj, në një kuptim ale-
gorik mund të thuhet se vetë urdhri i Zotit për ta shpjeguar Kuranin e bën 
të domosdoshëm përkthimin e tij në gjuhët e ndryshme të botës. Kështu, 



Naim ef. TËRNAVA / PËRKTHIMI I KURANIT NË SHQIP ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

277 

mesazhi hyjnor nuk mbetet i mbyllur në një gjuhë të vetme, por arrin te të 
gjithë njerëzit, ashtu siç është qëllimi i shpalljes së tij. 

Përkthimi i kuptimit të ajeteve të Kuranit nuk është vetëm një mënyrë 
për të lehtësuar kuptimin për ata që nuk flasin arabisht, por mund të shih-
et edhe si pjesë e përmbushjes së urdhrit hyjnor për shpjegimin e shpall-
jes. Prandaj, përkthimi dhe komentimi i Kuranit është një nevojë, një 
obligim dhe një përgjegjësi, dhe në një kuptim më të thellë, përbën vetë 
urdhrin e Zotit përmes detyrës së shpjegimit dhe transmetimit të fjalës së 
zbritur. 

Pra, përfshirja dhe marrëdhënia me Kuranin është një nga format më 
të larta të adhurimit ndaj Zotit, xh.sh. Zoti i shpërbleftë të gjithë ata që 
kanë kontribuuar në mësimin, interpretimin, komentimin dhe përhapjen e 
Kuranit te ne dhe më gjerë. Mirënjohje dhe respekt për të gjithë ata që, në 
çfarëdo mënyre, kanë dhënë kontributin e tyre që kuptimet e Kuranit fis-
nik të jenë pjesë e gjuhës, kulturës dhe studimeve islamologjike te ne, 
duke ndikuar kështu edhe në jetën shpirtërore të besimtarëve shqiptarë. 

Respekt dhe mirënjohje të veçantë për akademikun tonë të çmuar, 
profesor Feti Mehdiun, të cilin, për fatin tonë të mirë, e kemi edhe sot në 
mesin tonë. 

Bashkësia Islame e Kosovës punën, veprimtarinë dhe misionin e saj e 
ka të bazuar në Kuran dhe Hadith, dhe gjithnjë do të jetë në shërbim të 
urdhrave që dalin nga porositë e Kuranit dhe të Hadithit, si dhe në shër-
bim të të gjithë atyre që kontribuojnë për Kuranin dhe me Kuranin. 

Ju faleminderit për kohën tuaj të çmuar! 





KUD:	28‐23(05)	

Prof. dr. Hysen MATOSHI 

P˙RVJETOR I P˙RMAS˙S KOMB˙TARE 

Përkthimi i librave të shenjtë përbën një akt të rëndësishëm kulturor 
dhe përgjithësisht shoqëror. Rëndësia e tyre shkon përtej dimensionit 
fetar, ngaqë, sikundër dihet, librat e shpallur kanë luajtur rol të rëndësi-
shëm në emancipimin e gjithëmbarshëm kombëtar, kanë formësuar bazat 
etike të shoqërisë, kanë hapur horizonte të reja të zhvillimit mendor, edu-
kativ e kulturor të pjesëtarëve të një kombi a të një komuniteti të caktuar. 

Përkthimi i librave të shenjtë është datë e rëndësishme në historinë e 
secilës gjuhë.1 Ky është një moment i verifikimit të kapaciteteve shprehë-
se të një gjuhe dhe i emancipimit të folësve të saj, ndërsa koha e për-
kthimit rëndom përbën kthesë me rëndësi për procese të mëtejme të 
zhvillimit të qëndrueshëm kulturor e identitar. Kjo gjë mund të thuhet 
sidomos për përkthimin e Kuranit në gjuhën shqipe, marrë parasysh edhe 
strukturën fetare dominuese të folësve të saj. Madje, krahasuar me kohën 
e pranimit të Islamit si fe me përmasa mbizotëruese në hapësirën etnike 
shqipfolëse, mund të themi se përkthimi i Kuranit në shqip del disi i 
vonuar. Pavarësisht se botimi i përkthimit të parë të plotë të Kuranit është 
i një date të vonshme kundruall jetëgjatësisë së Islamit ndër shqiptarët, 
përkatësisht i vitit 1985, përpjekjet në këtë drejtim janë të periudhave më 

                                                 
1 Me sa jemi në dijeni shqipja është ndër gjuhët e fundit të shkruara që, në formatin e 

saj gjuhësor, bëhet me librat e shenjtë. Kur e themi këtë kemi parasysh botimin e 
tyre të plotë, ngaqë, sikurse dihet, dorëshkrime të përkthimeve të plota ka pasur 
edhe para kësaj kohe (1985), sikurse që ka pasur edhe botime të pjesshme të tyre. 
Megjithatë, botimi integral merret si datë e jetësimit të sjelljes së tyre në gjuhën 
shqipe. 



TEMA E NUMRIT 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

280 

të hershme, qoftë në përpjekjet e botimit të pjesshëm të përkthimit, qoftë 
si përkthime të Kuranit të lëna në dorëshkrim, në rend të parë, për arsye 
të njohura historike e shoqërore. 

Ne shqiptarët bëjmë pjesë ndër kombet e fundit që e pasurojmë bib-
liotekën tonë me këtë literaturë kapitale fetare, kulturore e të rëndësisë së 
gjithëmbarshme shoqërore. Përkthimi sistematik dhe botimi integral i 
Kuranit në gjuhën shqipe ka një histori prej më shumë se një shekulli.2 
Përpjekje për të sjellë pjesë të caktuara të Kuranit në formatin shqip pati 
edhe nga personalitete të tjera të shquara të kulturës e të historisë shqip-
tare. Kujtojmë autoritetin më të madh kulturor e ideologjik të Rilindjes 
Kombëtare, Naim Frashërin, i cili vjen me përkthimin selektiv të disa 
pjesëve nën titullin “Thelb i Kur’anit”, për të vijuar me përpjekje të dije-
tarëve të shquar shqiptarë, sikundër janë Hafiz Ali Korça, Hafiz Ibrahim 
Dalliu, Ferit Vokopola, Abdullah Zëmblaku etj. 

Ndonëse nuk u përkthye, rrjedhimisht nuk u botua si i tërë, nismat e 
tilla ishin shprehje e nevojës dhe e interesimit të lexuesit shqiptar që ta 
ketë në gjuhën e tij fjalën e Krijuesit të Madhërishëm. Njëkohshëm ato 
ishin përpjekje motivuese për të ecur në rrugën e realizimit të plotë të 
kësaj nisme larghedhëse e orientuese për jetën fetare, kulturore, civilizue-
se e shoqërore të shqiptarëve. Megjithatë, në kontekstin historik shqiptar, 
pasoi një errësirë e plotë pas mbizotërimit të ideologjisë komuniste në 
Shqipërinë shtetërore. Komuniteti Mysliman i asokohshëm i Shqipërisë e 
shtroi tek autoritetet më të larta politike e qeverisëse të shtetit kërkesën 
për mbështetje lidhur me botimin e përkthimit të Kuranit në gjuhën shqi-
pe. Mospërmbushja e saj ishte një uverturë në atë që do ta priste shtetin 
shqiptar, përkatësisht në ateizimin e plotë të jetës së tij të gjithëmbar-
shme. Pavarësisht këtij fakti, kemi dëshmi se u bënë përpjekje edhe në 

                                                 
2 Përkthimi dhe botimi i parë sistematik i Kuranit u bë nga rilindësi shqiptar, Ilo Mi-

tkë Qafëzezi, i cili, më 1921, në Rumani, nisi botimin e sureve të para të përkthi-
mit të Kuranit Fisnik. Qafëzezi, pasi që nuk e njihte gjuhën e origjinalit, bëri një 
përkthim pas përkthimi, përkatësisht nga anglishtja, duke u bazuar në përkthimin e 
George Sales, ndërsa punën e tij përkthimore si realizim ua dedikonte bashkëko-
mbësve në Shtetet e Bashkuara të Amerikës. 



Prof. dr. Hysen MATOSHI / PËRVJETOR I PËRMASËS KOMBËTARE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

281 

planin e përkthimit të Kuranit në gjuhën shqipe. Dy prej tyre tashmë janë 
të njohura botërisht. Përkthyesit e kësaj kohe të Kuranit, për shkak të 
rrethanave specifike, nuk ia dolën që ta kurorëzonin me botim punën e 
tyre. Këtu kam parasysh Salih Ferhat Hoxhën, dorëshkrimi i të cilit u 
botua vite më parë3 dhe Muharrem Blakçorin, dorëshkrimi, prej tre mijë 
faqesh të fletoreve, i të cilit tani vonë i është besuar Bashkësisë Islame të 
Kosovës dhe ka shpresë se së shpejti do ta shohë dritën e botimit. 

Pa mohuar asnjë përpjekje të evidentuar në këtë drejtim e të ndër-
gjegjshëm se mund të ketë edhe dëshmi të tjera përkthimore në gjuhën 
shqipe lidhur me Kuranin Fisnik, për sa jemi dijeni, realizimi i këtij pro-
jekti madhor, ndërlidhet me emrin e Prof. Feti Mehdiut, i cili, me punën 
dhe përkushtimin që e karakterizojnë në gjithë jetën dhe veprimtarinë e 
tij, e kurorëzoi këtë ngrehinë të madhe, duke e përkthyer si të plotë dhe 
duke e botuar Kuranin në gjuhën shqipe. E mbaj mend shumë mirë boti-
min e parë të Kuranit në shqip. Atëbotë isha maturant, ndërsa bashkë me 
një numër shumë të vogël shokësh iu gëzuam sihariqit se fjala e Allahut 
tanimë po vinte në shqip dhe se shqipja kishte treguar zotësinë e saj leksi-
kore e shprehëse që ta përçonte një vepër fondamentale, rëndësinë shu-
mëplanëshe të së cilës e kishte njohur secila kohë, secila hapësirë globale 
dhe veçmas kushdo që i ishte përmbajtur asaj. Tre vjet më vonë pashë se 
si në literaturën e letërsisë botërore profesori i asokohshëm i Fakultetit 
Filozofik të Universitetit të Prishtinës, Hasan Mekuli, e kishte renditur 
Kuranin ndër veprat e obligueshme për lexim. Nuk e di nëse ka qenë pje-
së e planprogramit studimor (tani silabusit me shprehjen e re) para për-
kthimit të tij, por ne tani e kishim mundësinë që Kuranin, në kuadër të 
përgatitjes së lëndës letërsi botërore, ta lexonim në shqip. Pavarësisht se 
motivacioni i përfshirjes në literaturën universitare nuk kishte të bënte me 
aspekte etike e fetare, ngase ishte konceptuar si një vepër monumentale 
me specifika ligjërimore e me ndikim në rrjedhat globale, megjithatë 
Kurani po përfshihej në një planprogram akademik institucional, mbase 
edhe për meritë të profesorit të lëndës. 

                                                 
3 Salih Ferhat Hoxha, “Kur’ani me përkthim në shqipe nga Salih Ferhat Hoxha”, 

Logos - A, Shkup, 2016. 



TEMA E NUMRIT 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

282 

Ndonëse me rastin e botimit të parë të Kuranit në shqip nuk iu kush-
tua vëmendja e merituar në qarqet institucionale akademike e kulturore, 
kjo ngjarje me ndikim në proceset kulturore e shoqërore u shënua në 
periodikun e asokohshëm të vendit, madje edhe në atë jugosllav, si një 
zhvillim i rëndësishëm për gjuhën shqipe dhe për besimtarët shqiptarë të 
përkatësisë fetare islame. Në një sintezë bibliografike të shkrimeve, me 
rastin e botimit të Kuranit në gjuhën shqipe dhe shkrimeve të përvjeto-
rëve, prezantuar në punimin e Sadik Mehmetit, me titullin “Jehona e për-
kthimit të parë komplet të Kur‘anit në shtypin shqiptar”4 janë veçuar 
shkrimet informative të periodikut islam dhe periodikut tjetër të asokoh-
shëm, por edhe shkrimet e autorëve të njohur orientalistë e filologë, si: 
Idriz Demiroviq, Darko Tanaskoviq, Muhamet Mufaku, Engjëll Sedaj, 
Emin Behrami, Isa Bajçinca, Mehmet Halimi etj. Po kështu duhet thënë 
se edhe ribotimet pasuese janë shoqëruar me shkrime, qofshin të karak-
terit informativ, qofshin të karakterit vlerësues, sikundër janë ato të 
Ramadan Shkodrës, Sadik Mehmetit, Veli Veliut, Habib Zogajt etj. Edhe 
sivjet në 40-vjetorin e botimit të parë të Kuranit në shqip janë mbajtur 
shumë fjalime, një pjesë e të cilave kanë gjetur vend në vëllimin e Kujtim 
Kasamit me titullin “Përkthimi i parë i Kur’ani Kerimit shqip”, si, bie 
fjala, kontributet e Muhamed Mufakut, Elez Ismailit, Elez Osmanit, Ab-
dullah Rexhepit, Ramadan Shkodrës, Bashkim Aliut, Kujtim Kasamit, pa 
harruar me këtë rast edhe një varg fjalësh përshëndetëse që janë mbajtur 
në aktivitetet përkatëse. 

Merita e Feti Mehdiut, si përkthyes, profesionist i fushës dhe intelek-
tual me formim të gjerë lidhet, në krye të herës, me këtë ngjarje historike 
të gjuhës, të kulturës dhe të zhvillimit shoqëror të shqiptarëve, pa lënë 
anash arritjet e tij të tjera. Natyrisht me këtë rast nuk dua të mohoj as pu-

                                                 
4 Sadik Mehmeti, “Jehona e përkthimit të parë komplet të Kuranit në shtypin shqi-

ptar”, kumtesë e lexuar në Shtëpinë e Kulturës “Xhemajli Berisha” në Prizren, më 
30 prill 2010, në aktivitetin e shënimit të 25-vjetorit të përkthimit të parë komplet 
të Kuranit në gjuhën shqipe; botuar edhe në vëllimin e Kujtim Kasamit “Përkthimi 
i parë i Kur’ani Kerimit shqip – 40 vjet në duar të lexuesit shqiptar 1985 – 2025”, 
botoi Instituti për Shkenca Humane “Akademia”, Kërçovë, 2025, f. 50 - 56.  



Prof. dr. Hysen MATOSHI / PËRVJETOR I PËRMASËS KOMBËTARE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

283 

nën e pasrendësve të tij në fushën e traduktologjisë islame, të cilët gjitha-
shtu kanë ofruar variantet e tyre përkthimore të Kuranit në gjuhën shqipe. 
Sot kemi një numër impozant përkthimesh, kuptohet ka edhe debate që, 
në fund të fundit, janë shprehje e ekzistimit të kapaciteteve të domos-
doshme e të shëndetshme për diskutime në frymë kritike me qëllimin që 
të përçohet, në mënyrë sa më të plotë e më të saktë, kuptimi i Shpalljes 
Hyjnore në gjuhën shqipe.  

Tani që po shënojmë 40-vjetorin e botimit të parë të Kuranit integral 
në gjuhën shqipe, themi se autori i kësaj pune madhore ka pasur fatin që 
t’i shohë, t’i prekë dhe t’i gëzojë rezultatet e punës së tij. Mirëpo, gjitha-
shtu, ky përvjetor është një moment mirënjohjeje edhe për të gjithë për-
kthyesit e tjerë të Kuranit në gjuhën shqipe, e që nuk janë të paktë. Me-
gjithatë, do të përmend me këtë rast Sherif Efendi Ahmetin5 dhe Hasan 
Efendi Nahin.6 

Përpjekja për t’ia ofruar lexuesit shqiptar tekstin e Kuranit në gjuhën 
shqipe, si format i mundshëm komunikimi, shënon një arritje të rëndë-
sishme që hap horizonte të reja dhe që shënon nivele më përfshirëse të 
komunitetit shqiptar mysliman në sferën e ndërgjegjësimit. Kurani, qoftë 
edhe si përkthim, lexohet më shumë nga shqiptarët dhe fatmirësisht në 
gjuhën amtare, pra jo nëpërmjet ndonjë gjuhe të ndërmjetme (kryesisht 
boshnjakishtes, serbishtes, kroatishtes, turqishtes, anglishtes etj.) - siku-
ndër ishin të detyruar më parë. 

Në planin e përgjithshëm kulturor shqiptar përkthimi dhe botimi i 
Kuranit shënon një moment historik dhe një mundësi për nivele të reja të 
zhvillimit. Njohja e përmbajtjes së Kuranit tani është e mundshme për të 
gjithë lexuesit e shqipes, marrë parasysh faktin se arabishten e njeh një 
numër i vogël i shqiptarëve të besimit islam. Publicistika islame, dijet e 
shkencave islame, publikimet e punimeve studimore, publikimet e arti-
kujve dhe të shkrimeve të ndryshme u shtuan ndjeshëm pas botimit të 
Kuranit në shqip. Bibliografia e shkrimeve islame, pas përkthimit të kup-

                                                 
5 Sherif Ahmeti, “Kur’an-i, përkthim me komentim në gjuhën shqipe”, botoi Kryesia 

e Bashkësisë Islame të Kosovës, Prishtinë, 1988.  
6 Hasan Nahi, “Kur’ani i Madhëruar”, botim i përkthyesit, Prishtinë, 1988. 



TEMA E NUMRIT 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

284 

timeve të Kuranit në shqip, hyn në një fazë të re, gjithsesi më dinamike 
dhe duke shënuar njëkohshëm edhe një cilësi të re në trajtimet e isla-
mistikës shqiptare.  

Prandaj themi me bindje të plotë se ndikimi i përkthimit të Kuranit në 
gjuhën shqipe, në këtë periudhë 40-vjeçare, shkon përtej misionit parësor 
fetar të transmetimit të kuptimit të fjalës së Allahut edhe në gjuhën shqi-
pe. Përveç formimit të besimtarëve dhe njohjes së bazës doktrinare isla-
me, përkthimi i Kuranit ka qenë faktor zhvillimesh edhe në plane të tjera 
shoqërore, edukative, kulturore, identitare dhe të gjithanshme. 

Së pari, është evidente se botimi i Kuranit në shqip është pasuar nga 
formimi i një numri të madh autorësh të shkrimeve islame në sferën e pu-
blicistikës, të dijeve islame e të krijimtarisë letrare e kulturore me përbë-
rës islamë. Logjikisht edhe periodiku islam në gjuhën shqipe ka shënuar 
një transformim të jashtëzakonshëm. Periudha pas botimit në shqip të 
Kuranit karakterizohet me një konsolidim dhe avancim të periodikut is-
lam, pavarësisht sfidave historike me të cilat u përball Kosova e në këtë 
kontekst edhe Bashkësia e saj Islame si pjesë aktive në proceset historike 
të liribërjes. Si rrjedhojë e përkthimit të Kuranit në shqip periodiku islam 
pasurohet me tema të reja, njëkohshëm shfaqen autorë të rinj me kontri-
butet e tyre autoriale e përkthimore. 

Përkthimi dhe botimi i parë i Kuranit Fisnik në gjuhën shqipe, i pasu-
ar nga disa botime të tjera, e ka zgjeruar dimensionin mendimor të lexu-
esit shqiptar, por njëkohshëm ka bërë që në shumë shkrime fetare, 
shkencore, kulturore, letrare etj. të shfaqen si referenca edhe pjesë nga 
përmbajtja e tij. Studiues të letërsisë flasin për praninë e temave biblike 
në letërsinë tonë, por çuditërisht nuk flasin për aspekte tematike ose të 
tjera kuranore, ndonëse prania e ndikimit të Kuranit në kulturën dhe letër-
sinë shqiptare është evidente për shekuj me radhë. 

Përkthimi dhe botimi i Kuranit Fisnik ka ndihmuar edhe sa i përket 
standardizimit të terminologjisë islame në gjuhën shqipe, ndonëse mbetet 
ende për të bërë në këtë drejtim. Si një leksik i kufizuar e madje edhe i 
anashkaluar në fjalorët ekzistues të shqipes, jo rrallë fjalësi islam është 
plotësuar e saktësuar duke u mbështetur në fjalët a trajtat që janë përdorur 
në akëcilin përkthim të Kuranit. 



Prof. dr. Hysen MATOSHI / PËRVJETOR I PËRMASËS KOMBËTARE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

285 

Për 40 vjet të ligjërimit shqip të Kuranit Fisnik, përveçse kemi besim-
tarë më të informuar e më të formuar e që pa dyshim është synimi parë-
sor, njëkohshëm themi se kemi rrjedhoja pozitive edhe në sfera të tjera të 
jetës shoqërore, arsimore e kulturore. Shpreh bindjen se begatia e tij si 
Fjalë e Krijuesit e ka përfshirë edhe jetën tonë të përgjithshme, duke e 
humanizuar vizionin për jetën dhe qëllimin e saj, se e ka pasuruar, e ka 
thelluar dhe e ka fuqizuar mendimin tonë, ka hapur horizonte të reja për 
shkrimin shqip, kulturën dhe vlerat tona identitare.  





KUD:	28‐23(05)	

Dr. Feti MEHDIU 

KURANI P˙RKTHEHET DHE KOMENTOHET 
Në 40 vjetorin e përkthimit të Kuranit 

në gjuhën shqipe 

I nderuari Kryetar i Bashkësisë Islame i Republikës së Kosovës, Mr. 
Naim ef. Tërnava, me të gjithë drejtorë, dekan, bashkëpunëtorë të tjerë në 
shërbim të këtij INSTITUCIONI,  

Unë ndihem i privilegjuar sot, në këtë rast jubilar e të rrallë - 40-
vjetorin e përkthimit dhe botimit të parë të plotë të Kurani Kerimit - dhe 
kam kënaqësinë t’ju përshëndes të gjithëve, pa i përmendur veç e veç. 

Ju falënderoj sinqerisht për pjesëmarrjen tuaj në këtë Akademi So-
lemne, të përgatitur nga Drejtoria për Kulturë e Informim e Bashkësisë 
Islame, e cila i kushtohet 40-vjetorit të përkthimit të plotë të Kurani keri-
mit. Me praninë tuaj në këtë solemnitet, keni nderuar Kuranin, Bashkë-
sinë Islame të Republikës së Kosovës, gjithë ata që janë angazhuar për të 
kujtuar këtë ngjarje të rëndësishme për kulturën shqiptare në lidhje me fe-
në islame dhe islamistikën shqiptare, dhe më keni nderuar edhe mua per-
sonalisht! 

Keni nderuar edhe veten, sepse me praninë tuaj këtu po dëshmoni se i 
nderuari të nderon. 

Të nderuar të pranishëm, studentë dhe studiues të profileve të ndrysh-
me, Kurani kerim është themel dhe kulm i fesë islame; si i tillë, ai përbën 
edhe themelin e kulturës dhe qytetërimit islam, dhe jo vetëm kaq - ai 
është gjithashtu boshti i Islamistikës shqiptare. 

Pavarësisht se shqiptarët janë “MYSLIMANË E TË KRISHTERË – 
PERËNDIA I KA BËRË” dhe se nga shekulli i parë kultivojnë krishteri-
min, kurse nga shekulli i katërmbëdhjetë edhe fenë islame, librat e 



TEMA E NUMRIT 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

288 

shenjtë, si Ungjillin dhe Kuranin, nuk i kishin në gjuhën e tyre amtare - 
në shqip - deri në shekullin XX. 

Pas gjysmës së dytë të shekullit njëzet, më saktësisht në vitin 1985, 
kanë në duar Kuranin komplet të përkthyer shqip,1 kurse 10 vjet më pas, 
në vitin 1994, edhe Ungjilin-Biblën.2 

Bashkësia Islame e Republikës së Kosovës, dhe unë sot, kemi më së 
shumti arsye dhe të drejtë të jemi të lumtur.  

Jemi të privilegjuar që shënojmë rrugëtimin dyzetvjeçar për përkthi-
min e Kuranit komplet në gjuhën shqipe. 

Shënimin e këtij përvjetori e bën edhe më të veçantë fakti se dyzet-
vjetori i përkthimit të parë bëhet bashkë me përkthyesin. 

Ka dashur Allahu që edhe unë ta pres këtë përvjetor dhe ta shënoj ba-
shkë me ju. Kjo më bën të ndihem edhe më i lumtur dhe krenar. Allahun 
e adhuroj për këtë nimet, ndërsa organizatorin - Bashkësinë Islame të 
Kosovës, drejtorin e Kulturës dhe bashkëpunëtorët e tjerë - i falënderoj 
sinqerisht dhe u jam mirënjohës për këtë respekt, jo vetëm ndaj Kuranit, 
por edhe ndaj përkthyesit të tij. 

Përkthyesi dhe botuesi i vitit 1985 kanë më shumë arsye të jenë të 
lumtur dhe krenar, sepse me këtë botim gjuha shqipe u radhit mes gjuhë-
ve të botës që kanë Librin e Shenjtë të përkthyer në gjuhën e tyre. Me 
këtë u dëshmua se edhe gjuha shqipe ka potencial dhe bagazh gjuhësor të 
mjaftueshëm për t’i dalë zot gjuhës së Kuranit. Nuk ka më dyshim se 
Kurani mund të përkthehet dhe komentohet edhe në gjuhën shqipe, ashtu 
siç është përkthyer dhe botuar që nga shekulli XII, madje që nga shekulli 
XV, në shumë gjuhë të botës, si gjuha latine, angleze, italiane, gjermane, 
frënge, turke, etj. 

Po ashtu, me këtë përkthim Kurani bëhet pjesë e literaturës botërore - 
për studentë e studiues të letërsisë botërore. 

Për vonesën e përkthimit të Kuranit në gjuhën shqipe, dhe jo vetëm 
në shqip3, njëri nga shkaqet, mendoj unë, është lansimi i një mendimi të 

                                                 
1 Kur`an-i, Prishtinë, 1985. 
2 Bibla, Ferizaj-Zagreb, 1994. 



Dr. Feti MEHDIU / KURANI PËRKTHEHET DHE KOMENTOHET 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

289 

paqëndrueshëm, se KURANI NUK PËRKTHEHET, por ai vetëm ko-
mentohet, madje është edhe gjynah të përkthehet në gjuhë të tjera, me-
ndim që nuk qëndron.4 

Kurani PËRKTHEHET, dhe Kurani KOMENTOHET edhe në gjuhën 
shqipe, sikur në gjuhë të tjera. 

Dhe, unë kam bërë përkthimin e Kuranit - jo përkthimin e kuptimeve 
- që rezulton në komentim të Kuranit, çështje kjo që mund të shqyrtohet 
në tjetër format e tjetër nivel. 

Në punën time kam zgjedhur dhe u jam përmbajtur dy parimeve: Për-
kthimi më i saktë-më i afërt me origjinalin, ku rrezikohet bukuria, por ru-
het saktësia; Transkriptimi shkencor5 dhe transliterimi popullor6 i emrave 
të përveçëm që janë në Kuran. 

Këto parime, të mbështetura në teori të dëshmuara në fushën e për-
kthimit, i ruaj edhe sot, pas 40 vjetësh. 

Gjithashtu kam vënë re lëshime në RIBOTIMET e përkthimeve të 
tjera të Kuranit - prej përkthyesve të tjerë - dhe kam shprehur mendimin 
tim për veprime jokorrekte.7 

Unë vazhdoj të qëndroj besnik parimeve të përmendura dhe mbaj 
përgjegjësi vetëm për katër botimet e përkthimit tim, të realizuara në vitet 
1985, 1999, 2015 dhe 2024. 

Për versionin elektronik të përkthimit tim mbajnë përgjegjësi eksper-
tët e fushës konkrete. 

                                                                                                                   
3 Edhe në gjuhë të tjera të popujve me përkatësi islame përkthimi i Kuranit është i 

vonuar. 
4 Muhammed Ferid Vexhdi, në vitin 1936, e hodhi poshtë atë mendim në revistën 

Magl-latu-l-az`ar, duke u mbështetur në ajetin e 159-të të sures Bekare, ku thuhet: 
“Ata që e fshehin atë që e kemi shpallur ne, dhe udhëzimin në rrugë të drejtë, pasi 
ua kemi sqaruar me libër, ata Allahu i mallkon, madje edhe ata që mallkojnë.”.  

5 Tek emrat, për të cilët alfabeti i gjuhës shqipe ka shkronjën e barasvlershme.  
6 Tek emrat që përmbajnë ndonjë nga shkronjat emfatike, që alfabeti i gjuhës shqipe 

nuk i ka. 
7 Shih: Përkthimet e Kuranit në gjuhën shqipe, Shkup, 1996; Edukata Islame, nr. 90, 

Prishtinë, 2009; Takvim, për vitin 2013, Prishtinë, 2013, f. 239-270! 



TEMA E NUMRIT 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

290 

Jam i lumtur dhe e adhuroj Allahun që ma ka mundësuar të vë një 
gurë në themelet e islamistikës shqiptare (me Kuran e me hadith - sepse 
nuk ka studime islame pa Kuran e pa hadithe të Muhamedit, a.s.8 

Islamistika shqiptare ka zënë fill, i ka vënë themelet në Tiranë, në vi-
tet e njëzeta, me revistat Zani i Naltë, Njeriu, Kultura Islame etj., me hfz. 
Ali Korçën, hfz. Ibrahim Dalliun, Ferit Vokopolën, Haki Sharofin etj., por 
Prishtina i ka vënë kulmin, që nga viti 1985, e deri në vitin 2015, me 
Kuranin e përkthyer komplet, koleksionin e Buhariut, komplet9 dhe tri 
vëllime të koleksionit të Muslimit10, gjë që më bën të ndihem i lumtur dhe 
krenar. 

Të nderuar të pranishëm, kolegë, studentë dhe studiues, 
Solemniteti i sotëm, me rastin e 40-vjetorit të botimit të parë, më nde-

ron pa masë, por njëkohësisht më obligon moralisht që këtë rast ta shfry-
tëzoj për t’i falënderuar sinqerisht të gjithë ata që kontribuuan në këtë 
rrugëtim katërdhjetëvjeçar, qoftë personalisht, qoftë institucionalisht. 

Respekt të veçantë meriton Bashkësia Islame e Republikës së Koso-
vës, që realizoi botimin e parë në vitin 1985 dhe botimi e tretë, më 2015, 
si edhe Drejtoria për Veprimtari Botuese e Kulturore, për organizimin e 
solemnitetit të sotëm.  

Respekt e falënderim prej meje meritojnë edhe botuesi i dytë - 1999, 
(Logos-A) dhe botuesi i katërt - 2024, (Dija), me të gjithë bashkëpunë-
torët: lektorë, korrektorë, redaktorë teknikë etj., që me sugjerime e me 
propozime konkrete kontribuuan në cilësinë e këtij kontributi. 

Vetëm Allahu shpërblen me meritë.  
Unë ju uroj nga zemra: Festofshi përvjetorë të tjerë TRESHIFROR! 

PAÇI FAQEN E BARDHË! 
Për të gjithë respekt, dhe ju falemnderit edhe një herë të gjithëve... 
Vesselamu alejkum ve rahmetull-llahi....  

                                                 
8 Sikur që e theksoi edhe Myftiu, Mr. Naim ef. Tërnava në fjalën e vet. 
9 Shih: Rrugëtimi i haditheve të Muhamedit, a.s., te shqiptarët dhe Sahihu El Buhari, 

SAHIHU EL BUHARI NË GJUHËN SHQIPE, I, f. 11- 15, Prishtinë, 2024, dhe 
VII, f. 615-621, Prishtinë, 2024!  

10 Po aty.  



KUD:	28‐23(05)	

Idris DEMIROVIQI 

NGJARJE E KULTUR˙S SHQIPTARE 

(KUR’ANI, përkthyer nga: Feti Mehdiu, shënimet: Besim Korkut, 
botuar nga Kryesia e Bashkësisë Islame në SRS: Prishtinë. 

Prishtinë, 1985, f. 880). 
Përkthimi i parë i plotë i Kuranit në gjuhën shqipe, botuar në vitin 1985 në 

Prishtinë, nga Kryesia e Bashkësisë Islame të Kosovës, falë punës shumëvjeçare 
të prof. Feti Mehdiut, shënoi një pikë kthese në kulturën fetare dhe kombëtare 
shqiptare. Për herë të parë, shqiptarët mund ta lexonin tekstin e shenjtë islam në 
gjuhën e tyre amtare, duke hapur një etapë të re në zhvillimin e traditës teo-
logjike e intelektuale islame në hapësirat shqiptare.. 

Ky përkthim u mirëprit me një entuziazëm të jashtëzakonshëm nga besim-
tarët myslimanë shqiptarë dhe, brenda një kohe të shkurtër, u bë libri më i 
kërkuar në Kosovë. Megjithatë, konteksti shoqëror e politik i kohës - i dominuar 
nga sistemi komunist dhe politikat e tij represive ndaj fesë - bëri që ky botim të 
mos gëzonte jehonën e duhur në shtypin e atëhershëm shqiptar në Kosovë, ndër-
sa jashtë saj pothuajse nuk u përmend fare. Në rrethana të tilla, reagimet dhe 
vlerësimet për këtë ndërmarrje madhore mbetën të kufizuara. 

Pikërisht për këtë arsye merr rëndësi të veçantë fakti që revista sarajevase 
“Glasnik”, menjëherë pas botimit, publikoi një recension profesional për për-
kthimin e prof. F. Mehdiut, hartuar nga Idris Demiroviqi, i cili përbën një nga 
vlerësimet e para kritike për këtë përkthim. Duke qenë se sivjet mbushen 40 vjet 
nga ky botim i rëndësishëm, dhe meqë recensioni i Demiroviqit është i pari i 
shkruar për këtë përkthim - por jo në gjuhën shqipe - e pamë të arsyeshme ta sje-
llim të përkthyer për lexuesit e revistës “Edukata Islame”. Duhet theksuar gjitha-
shtu se pas vitit 1990, me rrëzimin e regjimit komunist dhe krijimin e rrethanave 
të reja shoqërore e politike, përkthimi i parë i Kuranit në shqip ka njohur një 
rivlerësim të gjerë. Ai është bërë objekt i studimeve të shumta, kritikave, recen-
sioneve, sesioneve shkencore dhe akademive të ndryshme, të cilat dëshmojnë 
për vlerën e tij historike dhe për kujdesin institucional që Bashkësia Islame e 
Kosovës - dhe më pas edhe institucione të tjera - i kanë kushtuar këtij përkthimi 
themeltar dhe historik. (Shën. ynë). 



TEMA E NUMRIT 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

292 

Së fundmi, më saktësisht në fillim të korrikut të këtij viti (1985 - 
shën. ynë), u paraqit një përkthim i ri i Kuranit - për herë të parë një 
përkthim i plotë në gjuhën shqipe - botim i Kryesisë së Bashkësisë Islame 
në RFS të Serbisë në Prishtinë. Ky botim përbën jo vetëm një ngjarje të 
madhe për Bashkësinë Islame në RSFJ, sidomos për myslimanët e 
trevave shqipfolëse, por edhe një moment me rëndësi të veçantë kulturore 
për historinë e kulturës shqiptare në tërësi. 

Kjo, para së gjithash, sepse ky është përkthimi i parë i plotë i Kuranit 
në gjuhën shqipe. Interesimi për një përkthim të tillë ka ekzistuar prej ko-
hësh, që nga viti 1921, kur në Rumani u shfaq një përkthim i pjesshëm. 
Edhe më pas pati disa përpjekje të tjera për ta përmbyllur veprën, por të 
gjitha mbetën të papërfunduara deri në këtë moment. 

Edhe këtij botimi i kanë paraprirë botime të pjesshme të Kuranit në 
gjuhën shqipe nëpër revistat tona fetare, ndërsa hapësirën më të madhe ia 
kushtoi revista jonë më e vjetër, “Glasnik”-u i Kryesisë së Bashkësisë Is-
lame të RSFJ-së, çka u jepte lexuesve të kuptonin se bëhej fjalë për një 
ndërmarrje shumë serioze në këtë drejtim. Është e vërtetë se pjesë të 
përkthimit të Kuranit në gjuhën shqipe u botuan pa nënshkrim, por autori 
i panënshkruar i këtij përkthimi në “Glasnik” të Kryesisë së Bashkësisë 
Islame, Feti Mehdiu, nuk ishte aspak i panjohur për lexuesin shqiptar. 

Ai (pra, Feti Mehdiu) merret me orientalistikë që nga viti 1971, me 
përkthime dhe punime të ndryshme, ndërsa në vitet 1983 dhe 1984 botoi 
dy libra: njëri është përkthim i poezisë arabe, ndërsa tjetri përkthim i 
prozës nga gjuha turke1. 

Përkthimit të Kuranit në gjuhën shqipe, që në këtë rast po ia paraqe-
sim lexuesit, i paraprin një parathënie nga faqet 3-8, e shkruar nga Jetish 
Bajrami, i cili në të njëjtën kohë është edhe botuesi. Më pas vjen studimi 
i Fazlu Rrahmanit mbi Kuranin, faqet 9-27, i cili, siç tregon edhe vetë 
përkthyesi, është marrë nga libri “Duh Islama”, Beograd, 1983. 

Faqet 28-823 përmbajnë tekstin e Kuranit në përkthim në gjuhën 
shqipe, pa tekstin origjinal, ndërsa më pas vijnë “Shënimet” në faqet 825-

                                                 
1 “Poezi arabe”, zgjodhi dhe përgatiti Feti Mehdiu, Shkup, 1983 dhe “Sami Frashëri, Vepra 

7”, zgjodhi dhe përktheu: Feti Mehdiu, Prishtinë 1984. 



Idris DEMIROVIQI / NGJARJE E KULTURËS SHQIPTARE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

293 

848, dhe më pastaj faqja 849 me listën e ajeteve ku duhet të kryhet sexh-
deja. Më pas, autori i përkthimit jep edhe shpjegime për disa terma spe-
cifikë nga Kurani, faqet 851-852, dhe më pas vijon pjesa “Disa njohuri 
nga jeta e Muhammedit”, ku paraqitet një përmbledhje kronologjike e 
ngjarjeve dhe e bashkëshortëve të pejgamberit Muhamed, a.s. Me këtë 
përfundon gjithçka që lidhet me Kuranin. 

Në faqet 865-866 gjendet fjala e përkthyesit “Me rastin e botimit të 
parë”, dhe, në fund, është “Indeksi i emrave”, që i referohet vetëm tekstit 
të Kuranit, duke përfunduar me përmbajtjen e librit. 

Ky pasqyrim duhet kuptuar si një dëshirë e jona për t’i informuar le-
xuesit për këtë vepër dhe jo si një përpjekje për të theksuar ndonjë man-
gësi, nga të cilat, sigurisht, as ky përkthim nuk është imun, sepse, siç 
thekson edhe vetë përkthyesi: 

"...Kur’ani vetëm në origjinal, është i pa gabime..." (f. 865). 
Botuesi, në parathënie, flet për natyrën, përmbajtjen dhe karakteristi-

kat e Kuranit, për rolin e tij, për vlerat e tij si Kelamul-lah, për nevojën e 
përkthimit dhe vështirësitë gjatë përkthimit, çka trajtohet edhe në stu-
dimin e Fazlu Rrahmanit. 

Studimi i F. Rrahmanit mbi Kuranin është i mirëpritur, sidomos për 
lexuesit që nuk kanë pasur mundësi të informohen ose kanë pak njohuri 
rreth Kuranit. Ky punim trajton çfarë është Kurani, mësimet e tij dhe li-
gjërimin e tij, duke i përgatitur lexuesit që të lexojë tekstin e Kuranit dhe 
të kuptojë të paktën diçka nga përmbajtja, sepse Kurani, sipas përkthy-
esit, nuk është i lehtë për t’u kuptuar: 

"...veprat si Kur’ani duhet të përjetohen". 
Nga studimi i F. Rrahmanit lexuesi kupton qartë se Kurani nuk është 

krijim i Muhamedit, a.s. dhe se mësimi i tij është i papërshkrueshëm. Në 
këtë studim prezantohet edhe stili i Kuranit, sepse F. Rrahmani jep ilus-
trime nga të dy periudhat e shpalljes së Kuranit, mekase dhe medinase, 
ku suret ndryshojnë edhe në përmbajtje, por natyrisht edhe stili i tyre 
është i ndryshëm. 

Përveç këtij studimi, i cili shërben për të futur lexuesin në thelbin e 
Kuranit, qoftë si një libër me karakter fetar, qoftë si një libër me për-
mbajtje universale, përkthyesi i rekomandon lexuesit edhe disa vepra të 



TEMA E NUMRIT 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

294 

tjera të rëndësishme që ndihmojnë në kuptimin më të mirë të përmbajtjes 
së Kuranit. Megjithatë, ky rekomandim ndodhet në një vend të paduksh-
ëm, vetëm në faqen 864, d.m.th. në fund të artikullit të marrë nga botimi i 
Çauševiç-Pandža, Kuranа Časnog, sipas botimit të katërt. Ne mendojmë 
se kjo ndarje e teksteve ndihmëse nuk është shumë praktike për lexuesin. 
Do të ishte më mirë që këto tekste të vendoseshin në fillim, pas fjalës së 
botuesit, ose në fund, pas shënimeve që lidhen me Kuranin. 

Përkthimi i Kuranit zë faqet nga 28 deri në 823. Përveç sures së parë, 
d.m.th. Fatiha-së, dhe tri sureve të fundit që jepen edhe në origjinal, pjesa 
tjetër e tekstit është vetëm në gjuhën shqipe. Kjo nuk plotëson në tërësi 
dëshirën e disa lexuesve, por pa dyshim, konsiderojmë se për të gjithë le-
xuesit dhe sipas standardeve shkencore-kulturore, është e këshillueshme 
që përkthimit t’i shoqërohet edhe teksti origjinal. Natyrisht, kjo nuk do të 
thotë se në këtë mënyrë ulet vlera e këtij botimi. 

Menjëherë në fillim hasim një gabim teknik, i cili, duket se është ras-
tësi. Në fakt, në origjinal është shënuar numri 1 tek invokacioni, të cilin 
përkthyesi me siguri e kishte parasysh kur vendosi të punojë sipas botimit 
të “Mexhlisi a’ala li shu’uni ‘l-islamijje”, d.m.th. Al-Muntahab (faqe 
864), por në tekstin shqip, surja fillon menjëherë me numrin 2, që do të 
thotë se numri 1 ka munguar tek Bismilahi. 

Çdo sure ka në fillim emrin e transkriptuar në origjinal dhe përkthi-
min në shqip, vendin e shpalljes dhe numrin e ajeteve, dhe pastaj vazh-
don përkthimi me shënimin e ajeteve me numra arabë, ndërsa suret janë 
të numëruara me numra romakë. Kjo vijon për të gjithë tekstin e Kuranit. 

Vërehet një jokonsekueshmëri në përkthimin e titujve të sureve: në 
fillim të titujve, përkthimi ndahet me një vizë, gjë që është më e saktë, 
ndërsa më vonë përkthimi vendoset brenda kllapave, për shembull: faqe 
232 “El Enfal - Plaçka e luftës” dhe faqe 233 “El Enfal (Plaçka e luftës)”. 
Tek ajetet ku duhet të kryhet sexhdeja vendoset shenja S e madhe, dhe 
disa ajete janë të ndara me hapësirë, por jo kudo. 

Siç shihet nga përkthimi, përkthyesi aplikon në mënyrë të qëndruesh-
me shkrimin e emrave dhe disa termave, duke përdorur gjithmonë shkro-
nja të mëdha për Allah, Zot, aty ku në origjinal është rabb-un ose ilah-un, 
më pas Xhenet, Xhehenem, zek(q)at, etj. Termat islamë mbeten në origji-



Idris DEMIROVIQI / NGJARJE E KULTURËS SHQIPTARE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

295 

nal, ndërsa disa të tjerë jepen në përkthim në shqip, ose vendoset një fjalë 
e rrënjosur në terminologjinë islame. Për shembull, Resul është gjithmonë 
Profet, por salat ndonjëherë përkthehet si namaz, e ndonjëherë përpiqet 
t’i gjejë një shprehje adekuate në shqip, si të falurit, faljen. 

Do të ishte më pak ngarkesë për tekstin po të mbahej shejtani në ori-
gjinal, por përkthyesi e jep atë në shqip si djall. Fjala xhinn ndonjëherë 
mbetet në origjinal, duke ia përshtatur shqipes si xhind. Ndonjëherë ai e 
ka përkthyer këtë fjalë si demon, gjë që pa dyshim se paraqet keqkuptim 
të termit konkret. 

Në përgjithësi, fjalori i përkthyesit, të cilin ai e ka përdorur në këtë 
përkthim, është shumë i pasur, gjë që dëshmon se autori i përkthimit zo-
tëron mundësinë të zgjedhë nga ky fond i madh i leksikut shqip fjalët dhe 
shprehjet më të përshtatshme, për t’ia paraqitur lexuesit sa më afër tekstin 
Kuranor, duke qenë i vetëdijshëm se Kurani është e pamundur të përkthe-
het në çfarëdo gjuhe, përfshirë edhe shqipen, pa humbur plotësisht kupti-
min, bukurinë dhe përmbajtjen e origjinalit. 

Ai është përpjekur të ruajë stilin dhe frymën e Kuranit, dhe ndonjë-
herë ka vepruar duke cenuar pak shqipen, siç thotë vetë: “…kam dëshiru-
ar të jap një përkthim sa më besnik ndaj origjinalit, dhe me vetëdije, aty 
ku nuk kam arritur të gjej shtegdalje tjetër, jam përcaktuar për besnikëri 
në vend të bukurisë.” (f. 866). 

Megjithatë, përkthyesi ka arritur në disa raste të ruajë edhe bukurinë, 
d.m.th. rimën, pa ia humbur kuptimin. Për shembull, në faqen 801 kemi: 

 
E nënkresë të renduar.  
Edhe qilima të shtruar.  
A nuk i shikojnë devetë si janë krijuar.  
Edhe qiellin - sa lart është çuar,  
Edhe malet si janë venduar,  
Edhe tokën si është zgjeruar? 
 
Dhe në faqet 805-806: 
Pasha natën kur e kaplon!  
Pasha qiellin dhe gjithçka që e ndërton,  



TEMA E NUMRIT 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

296 

Pasha tokën dhe atë që e zgjeron,  
Pasha shpirtin dhe atë që e lartëson! 
 
Lexuesi pa dyshim se do të ndeshet, përveç te gabimet e përmendura 

në listën e korrigjimeve, edhe te gabimet në materiale të tjera, si p.sh.: në 
faqen 37, ajeti 51 “…në takim për netë” duhej të ishte “…në takimin për 
katërdhjetë net”, ose në faqen 80, ajeti 285, ku në vend të “engjujtve” 
duhet të jetë engjujve, (në fakt: engjëjve-shën. ynë) apo librave në vend 
të libratve, etj., që janë ndoshta lapsuse gjatë shtypjes. 

Duke qenë se, siç na është bërë e njohur rastësisht, shtypja ka zgjatur 
vetëm dy muaj e dhjetë ditë, nuk duhet të jemi tepër strikt ndaj këtyre ga-
bimeve. 

Menjëherë pas tekstit të Kuranit vijnë Shënimet (komentet), të cilat, 
siç thuhet në fillim, janë marrë nga Besim Korkuti dhe zënë faqet 825-
848, gjithsej 258 shënime. F. Mehdiu ka aplikuar një metodologji tjetër 
nga ajo e Besim Korkutit. 

Siç thuhet në fund të këtyre shënimeve, data është 25 qershor, res-
pektivisht 25 Ramazan 1984 (1404). Duke llogaritur kohën që përkthyesi 
thotë se ka nisur që nga viti 1978, shihet se për gjashtë vjet pune të 
përkushtuar dhe përpjekjesh, Feti Mehdiu ka arritur të na ofrojë një 
përkthim të plotë të Kuranit, një përkthim shumë korrekt, që meriton të 
gjithë lavdërimin, veçanërisht duke marrë parasysh shprehjen e tij të 
thjeshtë dhe modeste kur thotë: “Dhe nëse kam arritur vetëm një pjesë të 
vogël të asaj që kam dëshiruar, do të jem i kënaqur me punën time.”  

Më pas vjen Indeksi i emrave, që i referohet vetëm tekstit të Kuranit 
(faqet 867-874). Emrat janë shkruar ashtu siç shfaqen në tekstin shqip, 
ndërsa në kllapa janë vendosur variantet e origjinalit, për shembull: Ba-
bilon (Bâbil), Bizantinët (Rȗm), etj., gjë që në çdo rast rrit vlerën shken-
core të këtij botimi. 

Nuk është e tepruar të thuhet se ky përkthim i Kuranit në gjuhën shqi-
pe është krenari jo vetëm për përkthyesin dhe botuesin, por edhe për 
medresenë “Alauddin” (Prishtinë - shën. ynë) dhe të “Gazi Husrev begut” 
(Sarajevë - shën. ynë), ku nxënësit e tyre realizuan një vepër historike të 



Idris DEMIROVIQI / NGJARJE E KULTURËS SHQIPTARE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

297 

tillë, si dhe për të gjithë ata që ndihmuan dhe kontribuuan që ky përkthim 
të përfundonte. 

Për vepra të tilla, me të drejtë pritet mendimi i lexuesit, i cili paraqet, 
në radhë të parë, një kontribut ndaj Kuranit dhe mendimit të tij, si dhe 
ndihmon shumë përkthyesin që, në një botim të mundshëm të ri, të marrë 
parasysh komentet dhe sugjerimet, duke ofruar një përkthim më të mirë 
dhe më të bukur. Supozohet se përkthyesi tashmë punon në këtë drejtim, 
pasi që ai shprehet se rezervon të gjitha të drejtat për ndryshime në për-
kthim dhe në botimin e përsëritur. 

 
Përgatiti:  

S. Mehmeti 
 

Marrë nga: 
“Glasnik” Vrhovnog Isamskog Starješinstva u SFRJ, br. 5, 

septembar-oktobar, godina XLVIII/85,  
Sarajevo, 1985, s. 471-475. 

 
 





V. REFLEKSIONE 





KUD:821.18	.09	

Besnik JAHA 

IRONIA N˙ KRIJIMTARIN˙ LETRARE 
T˙ REXHEP QOSJA 

(Tregimi Deklarata nga romani 
Vdekja më vjen prej syve të tillë) 

Profili i autorit 

Rexhep Qosja (1936) është autor që karrierën e tij letrare e ka filluar 
rreth viteve të ’60-ta, fillimisht si kritik, për të kaluar pastaj edhe në 
shkrimin fiksional, prozë dhe dramë. Në planin letrar, Qosja është autor 
që nuk shkruan poezinë (një vendim i çuditshëm estetik), ndërsa, në 
përgjithësi, është autori më i kurjashëm në kulturën shqipte (letrare) në 
gjysmën e dytë të shekullit XX.  

Si prozator shfaqet për herë të parë në vitin 1972 me prozat e botuara 
në revistën letrare Jeta e Re me pseudonimin Luan Dukagjini.1 Mirëpo, 
më 1974 prozat e botuara veç e veç i përmbledh nën një titull, romanin 
Vdekja më vjen prej syve të tillë, roman ky të cilit prapëseprapë nuk ia 
ndërron statusin, të cilin e risjell në nëntitull: (Trembëdhjetë tregime që 
mund të bënin një roman). 

Hapësira studiuese e Qosjes është historia e letërsisë shqiptare, fushë 
kjo në të cilën Qosja ka derdhur dijen e tij në një sërë veprash të veçanta 
dhe përgjithësuese. Si kritik letrar, një kritik që e shponte tekstin deri në 
palcë, duke e kërkuar nervin ideor dhe moral të letërsisë shqipe, ndërsa si 
historian duke propozuar strukturë të historisë së letërsisë, Qosja u kthye 

                                                 
1 Ag Apolloni, Parabola postmoderne, Instituti Albanologjik, Prishtinë, 2010, f. 31. 



REFLEKSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

302 

në një simbol të letërsisë shqipe në përgjithësi, e të Kosovës në veçanti. 
E, në krijimtarinë artistike (prozë dhe dramë), figura e tij letrare mori një 
dimension të ri, rrënjësor dhe të patjetërsueshëm. Në këtë kontekst, në 
korpusin fiksional të Rexhep Qosjes radhisim pesë romane; Vdekja më 
vjen prej syve të tillë, 1974, Një dashuri dhe shtatë faje, 2003, Nata është 
dita jonë, 2007, Bijtë e askujt, 2010, Të fshehtat e treguara, 2020, katër 
drama, tri prej tyre të përmbledhura në një titull përveç titullit të veçantë 
për secilën; Mite të zhveshura, 1978, që përfshin dramat Sfinga e gjallë, 
Beselam, pse më flijojnë? dhe Vdekja e një mbretëreshe, dhe Bardhja, 
1995, dhe një tregim; I ringjalluri i penduar, 2002. 

Në debatin letrar, Qosja qëndroi gjithmonë stoik, duke u bërë edhe 
model i edukimit të stoicizmit senekian në kulturën tonë. Me veprën e vet 
Qosja ngriti tribunë të mendimit kritik në një kohë kur kritikët shpeshherë 
zgjedhnin heshtjen. Teksti i Qosjes shfaqet në strukturë më të gjerë, me 
hapësirë të ideve, tension filozofik e erudicion historik, ndërsa drama e 
brendshme që paraqitet në situatat dhe tablot e veprave të tij nuk mund të 
ngushtohet struktura lirike. Kjo ndoshta edhe është arsyeja pse Qosja nuk 
e ka kultivuar poezinë. Te Qosja e vërteta është ideali që përcjell fund e 
krye, ndërsa historia dhe njeriu i rrinë pas si kombi dhe ndërgjegjja. Dhe 
sot, emri i tij qëndron si një kapitull më vete në historinë e mendimit 
kulturor shqiptar; i debatuar, i lexuar, i respektuar dhe, mbi të gjitha, i pa-
zëvendësueshëm. 

Profli letrar  

Pothuajse është praktikë e Rexhep Qosjes që të ofrojë mundësi të 
ndryshme leximi, varësisht nga dëshira e lexuesit, qoftë si tërësi, apo si 
pjesë. Pra, autori ofron mundësinë e leximit sipas dëshirës, të pavarur ose 
të lidhur, gjeneral apo parcial.  

Më lart përmendëm se në korpusin letrar të Rexhep Qosjes radhisim 
pesë romane, katër drama dhe një tregim satirik (I ringjalluri i penduar, 
2002). Nëse ditarin, shkruar me një stil bukur të letrarizuar, do ta konsi-
deronim pjesë të këtij korpusi, atëherë do të përfshiheshin edhe nëntë 
vëllimet e botuara gjer tani të ditarit, të titulluar Dëshmitar në kohë his-
torike (Vëllimi i parë 1966-1974, Vëllimi i dytë 1975-1978, Vëllimi i tretë 



Besnik JAHA / IRONIA NË KRIJIMTARINË LETRARE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

303 

1979-1981, Vëllimi i katërt 1982-1983, Vëllimi i pestë 1984-1985, Vëlli-
mi i gjashtë 1986-1989, Vëllimi i shtatë 1990-1998, Vëllimi i tetë 1999-
2001, Vëllimi i nëntë 2002-2008). 

Kriimtaria letrare e Rexhep Qosjes është përplot me figura letrare, 
mjeshtërisht të realizuara dhe funksionale. Figurat më të përdorura nga ky 
autor janë ironia, metafora, alegoria, apofasisi, metonimia, paradoksi, 
krahasimi, enumeracioni, anafora, epiteti, erotema, antiteza, pyetja retori-
ke, përsëritja, eufemizmi, perifraza, litota, eklektizmi dhe plot figura të 
tjera që çdoherë në veprat e Qosjes vijnë në funksion estetik dhe në 
shërbim të idesë së synuar.  

Duke i ikur iluzionit maksimalisht dhe duke u përpjekur të sjellë në 
letërsi një realitet të qenë në jetë, një realitet që edhe në botën fiksionale 
funksionon në mënyrë të përsosur, Qosja mbetet autori që ka prekur çdo 
cep të qenë për t’u trajtuar, dhe kështu ka arritur të jetë i atillë që me 
veprat e tij letërsisë shqipe i dha shumëçka që kjo letërsi nuk e pati më 
herët, sidomos një prezantim apo një përfaqësimi të dinjitetshëm e kon-
kurrues në kulturën letrare evropiane dhe botërore. 

Bota letrare e Rexhep Qosjes e ka profilizua atë në tipin e letrarit që 
kritikon seriozisht e vazhdimisht, herë drejtpërdrejt e herë tërthorazi, dhe 
nuk glorifikon a mitizon. Në këtë frymë vepra e tij merr një dimension të 
ri sa herë që lexohet, në çdo kohë, prej kujtdo qoftë, vazhdimisht. 

Proza e Rexhep Qosjes2 

Proza e Rexhep Qosjes është një term që përfshin masën e përgjith-
shme të shkrimeve të këtij eruditi. Këtij njeriu që letërsisë dhe kulturës 
shqiptare i dha shumëçka që i duhej, në kohën që më së shumti i duhej. 
Këtij njeriu që nuk mbyll dyer për t’i lënë të mbyllura, por hapi horizonte 

                                                 
2 Proza e Rexhep Qosjes përfshin mbi tridhjetë libra me studime për letërsinë dhe 

kritikë letrare, prozë artistike, tregime, romane, drama, publicistikë dhe shkrime 
polemike. Prandaj, në titullin Proza e Rexhep Qosjes, paçka se përfshihen gjithë 
këto vepra, ne do të merremi vetëm me prozën artistike letrare të tij, duke anuar 
pastaj në atë që është edhe brum për këtë studim, përkatësisht në romanin e tij të 
parë Vdekja më vjen për syve të tillë, tregimin Deklarata nga po ky roman. 



REFLEKSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

304 

të reja, duke qenë gjithmonë prijësi në sfida e nisma. Në këtë plan, ashtu 
siç e mbylli derën e realzimit socialist, duke e përmbytur atë, ishte po ky 
që hapi derën e një formacioni të ri për letërsinë shqipe, duke sjellë mo-
delin e formacionit postmodern. Pra, Qosja nuk është vetëm autor, por 
edhe njohës i teorive letrare, ndoshta prej të parëve në kulturën tonë let-
rare që pati një profil dhe një nivel të tillë. 

Rexhep Qosja si studiues i letërsisë, që i njeh të gjitha metodat letrare 
që janë aplikuar në letërsinë shqipe, sipas Sabri Hamitit, ka meritë për 
përmbysjen e metodës së realizmit socialist në letërsinë shqipe3, ndërsa, 
sipas Ibrahim Rugovës, ai shpesh ka zgjidhur problem vitale në letërsi,4- 
aplikon metodën integrale në studimet dhe në romanet e tij, të cilat, në 
raport me prozën shqipe, duhen parë si një paradigmë, që nuk i ngjajnë 
askujt.5 

Viti 1971 është viti kur Rexhep Qosja fillon ta shkruajë romanin e tij 
të parë, Vdekja më vjen prej syve të tillë. Pas dy vjet pune, autori e mba-
ron shkrimin e kësaj vepre. Një vit më vonë, pikërish më 1974, romani 
botohet si libër. Ky është libër që në tekstin e tij ngërthen përplot ele-
mente themelor të një modeli të ri letrar për letërsinë shqipe, libër që 
letërsisë shqipe ia solli një orientim të ri, orientimin postmodern. Mirëpo, 
postmodernizmi i Rexhep Qosjes hyn tek ai postmodernizëm që është 
eksperimentalist dhe ka për qëllim të dekonstruktojë kompozicionin dhe 
ta ironizojë politikën6, siç bën Qosja, thuajse vazhdimisht, edhe më vonë 
në romanet e tij. 

Zhvillimi i këtij romani te ne do të lidhet përherë me emrin e këtij 
autori, pasi me të fillon ky model shkrimi në letërsinë shqipe, kurse viti 
1974, kur është botuar romani Vdekja më vjen prej syve të tillë, është vit i 
fillimit të prozës postmoderne në letërsinë shqiptare.7 

                                                 
3 Sabri Hamiti, Studime letrare, AShAK, Prishtinë, 2003, f. 7. 
4 Ibrahim Rugova, Interpretime metodologjike e teknike të kritikës letrare, në “Jeta e 

Re”, 1974, Nr. 6, f. 1102. 
5 Ag Apolloni, Parabola postmoderne, Instituti Albanologjik, Prishtinë, 2010, f. 34. 
6 Po aty, f. 236. 
7 Adil Olluri, Romani postmodern shqiptar, AIKD’99, Prishtinë, 2011, f. 5. 



Besnik JAHA / IRONIA NË KRIJIMTARINË LETRARE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

305 

Vepra letrare e Qosjes, përkatësisht proza letrare - romanet e tij, janë 
tepër të ndërlidhura mes vete, që nga i pari Vdekja më vjen prej syve të 
tillë e deri tek i fundit. Ata duken sikur janë vazhdimësi e njëri-tjetrit, jo 
vetëm pse kanë toponimet e njëjta, Vajazan, etj., por, mbi të gjitha, sikur 
edhe është traditë e tij; Qosja krijon trilogji që, sikur vetë, ashtu edhe 
bashkë, vepra e tij të japë mesazhin e synuar. 

Rexhep Qosja në prozën e tij citon, parafrazon, merr ide nga tradita, 
aktualiteti, jeta, për t’i rikontekstualizuar në tekstin e tij, gjë kjo që e 
shquan si eklektik. 

Rexhep Qosja në prozën e tij i modelon tekstet në mënyrë të veçantë 
dhe specifike, herë duke dhënë idenë nga personazhi, e herë prej jashtë 
tij, duke provuar dhe praktikuar të renë para të tjerëve, gjë kjo që e shqu-
an si unik-origjinal. 

Prandaj, një përkufizim idel për Qosjen si prozator do të ishte: ai 
është eklektik dhe origjinal në çdo pikëpamje.8  

Vdekja më vjen prej syve të tillë, tregimi Deklarata  

Tekstin letrar në prozë, apo thënë më shkurt proza, pothuajse, 
mund të analizohet në të gjitha tipat e interpretimit që mund të apliko-
hen në interpretimin e një teksti letrar, me përjashtim të analizës që 
ndërlidhet me shtresat melodiko-ritmike të poezisë. Pra, një tekst let-
rar në prozë mund ta interpretojmë qp nga tipi i interpretimit tekstual, 
e deri te modeli zhanror apo modalitetet poststrukturale të interpre-
timit të tekstit letrar. 

Romani i parë i Qosjes, Vdekja më vjen prej syve të tillë, është 
një vepër që në letërsinë shqipe solli një model të ri shkrimi. Ky është 
romani që inicon modelin e shkrimit postmodern, një formë e re e kul-
tivimit të letërsisë shqipe. Përveç kësaj, është po kjo vepër që në kul-
turën gjuhësore shqipe jep një kontribut po ashtu të veçantë. Si në 
planin sintaksor, me fjali të gjata e asindetike9, pastaj në planin fo-
                                                 
8 Rexhep Qosja, Dialogje me shkrimtarë, Rilindja, Prishtinë, 1979, f. 144. 
9 Ag Apolloni, Parabola postmoderne, Instituti Albanologjik, Prishtinë, 2010, f. 42. 



REFLEKSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

306 

netik, me eksperimentet ritmike, eufonike dhe intonacionale10, apo në 
planin leksikor, frazeologjik, semantik, onomastik, logjik, psikologjik, 
sociologjik, filozofik, historik, politik etj., kjo vepër mbetet e veçantë 
sa herë që lexohet, në çfardo mënyre qoftë. 

Ky roman, përmes subjektit - individit, sheh dhe vlerëson shoqë-
rinë. Tema e këtij romani është mjaft e shpërndarë; në fakt, është një 
temë që del nga bashkimi i trembëdhjetë tregimeve. 

Në njëfarë forme, në secilin nga tregimet kemi temën unike, 
ndërsa me bashkimin e të tregimeve dhe temave, e nxjerrim temën 
kryesore. 

Tema e këtij romani vilet nga përditshmëria. Aty kemi vetminë, 
dashurinë, urrejtjen, tradhtinë, hipokrizinë, frikën dhe vuajtjen11, tema 
këto që nxirren nga tregimet që përbëjnë romanin, e të cilat e plotë-
sojnë idenë themelore, që në këtë rast është tema e vetë romanit. 

Fragmentariteti është element themelor i romanit të parë të Qo-
sjes. Duke qenë se në të trajtohen tema të ndryshme të përditshmërisë, 
nga gjithë sferat e jetës, edhe formimi i kompozicionit ka derivuar të 
jetë i tillë, pra, i përbërë nga tregimet. 

Prandaj, Vdekja më vjen prej syve të tillë është vepër spektrale jo 
vetëm në aspektin tematik, por edhe në atë strukturor, ngaqë metoda e 
montazhit manifestohet në strukturë, e cila ndryn në brendi ose mban 
në sipërfaqe jehonën intertekstuale, çka e shndërron atë në pastish.12 
Pra, romani Vdekja më vjen prej syve të tillë është vepër e veçantë në 
një varg aspektesh.  

Ky roman është një vepër që nxjerrë problem të mëdha dhe then 
problem të mëdha. Temat që trajton, dilemën në definimin e gjinisë 
(titull poetik, paralajmërimi paratekstual Trembëdhjetë tregime që 
mund të bënin një roman, periteksti me strukturë poetike, mirëpo me 

                                                 
10 Po aty, f. 33. 
11 Po aty, f. 47. 
12 Po aty, f. 49. 



Besnik JAHA / IRONIA NË KRIJIMTARINË LETRARE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

307 

diskurs prozaik), pastaj larushia mes natyrës së tregimeve, dyhotomia 
e shkrimit (vepra shkruhet për dy lloj lexuesish, ata që duan temën dhe 
ata që duan stilin) etj., janë çelësi i suksesit të kësaj vepre.  

E, protagonisti - Xhezairi i Gjikës, si narrator, përveçse në tregi-
met e tjera në roman, shfaqet edhe në tregimin Deklarata. 

 
Deklarata 
Tregimi Deklarata nga romani Vdekja më vjen prej syve të tillë fillon 

me një paratekst nga Libri i Jobit, përkatësisht teksti: 
“Mos mendoni se më keni zënë pisk 
dhe fajin tim e keni dëshmuar?” 

Parateksti është nga Libri i Jobit, XIX, 5, gjë që në tekst autori nuk e 
tregon, por e shquan me ndërrim të fontit të shkrimit në italik. 

Tregimi Deklarata është i shtati në radhë në roman, respektivisht 
pas tregimit Laneti dhe para tregimit Vetmia. 

Tregimi Deklarata është nga më të realizuarit në roman. Në këtë treg-
im, që bën fjalë për një deklaratë jo të zakonshme, që organet e sigurimit 
të qytetit të Vajazanit e obligojnë ta japë protagonisti, Xhezairi i Gjikës, 
shquhet ironizimi si proces, duke filluar që nga sistemi, individi, që është 
pjesë e tij e, edhe qytetari që është viktima dhe i nënshtruari apo i binduri 
ndaj sistemit. 

Ironia është figurë që haset në tërë krijimtarinë e Rexhep Qosjes, e 
veçmas në këtë rast, që edhe është bërë frymëzim për autorë të tjerë. Se 
ironia është figurë që haset në krijimtarinë letrare të Rexhep Qosjes e 
thonë edhe studiues të letërsisë, e veçanërisht të krijimtarisë letrare të 
Qosjes, siç është rasti i Shefkije Islamajt13 dhe Ag Apollonit14. 

Qëndrimi ironizues i këtij autori shfaqet në romanin e parë (Vdekja 
më vjen prej syve të tillë, 1974), sidomos te tregimi Deklarata; në ro-

                                                 
13 Shih: Ligjërimi, gjuha dhe stili (në krijimtarinë letrare modene dhe postmoderne 

të Rexhep Qosjes), Instituti Albanologjik, Prishtinë, 2021! 
14 Shih studimin: Ag Apolloni, Parabola postmoderne, Instituti Albanologjik, 

Prishtinë, 2010; Commentum 4, Bard Books, Prishtinë, 2021; Commentum 7, Bard 
Books, Prishtinë, 2024 



REFLEKSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

308 

manin e dytë (Një dashuri dhe shtatë faje, 2003), ku ironinë e shton edhe 
më shumë figura e antitezës; në romanin e tretë (Nata është dita jonë, 
2007), ku ironinë e dominon satira (tregimi Shtëpia e të çmendurve) dhe, 
më në fund, në romanin e katërt (Bijtë e askujt, 2010), ku ndaj të kaluarës 
autori mban qëndrim ironizues, ndërsa ndaj aktualitetit - qëndrim satiri-
zues 15, thotë studiuesi Ag Apolloni në Pasthënien e romanit të parafundit 
të Rexhep Qosjes “Bijtë e askujt”. 

Në Deklaratë ironizohet vazhdimisht, duke filluar nga sistemi politik 
(komunist), individët që kanë lidhje me sistemin, përgjegjësit, madje 
edhe me vetë qytetarin, viktimën, i cili në fund edhe “i bindur” e pranon 
atë që vendos sistemi për të. 

Ironi është edhe tërësia e asaj që deklaron Xhezairi në Deklaratë. Ai 
tregon edhe për gjërat më banale (si i ka mbetur emri Gjikë, ç’jetë e 
ç’punë kishte babai, kush shkon para kujt në punë, kush me kë dhe çka 
flet etj.), më intime (ç’ka bërë tri ditë para se të arrestohej, sa herë ka 
fjetur me gruan dhe sa herë ka pasur marrdhënie intime me të), e të tjera. 
Sidomos, është ironike dëshmia në Deklaratë e Xhezairit mbi akuzën që 
ia kanë bërë: 

“Më kanë akuzuar se kur ia kam bërë atë punën gruas kam lëshuar 
radion dhe kam dëgjuar muzikë të huaj por, po deklaroj edhe këtu, siç 
kam deklaruar vazhdimisht gjatë hetimeve temujore se nuk e kam lëshuar 
radion dhe nuk e kam lëshuar për arsye se kur flej me gruan kam qejf të 
jetë qetësi sa më e plotë (…) radioja ime më në fund edhe nuk e kap asnjë 
radiostacion të huaj: është një KOSMAJ i vjetër, i prodhuar para Krishtit 
dhe s’del kurrë përtej radiostacioneve tona.16 

Ironia në Deklaratë shkon edhe më tej, kur Xhezairi i serviliohet dhe i 
shtiret për dashamir sistemit, si në rastin e edukimit të fëmijëve dhe atë të 
parashikimeve për të ardhmen e tyre: 

“Ne kemi dy fëmijë: Jetonin dhe Mirandën, të dy shkojnë në tetëvje-
çare, në gjuhën shqipe dhe mendojmë, nëse u ecën shkolla, t’i dërgojmë, 

                                                 
15 Rexhep Qosja, Bijtë e askujt, Valdoli, Prishtinë, 2010, f. 386 dhe Ag Apolloni, 

Parabola postmoderne, Instituti Albanologjik, Prishtinë, 2010, f. 236. 
16 Rexhep Qosja, Vdekja më vjen prej syve të tillë, Toena, Tiranë, 1998, f. 99. 



Besnik JAHA / IRONIA NË KRIJIMTARINË LETRARE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

309 

pastaj në shkollë të mesme, në gjuhën serbokroate: le ta mësojnë mirë 
edhe një gjuhë, se kush e di gjuhën shqipe! Gjuhë e vogël, e rëndë, që 
shkruhet me tridhjetë e gjashtë germa, për të cilën ende s’prodhohen ma-
kina shkrimi!”17. 

Aq shumë gjëra të parëndësishme deklaron në Deklaratë Xhezairi, sa 
vetëm të treguarit e tyre është ironi më vete. Si, për shembull, rasti i dë-
shirës së paplotësuar të babait, meremetimin e shëtëpisë, apo për çarçafët 
e jorganët me arna që mbuloheshin si fëmijë, apo edhe për tri interpreti-
met e vdekjes së babait, pastaj historinë e motrave, jetës së tyre me burrat 
e tyre, e të tjera gjëra që, si të tilla, nuk kanë asnjë rëndësi për procesin 
nëpër të cilin po kalon Xhezairi. Mirëpo, në sistemin në të cilin jeton 
Xhezairi, në totalitarizëm, duhet treguar gjithçka, sepse për sistemin është 
e rëndësishme çdo gjë dhe, sigurisht, ai duhet të dijë çdo gjë që ka të bëjë 
me të, afër apo larg qoftë. 

Aq larg shkon ironia në këtë tregim sa, edhe në brendësi të rrëfimit, 
tregimit të Xhezairit për variantet e vdekjes së të atit, mjeshtërisht del një 
ironi, e që në këtë situatë merr trajtë edhe më të plotë nga ngjyrimi servil 
i Xhezairit: 

“E kam pyetur se cili mund të jetë shkaku i kësaj vrasjeje të fshehtë 
dhe, sigurisht, mizore dhe ai më është përgjigjur se Shpendi ishte Zënë në 
kohën e Jugosllavisë së vjetër, mos u ktheftë kurrë, me Dashin për një 
kilogram mish: ia ka kërkuar mish viçi, ia ka dhënë mish dashi, i ka thënë 
se nuk e ha mishin e dashit, ai i ka thënë se po ban shaka me emrin e tij; 
dhe ashtu fjala fjalës janë ndarë si armiq.”.18 

Në Deklaratë thuajse gjithçka është ironike, duke u nisur që prej vetë 
deklaratës, pastaj arrestit ironik në pikë të natës, informatave që merr nga 
hetuesit, se është përcjellë, pastaj se natën, duke ecurn ka kënduar këngën 
Doli hoxha në minare, pastaj parja e ëndrrës dhe të treguarit e saj he-
tuesve, diku 999 herë, mosgjetja e të interesuarit në telefon në punë, i cili 
nuk tregon emrin por, në ditën e 27 nëntorit, një ditë para arrestimit, kur 
kërkohet më shumë informacion prej tij, e ai përgjigjet; Trus bythen e 

                                                 
17 Po aty, f. 89-90. 
18 Po aty, f. 86. 



REFLEKSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

310 

mos pyet shumë, e të tjera situata ironike, të cilat, si në vete, ashtu edhe 
në tërësinë e tregimit, e përbëjnë një ironi të madhe: Deklaratën.  

Qosja nuk lë asnjë hapësirë të përfshirë në tregim pa e ironizuar e për-
qeshur, secilën sipas meritës. Herë me ironi të pastër e herë me rinonin pa 
maskë-sarkazim, apo edhe me alegori, eufemizëm, metonimi e apofasis, 
në tregimin Deklarata ndërtohet një përqeshje e madhe, serioze, e ashpër, 
thumbuese dhe e fshehtë që, në çfardo profili ta shikojmë, prapëseprapë 
na del me tonin ironik, që edhe është toni dominues i tregimit. Për she-
mbull, në planin ironizues dhe përqeshës të sistemit totalitar, përqeshjen e 
hetuesve, përgjegjësve, organeve e figurave të sistemit komunist, pastaj 
edhe të shqiptarëve të shndërruar në vegla të sistemit, siç është Danjolli i 
Sherkës, në Deklaratë kemi: “Më kanë pyetur sa vjeç ka vdekur Stalini, 
sikur t’ia kisha mbajtur unë qiriun nënës së tij bythëmadhe’’19, paragraf 
ky që pastaj vazhdon me një ironi tjetër: “Dhe çka nuk më kanë pyetur?! 
Nuk u ka rënë në mend të më pyesin ku i ka miza veshkat, si mbarset pula 
apo si pjellin gjarpinjtë…’’20 

Struktura ndërtimore e fjalive, diku nga fundi i Deklaratës, fjalë këto 
të thëna nga goja e Xhezairit, formon një lojë fjalësh, lojë ironike e 
servile të Xhezairit. Duke ikur nga shprehja e drejtpërdrejtë, përmes apo-
fasisit, mirëpo duke thënë idenë, Xhezairi realizon qëllimin, servilizmin e 
tij, sikur që Qosja ka realizuar figurën e tij: 

“Nuk e quaj të nevojshme të theksoj këtu se më kanë future në një 
qeli, që është aq e gjerë dhe aq e gjatë, saqë kurrë nuk mund të shtrihem i 
tëri në betonin e saj dhe aq e ndritshme, saqë kurrë nuk i shoh shuplakat 
e duarve.”21. 

Pastaj: 
“Nuk e quaj të nevojshme, gjithashtu, të theksoj se këtë deklaratë po e 

shkruaj në një zyrë të ngrohtë dhe pa milicin pranë sa që u shkriva prej 
kënaqësisë!”22 

                                                 
19 Po aty, f. 101. 
20 Po aty, f. 101. 
21 Po aty, f. 101. 
22 Po aty, f. 101. 



Besnik JAHA / IRONIA NË KRIJIMTARINË LETRARE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

311 

Në këto raste figura del krejt e qartë, njësoj sikurse edhe ironia e 
gjithë situatës. Madje, në rastin e parë, duket sikur protagonistit, Xheza-
irit të Gjikës i pëlcet kupa dhe shpërthen drejtpërdrejt, sa ekziston frika se 
antagonistët, hetuesit, do ta kuptojnë lojën e tij, me çka pastaj edhe do ta 
pësonte. Në fakt, një përshkrim i tillë i qelisë, si aq e gjerë, kur në realitet 
dihet apo shihet se qelia nuk është e gjerë, por e kundërta, apo se është e 
ndritshme, kur dihet apo shihet nga hetuesit se sa “e ndritshme” është, 
ironizon sipërfaqësisht, pa tentuar të fshehë më shumë idenë, që në parim 
është e realizuar përmes një përshkrimi shumë figuratik. 

Xhezairi burgoset pa u ditur mirë shkaku i burgosjes, por dënimin me 
burg e merr si pasojë e ëndrrës së parë. Duke qenë i zgënjyer me epilo-
gun, Xhezairi arsyetohet para hetuesve se nuk e lejon veten të shkojë deri 
në atë masë sa të besojë në supozime mistike, sepse unë nuk jam psi-
kiatër, e dini mirë, nuk di t’i shpjegoj ëndrrat23,(sepse psikiatri i burgut e 
vlerëson fajtor nga ëndrra), prandaj, deklaroj, sa i përket ëndrrës, se jam 
fajtor për kuptimin e saj, po vetëm pse e kam parë24, thotë Xhezairi. 

Aq i përulur është Xhezairi, sa mohon ta ketë ditur edhe si nxënës se 
ku buron dhe në cilin vend derdhet Drini. Kjo mohueshmëri e tij është një 
ironi më vete: një mënyrë elegante për t’iu shmangur përgjigjes, edhe kur 
të vërtetën e dimë, ose thjesht një arratisje e vogël nga detyrimi për t’u 
shprehur. 

Xhezairi bëhet edhe më i nënshtruar teksa tregimi avancon, deri nga 
fundi i tij. Edhe pse i torturuar skajshmërisht, ai mundohet që mos t’i ze-
mërojë a nevrikosë hetuesit, dhe për këtë arsye u jep përgjigje të sakta e 
me dinjitet të dukshëm. Kjo sjellje tregon një nënshtrim të kujdesshëm, 
kur frika bashkëjeton me përpjekjen për ta ruajtur të pak krenari të mbe-
tur njerëzore. 

Ndërsa, kulmi i ironisë në Deklaratë arrihet kur Xhezairi shpreh dhe-
mbjen dhe keqardhjen ndaj mundit të keqtrajtuesve apo torturuesve të tij, 
torturues këta që nuk pushuan thuajse asnjë ditë: 

                                                 
23 Po aty, f. 102. 
24 Po aty, f. 102. 



REFLEKSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

312 

“Më besoni se më janë dhimbsur shumë hetuesit e, në mënyrë të veça-
ntë, shoku Danjolli i Sherkës, të cilit i ka rënë hisja më e rëndë e kësaj 
procedure. Pse më ka rrahur e torturuar mua s’ka gjë, por ai është lo-
dhur shumë, është djersitur vazhdimisht se s’ka pasur kohë të pushojë sa 
duhet. Në këtë mes, prandaj, dëshiroj t’i kërkoj falje shokut Danjoll dhe 
t’i uroj suksese në punën e tij të përkushtuar, aq të rëndësishme për 
mirëvajtjen e rendit dhe qetësisë në qytetin tonë”.25 

Ndërsa, për sa i përket dhunës dhe torturave, Xhezairi tregon se nuk 
ka ditur që është marrë në pyetje e që nuk është rrahur. Edhe pse kaq 
shumë torturë, Xhezairi prapë për torturuesit, ironikisht, thotë se s’hidhë-
rohet, se, ndoshta s’kanë pasur ç’të bëjnë tjetër26, duke shprehur kështu 
një ironi të madhe. 

Duke qenë se ironia është nga figurat dominuese në krijimtarinë 
letrare të Qosjes, veçanërisht në romanin Vdekja më vjen prej syve të tillë, 
e më veçantë në tregimin Deklarata të këtij romani, mund të themi se me 
figurën e ironisë në letërsi Qosja lufton çdo pseudovlerë, ves a shprehi që 
është në dëm të shoqërisë.  

Prandaj, edhe në pjesën e fundit të Deklaratës, arsyetimi i Xhezairit, 
për mosinterpretim apo mosshpjegim të ëndrrës, është sa ironik, aq edhe 
realist. Pasi tregon pse nuk ia ka shpjeguar askujt me gojë ëndrrën, Xhe-
zairi arsyetohet se, nëse do ta kishte bërë për këtë ëndërr, do të duhej t’i 
shpjegonte edhe ëndrrat tjera për tri vitet e fundit, me çka do t’u kishte 
nxjerrë punë edhe hetuesve edhe psikiatrit. Kështu që, për ironi, i ka 
“mëshiruar”. 

Në fund, pak para se të mbarojë Deklarata, është edhe një Shtojcë, në 
fillim të së cilës Xhezairi prapë, në mënyrë ironike, flirton me hetuesit 
dhe Danjollin e Sherkës pse s’mundi të ngrihej në këmbë kur ky i fundit 
paskësh hyrë brenda, çka pastaj ndikoi që të dënohet dhe të kërcënohet 
nga po ky, me arsyetimin periferik e hakmarrës: për mospranim të kupti-
mit psikiatrik të ëndrrës. 

                                                 
25 Po aty, f. 103. 
26 Po aty, f. 10. 



Besnik JAHA / IRONIA NË KRIJIMTARINË LETRARE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

313 

Në këtë pjesë Xhezairi ironikisht bindet plotësisht dhe e pranon dëni-
min apo “bashkëpunimin”. Ai madje shprehet se është i gatshëm të tre-
gojë çdo ëndërr të tijën dhe të çdo qytetari, dhe, duke luajtur me ironinë, 
prapë thotë se i vjen keq që se paskësh ditur se ëndrrat qenkëshin kaq të 
rëndësishme dhe me kaq interes për shoqërinë. Në këtë mënyrë këtu edhe 
ëndrra vjen si “kërcënim” ndaj sistemit totalitar, një kërcënim për të pa-
sur (ç)lirim. 

Duke qenë se figura e ironisë është figurë që thumbon e kritikon, 
është po ironia figura që përdoret më së shumti nga autori (Qosja) që 
shkrimin e tij akademik e nisi në kritikë. Pra, Rexhep Qosja është kritik i 
dyfishtë: studiues kritik dhe prozator kritik. Ndërsa, vetë përdorimi i 
ironisë në fiksionin e tij flet mjaft për karakterin ikonoklasik të prozës së 
tij. 

Sinopsisi i Deklaratës së Xhezairit të Gjikës 

Xhezairi i Gjikës është në burg. Aty është tash e tre muaj, qëkurse u 
arrestua, më 28 nëntor, në orën 3 e 50 minuta. Nga organet e sigurimit të 
qytetit të Vajazanit, Xhezairit i kërkohet të japë një deklaratë.  

Deklarata e Xhezairit është e veçantë. Ai në deklaratë fillon të tregojë 
për emrin e tij, si është regjistruar, si thirrej nga të afërmit; babai i ndjerë 
Shpendi i Gjikës, e ëma e ndjerë Zamirja, gruaja Rudina, shokët Zefi e 
Tefiku, dhe se si thirrej nga të largëtit. 

Në deklaratë Xhezairi nis të tregojë për fëmijërinë, se ç’djalë ishte 
dhe se si i mbeti emri Gjikë nga e ëma e ndjerë Zamirja. 

Përveçse flet për veten, në deklaratë Xhezairi flet edhe për të atin e 
tij, Shpendin e Gjikës, për të cilin tregon krejt çka duhet të tregohet për 
një njeri; për prejardhjen, për fëmijërinë, për shëndetin, për punën si 
këpucëtar, për kushtet, shtëpinë, familjen dhe, sigurisht edhe për vdekjen. 

Gjithashtu, deklarata e Xhezairit përfshin edhe të treguarit e raportit 
mes anëtarëve të familjes, fëmijëve, edukimin e tyre dhe parashikimet për 
ta, pastaj raportin mes shokëve e miqve, si dhe përshtypjes që Xhezairi ka 
për secilin. 

Në deklaratë nuk përjashtohet as të treguarit e raportit që Xhezairi ka 
me gruan Rudinën, për çka detyrohet të tregojë edhe sa herë kishte kon-



REFLEKSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

314 

takt intim me të, tri ditë para se të arrestohej. Pra, deklarata është një 
rrëfim i detajuar për secilin nga anëtarët që hyjnë në të, respektivisht për 
secilin prej njerëzve që, në çfardo mënyre qoftë, kanë pasur punë me 
Xhezairin. 

Aty, madje, rrëfehet edhe për kolegët e punës, për tri ditët para arres-
timit, se kush ka ardhur në punë para kujt, kush ç’i ka thënë kujt, kush me 
kë dhe çka ka biseduar, kush çka ka thënë kur ka mbaruar procesi 
mësimor etj. 

Në deklaratë Xhezairi tregon edhe arrestimin e tij, që me një dinakëri 
dhe nënshtrim-servilizëm ironik ndaj sjelljes së arrestuesve. 

Në fund të deklaratës Xhezairi rrëfen edhe për ëndrrën, për të cilën 
pastaj edhe dënohet. Ai edhe pajtohet se është fajtor, jo për kuptimin e 
saj, por vetëm se e ka parë. Për ëndrrën e parë, me shtirje Xhezairi tenton 
t’i bindë organet se nuk beson në zot, ëndrra apo forma të tjera spiritu-
aliste që interpretojnë ëndrrën, por pa sukses. Nga fundi, Xhezairi bëhet 
edhe më i nënshtruar. Ai ironizon në maje sjelljen e organeve dhe të 
Danjollit të Sherkës, i cili ishte edhe torturuesi i tij. Madje, Xhezairi kër-
kon falje pse ai mund të jetë lodhur duke e rrahur ketë. Në fund të Dek-
laratës Xhezairi shton edhe një Shtojcë, në të cilën edhe më u nënshtrohet 
organeve dhe Danjollit të Sherkës. Aty Xhezairi tregon se është i kërcë-
nuar nga Danjolli të pranojë kuptimin psikiatrik të ëndrrës, për çka edhe 
rrihet e torturohet. 

Gjithashtu, në këtë pjesë Xhezairi shpreh gatishmërinë për bashkë-
punim në çdo plan, dhe ironizon rëndësinë që sistemi i jep ëndrrës. Aty 
Xhezairi thotë se i vjen keq që s’e ka ditur se ëndrrat qenkan kaq të rë-
ndësishme dhe me interes për shoqërinë. 



KUD:	398.8(496.51)(05)	
94(496.51)(05)	

Muharrem Bejtullah GASHI 

SHQIPTARET NGA KOSOVA ANGARI 
NE KOH˙N E BUGARIT - 1915-1917 

Administrata okupuese bullgare mobilizoi me dhunë shqiptarët nga 
Kosova për ndërtimin e hekurudhës Kërçovë-Gostivar-Ohër.  

Ky projekt ishte iniciativë e Gjermanisë dhe aleatëve të saj, Bullgari-
së dhe Austrisë. Shqiptarët e detyruar të punonin u dërguan në Kërçovë 
së bashku me pasuritë e tyre, me karroca, kuaj, kio, si dhe me të gjitha 
veglat e punës, si shati, lopata, terrnakopi, sëpata dhe shumë të tjera. 

Pasi mbërritën, të lodhur dhe të rraskapitur, u trajtuan në mënyrë bar-
bare dhe çnjerëzore. Ata përballeshin me mungesën e ushqimit dhe të 
ujit, nuk kishin përkujdesje shëndetësore dhe detyroheshin të punonin 
ditë e natë pa asnjë të drejtë ankese. Kur dikush vdiste nga tifoja apo tu-
berkulozi, trupi i tij hidhej në përrua dhe mbulohej me dhe, sikur të ishte 
kafshë. Nëse dikush sëmurej, nuk dërgohej tek mjeku, por mbulohej me 
dhe për së gjalli, pa u regjistruar emri apo varri. 

Është për t’u çuditur se për këtë tragjedi të madhe nuk shkroi askush 
nga Kosova apo Shqipëria. E vetmja dokumentim i ngjarjes është nga viti 
1965, kur gazetaria Katarina Gogova nga Shkupi botoi monografinë 
“Kërvava prruga: Hekurudha e përgjakur”. Monografia ra në dorë aka-
demikut Feti Mehdiu, i cili, pasi e lexoi librin, më rrëfeu tërë ngjarjen. 

Unë, si rapsod popullor, shkoja nëpër dasma, këndoja, rrëfeja histori 
dhe bisedoja me njerëzit për ngjarjet që kishin ndodhur. Gjatë këtyre taki-
meve, mbledha këto shënime mbi shqiptarët që humbën jetën në Kër-
çovë: 



REFLEKSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

316 

‐ Fshati Mramor, lagjja e Halitajve: dy vëllezërit Muharrem Xhe-
majl Gashi dhe Adem Xhemajl Gashi. 

‐ Fshati Marec, lagjja Vllasaliu: dy vëllezërit Alush Imer Makolli 
dhe Zenel Imer Makolli, të cilët vdiqën të pa martuar në Kërçovë. 

‐ Fshati Leshtar, Kamenicë: Maliq Avdil Bogunovci; sipas tregi-
meve të Limon Hajrizit nga Leshtari, nga tre që u dërguan në Kër-
çovë, vetëm tre u kthyen të gjallë në Kosovë. 

‐ Fshati Bresalc, Gjilan: Ibrahim Shaban Syla, i pa martuar, vdiq 
në Kërçovë. 

‐ Fshati Radashefc, Prishtinë: Mulla Kadri Qerim Sponca, i njohur 
për njohuritë në tre gjuhë të huaja - persisht, arabisht dhe turqisht. 
I sëmurë nga tifosja, nuk u mjekua, por iu dha një përcjellës (ma-
xhup) nga Prishtina për të shkuar në shtëpi. Gjatë rrugës, për t’i 
ndihmuar, iu dhanë një bludë kafe, por ai vdiq në xhami. Maxhupi 
mbërriti në Prishtinë dhe tregoi për fatin e Mulla Kadrisë, por 
bludën nuk e dorëzoi. 

‐ Fshati Marec, lagjja e Canajve: Hajrë Sherif Canolli, Behram 
Sylejman Canolli, Fetah Naman Behluli - të gjithë vdiqën në Kër-
çovë. 

‐ Fshati Greme, Ferizaj: Vesel Jashar Ahmeti vdiq në Kërçovë. 
‐ Fshati Jezerc, Ferizaj: Shaban Balaj, pasi u kthye nga Kërçova, u 

ekzekutua në oborrin e shtëpisë. 
‐ Fshati Meshinë, Dardanë: Hisen Sopa vdiq në Kërçovë. 
Këto janë vetëm disa nga emrat që mund të mblodha gjatë rrugëve e 

dasmave ku udhëtoja; shumica e të dërguarve në Kërçovë nuk u kthyen 
kurrë - as të gjallë, as të vdekur. 

Pastaj vijnë: 
‐ Fshati Hajkobillë i Prishtinës: Avdi Pajaziti, vdes në Kërçovë.  
‐ Fshati Sharban i Prishtinës: Ajet Ramë Gashi, vdes në Kërçovë.  
‐ Fshati Sadllar, Dardanë: Demir Ismajl Toska, i pa martuar, dhe 

Qazim Ismajl Toska, vëllai i Demirit, i pa martuar, të dy vdesin në 
Kërçovë. 

‐ Gllogovica, Prishtinë: Ibish Gllogovica, vdes në Kërçovë. 
‐ Uglari, Gjilan: Avdyl Mehmeti, vdes në Kërçovë. 



Besnik JAHA / IRONIA NË KRIJIMTARINË LETRARE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

317 

‐ Pogragja, Gjilan: Bajram Sylejmani, i pa martuar, vdes në Kër-
çovë. 

‐ Fshati Laqiç, Dardanë: Oruç Murat Daku, vdes në Kërçovë. 
‐ Batllava, Podujevë: Dul Ramë Berisha, vdes në Kërçovë. 
‐ Fshati Bllatë, Podujevë: Bajram Bekë Sekiraça, vdes në Kërçovë. 
‐ Fshati Joviq “Burim”, Malishevë: Xhemë Aruçi, Halil Morina, 

Muharrem Shabani dhe Jemin Selman Morina, të gjithë vdesin në 
Kërçovë. Nipi i Jemin Morinës, Bajram Morina, pas vitit 1963 
shkon në Shkup dhe më pas në Kërçovë për të gjetur varrin e 
axhës, por nuk e gjen; varri ishte shkatërruar dhe më pas grabitur 
pas luftës së vitit 1999. 

‐ Fshati Carravranë, Malishevë: Sahit Murseli, i pa martuar, vdes 
në Kërçovë. 

‐ Fshati Kaqybeg, Podujevë: Avdullah Brahimi, vdes në Kërçovë. 
‐ Braina, Podujevë: Sejdi Fetahu, vdes në Kërçovë. 
‐ Fshati Godanc i Ulët, Shtime: Bajram Xhemajli, vdes në Kërço-

vë. 
‐ Fshati Godanc i Epërm, Shtime: Xhemë Ramadani, Ramadan 

Ahmeti dhe Nurë Sadiku, të gjithë vdesin në Kërçovë. 
‐ Fshati Pjetreshticë, Shtime: Shaban Selman Gashi dhe vëllau i tij 

Bahtjar Selman Gashi, të dy të pa martuar, vdesin në Kërçovë. 
‐ Malisheva, lagja e Hysenajve: Sadri Selman Mazrreku, vdes në 

Kërçovë. 
‐ Fshati Vermicë, Malishevë, lagja e Raçajve: Halil Shabani dhe 

Kadri Demiri, vdesin në Kërçovë. 
‐ Fshati Negrofc, Drenas: Sefer Mehmet Krasniqi, vdes në Kër-

çovë. 
‐ Fshati Nekofc, Drenas: Ahmet Nuh Fana dhe Fetah Zymeri, vde-

sin në Kërçovë. 
‐ Fshati Makermal, Skenderaj: Dan Syla Gjinofci, vdes në Kër-

çovë. 
‐ Fshati Poklek i Vjetër, Drenas: Shaqë Selim Bucolli dhe vëllai 

Emin Selim Bucolli, i pa martuar, vdesin në Kërçovë. 
‐ Fshati Zabeli i Ulët, Drenas: Zenel Curri, vdes në Kërçovë. 



REFLEKSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

318 

ATA Q˙ U KTHYEN NGA K˙RÇOVA 

1. Rrahman Zymeri nga Nekofci i Drenasit u kthye nga Kërçova. 
2. Haxhi Haziri nga Astrazubi i Malishevës u kthye në shtëpi. 
3. Liman Morina nga Burimi i Malishevës, dy ditë pasi u kthye në 

shtëpi, vdiq nga kapsllëku që e kishte marrë në Kërçovë. 
4. Çerkin Grajqefci nga Arllati u kthye nga Kërçova. 
5. Musli Hajra nga Nishori i Drenasit u kthye nga Kërçova. 
6. Mehdi Shashivar Hashani nga Obiliqi u kthye nga Kërçova. 
7. Sadik Xhemajl Gashi (Dukë Mramori) u kthye nga Kërçova. 
8. Ajvaz Sfarça nga Bellopoja u kthye nga Kërçova. 
9. Adem Bali Krapi nga Nekofci i Drenicës u kthye nga Kërçova. 
10. Beqir Zenel Xhemajlaj nga Abria e Epërme u kthye nga Kërçova, 

por me dy këmbë të thyer dhe ecte me vështirësi deri sa vdiq. 
11. Zymer Ramadan Plakiqi nga Nekofci u kthye në shtëpi. 
12. Tafil Ramadan Plakiqi, vëllai i Zymerit, u kthye nga Kërçova. 
13. Bajram Bahtir Velegllava nga Dardana u kthye i sëmurë dhe vdiq 

në shtëpi. 
14. Sylë Bici nga fshati Godishnjak i Podujevës iku nga Kërçova, 

hëngri bukë në Shkup dhe udhëtoi në këmbë deri në Godishnjak; 
kur e pyetën për ushqimin, u përgjigj se kishte ngrënë në Shkup. 

Shumë pak janë këta persona që kam mundur t’i shënoj, ndërsa pjesa 
më e madhe e atyre që shkuan në Kërçovë nuk u kthyen kurrë, as të gjallë 
e as të vdekur. 

XHENAZET PA VORREZA 1915-1917 

A po ngoni more vëllazni 
Domë me knue një histori 
Shumë ka vuejt kjo shqiptari 
Shumë ka vuejt vëllazen shqiptari 
Brez mas brezi e djalë mas djali 
 Para shkaut na erdh bugari 
Ky bugari ish kanë faqiz 
Banë zullun në shqiptari 



Besnik JAHA / IRONIA NË KRIJIMTARINË LETRARE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

319 

Pesumdhetë senja kur o hi 
E qoj lajmin shpi për shpi 
I thrret burrat e djemt e ri 
N”krejt Kosovën bitevi 
Dikun nja dikun ka dy 
Me kuaj, me kerr e kie 
N “dorë me marrë shati e kaci 
Për me shkue n”Maqedoni 
Me punue ata Angari 
I ngarkoj n”pampur të zi 
Se n”Pampur i ka ngarkue 
Drejt n”Kërçovë i paska çue 
I shtinë në punë mejher me puneu 
Puntë ma t’rana çka janë qillue 
Gurë e dru i kanë ngarkue 
Bukë pa hangër hiç pa pushue 
Me ba shqiptari m” u ankue 
Nuk kam hangër, me thanë jam untue 
Po edhe smutë me pas qillue 
Ska guxue kush me kallzue 
E kanë rrehë e kanë munue 
Ai që smujke me përballue 
E kanë mytë n”prrue e kan gjue 
Kështu punoi vllazën bugari 
Shumë shqiptarë me zjerm i kalli 
Do në vorr i mloj për s”gjalli 
Shumë për prroje i kanë gjue 
Gurë e therra i kanë mlue 
Vorr as emën kun pa shenue 
Sod me dasht dikush me shkue 
Nuk gjenë vorr me vizitue  
Familjartë shpesh jan tubue 
Nermjeveti ata ty u dertue 
N”Kërçovë babën ma paten çue 



REFLEKSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

320 

Hekurudhën m”e ndertue 
Kurr në shpi ma s”o lajmrue 
Kush për të s”na ka kallzue 
A e kanë mytë e qitë nej prrue 
Ai ka vdekë mos mu harrue 
Tjetri niske me kallëzue 
Djali i jem hala pa martue 
Nusen të zanë-ne ty u qeizue 
Sod e atë ditë kurr so lajmrue 
Jam shkue mikut i kam kallzue 
Jam ardh renë po m”duhet m”e lëshue 
Nuk kam djalë une me martue 
Kështu bugari vëllazen ka punue  
Shumë shqiptarë n”Kërçovë ka çue 
Hekurudhë kishe me marue 
Limon Hajrizi ka kallzue 
Pra Limoni ni mendjehollë 
A po ngoni tha ju more shokë 
Kjo rrethinë katunu i jonë 
Treqin vetë i çuen n”Kërçovë 
Vetum tre u kthyen n”Kosovë 
Për të tjerët kush s” ka kallëzue 
A jen dekë, a janë helmue 
A janë vra a pushkatue 
Kështu shqiptarët jan masakrue 
Prej shqiptarëve kërkush s’ka shkrue 
Për kitë ngjarje me kallzue 
Ni gazetare koka kujtue 
Maqedone ajo o qillue  
“Katerina Gogova”Libër ka shkrue  
Hekurudha e Përgjakun e ka emnue 
Pra krejt boten e ka njoftue 
Se n”shqiptarë çka asht punue 
Feti Mehdiu librin e ka knue 



Besnik JAHA / IRONIA NË KRIJIMTARINË LETRARE ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

321 

Krejt kjo ngjarje qysh o zhvillue 
Ni ditë mue m”ka kallxue 
Pra edhe une jam interesue 
Une qitë kangë e kam marue 
Me qitë kangë due me i kujtue 
Brezit të ri du me i kallëzue 
Nëse don dikush me shkrue 
A don kangën dikush me knue 
Kurr këta vëllazen mos me i harrue 

 





VI. RECENSIONE 





KUD:	348.97(05)	

	

„EL IHTIJARU LI TAÊLI EL MUHTAR‰: NJ˙ GUR 
THEMELTRA I JURISPRUDENC˙S HANEFITE 

(Abdullah b. Mahmud el-Mevsilij el-Hanefij. El-Ihtijār li Ta‘līli el-
Munteḫar. Kolanë katërvëllimëshe. Tiranë-Prishtinë-Shkup: 
Komuniteti Mysliman i Republikës së Shqipërisë; Bashkësia 
Islame e Republikës së Kosovës; Bashkësia Fetare Islame e 

Republikës së Maqedonisë së Veriut, 2025.) 

Libri El Ihtijar li Ta'lil El Muh-
tar është një komentim i thelluar i 
veprës klasike të fikhut hanefij El 

Muhtar li El Fetva, e shkruar nga 
dijetari irakian Abdullah ibën Mah-
mud el-Mevsili (1203-1284). Ky 



RECENSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

326 

komentim është hartuar me kërkesë 
të nxënësve dhe kolegëve të tij dije-
tarë, me qëllim që të shpjegojë ar-
syet dhe bazat e vendimeve juridike 
të përfshira në El Muhtar li El Fe-
tva. 

Titulli origjinal në arabisht: El-
Ihtijār li Ta’līl El Muhtār       
-Autori: Ab .(الاختيار لتعليل المختار)
dullah bin Mahmud El Mevsili El 
Hanefij, një dijetar i madh i fikhut 
hanefi.  

Kush është autori i këtij libri? 

Autori i këtij libri është: Ebu El 
Fadl Abdullah bin Mahmud bin 
Mevdud bin Mahmud El Mevsilij, 
ka lindur në muajin Shevval të vitit 
599 h., gjegjësisht në korrik të vitit 
1203 m.1 Lindi në Mosul të Irakut; 
fillimet e para të dijes i mori nga 
babai i tij, ndërsa më pas mësoi nga 
shumë dijetarë të kohës së tij. 
Udhëtoi në Damask, shërbeu si gjy-
katës në qytetin e Kufes për një pe-
riudhë, pastaj u vendos në Bagdad 
si mësues dhe vdiq po në Bagdad. 
Jetoi midis viteve 599-683 h. = 
1203-1284 m., në periudhën e di-
nastisë abasite. 

Ai ishte një dijetar i rrallë, jurist 
i shquar dhe njohës i thellë i shko-
llës hanefite, përfshirë bazat e saj 

                                                 
1 Velid El Aëdhamij, Terihu l Aëdhamijeh, 

Bejrut, 1999, f.511. 

dhe mendimet e ndryshme juridike. 
Në opinionet e tij ishte i mprehtë, i 
thellë në argumentim dhe në përdo-
rimin e dëshmive. Kur mbante li-
gjërata në xhaminë (mektebin) e 
Ebu Hanifes, në vitin 667 h., merr-
nin pjesë një numër jashtëzakonisht 
i madh studentësh, dhe aty zhvillo-
heshin debate të mëdha e të rëndë-
sishme.2 

Për një kohë ishte caktuar gjy-
katës në Kufe; më pas u shkarkua 
dhe u kthye në Bagdad, ku u caktua 
mësues, e më vonë iu përkushtua 
punës, shkrimeve dhe botimeve. Ai 
vazhdoi të jepte mësim dhe fetva 
deri sa u nda nga kjo botë. 

Vlen të përmendet se në tubi-
met e tij merrnin pjesë nxënës dhe 
dashamirë të dijes nga të gjitha 
shkollat juridike, sepse ai gëzonte 
një vend të posaçëm tek njerëzit e 
kohës së tij. Ai njihej për devotsh-
mëri dhe sinqeritet, për durim dhe 
qëndrueshmëri, për dije dhe për-
kushtim. 

Mund të thuhet se ai ishte për-
faqësues i denjë dhe besnik i 
traditës hanefite, duke ruajtur dhe 
promovuar metodën dhe parimet e 
kësaj shkolle, duke respektuar tek-

                                                 
2 Imad Abdusselam reuf, Medaris Bagdad 

fi El Asri El Abasij, Bagdad 1966, f. 41; 
Zejnudin Kasim, Taxhu Et Teraxhum fi 
Tabekati El Hanefijeh, Bagdad, Matbeatu 
El Anij, f. 31. 



“EL IHTIJARU LI TA’LI EL MUHTAR”: NJË GUR THEMELTRA ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

327 

stet e bazuara në Kuran, Sunet dhe 
mendimet e dijetarëve të mëher-
shëm. 

Vlera dhe rëndësia 
e El Ihtijar 

El Muhtar li El Fetva është një 
nga veprat e fikhut hanefi që përm-
bledh fetva (vendime juridike) dhe 
opinione nga Ibën Mevsili. El Ih-
tijar është një koment (sherh) mbi 
El Muhtar li El Fetva. Pra, Ihtijari 
përdoret për ta shpjeguar, për të ilu-
struar arsyet dhe argumentet, si dhe 
për të zbërthyer çështjet juridike që 
libri i tij i mëparshëm, “Muhtari”, 
përmend. Muhtari konsiderohet 
njëri ndër katër librat bazë të shko-
llës hanefite. Këto katër libra janë: 

“Mexhmeul-Bahrejni ve Multe-
ka En Nehrejni”, “Kenzu Ed De-
kaik”, “Vikajetu Err Rrivajeti fi 
Mesaili El Hidajeh”, dhe “El Muh-
tar li El Fetva.” 

Në traditën hanefite janë të 
njohura veprat mutun - tekstet the-
melore; më pas vijnë veprat shuruh 
- komentimet; e pastaj muhtesar - 
përmbledhjet; e më pas nevadir, 
fetava, librat krahasuese e të ngja-
shme. 

Ihtijari është një koment me dë-
shmi dhe argumente për çështjet e 
fikhut hanefi. Ky është koment mbi 
tekstin kryesor, që vetë autori, 
Mevsiliu, e përgatiti në kohën e 

pjekurisë së tij, në përgjigje të kër-
kesave të kolegëve dhe studiuesve 
për shpjegim të materialit të Muh-
tarit. 

Dijetarët vlerësojnë “Ihtijârin” 
për mënyrën e tij të detajuar të 
shpjegimit të gjërave të ndryshme 
dhe për faktin që analizon meseletë 
nga këndvështrime të ndryshme. 

Komenti-shpjegimi “Ihtijâr...” 
është shumë i respektuar: disa e ka-
në konsideruar atë si një prej kome-
nteve më të rëndësishme pas librit 
“El-Hidajeh”, dhe është konside-
ruar si një koment standard dhe 
referencë në shkollën hanefite, res-
pektivisht njëri ndër komentet më 
të respektuara të traditës hanefite. 
Ai përdoret si libër ndihmës në 
studime avancuara të fikhut hanefi, 
sidomos në mjedise ku “El Muhtar” 
është pjesë e kurikulave të studimit. 
- Ky libër konsiderohet si një nga 

librat më të rëndësishme në juris-
prudencën hanefite dhe një nga 
themelet e saj. 

- Shpjegon arsyet e vendimeve dhe 
provat-dëshmitë e tyre nga Kur-
ani, Suneti, traditat dhe analogjia. 

- Sqaron mendimet e ndryshme mi-
dis nxënësve të Imam Ebu Hani-
fes, juristëve të tjerë me peshë, si 
dhe sjell mendimin e preferuar. 

- Paraqet qartë çështjet praktike të 
jurisprudencës hanefite. 

Libri “El Ihtijâr li Ta'līl El Mu-
htar” ka një vlerë të madhe në tra-



RECENSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

328 

ditën islame, sidomos në kontekstin 
e fikhut hanefi. Këtu janë disa as-
pekte që e bëjnë këtë libër të rëndë-
sishëm dhe me vlerë: 

1. Thellësia dhe qartësia në 
Fikhun Hanefi 

El Ihtijâr është një koment i de-
tajuar mbi El Muhtar li El Fetva, 
një nga tekstet më të rëndësishme 
të shkollës hanefite të fikhut. Në 
këtë libër, autori shpjegon dhe sqa-
ron opinionet dhe vendimet juridike 
(fetvat) të shkollës hanefite, duke i 
argumentuar ato me delile (prova) 
dhe shpjegime të hollësishme. Ky 
koment i bën fetvat më të qarta dhe 
i bën ato më të lehta për t'u kuptuar 
dhe aplikuar. Thënë ndryshe, kjo 
vepër paraqet vlerë akademike dhe 
juridike dhe është një burim i rë-
ndësishëm për gjithë ata që merren 
me fikhun dhe dëshirojnë të kuptoj-
në metodologjinë e juristëve hane-
fit. 

2. Rëndësia Praktike 

Për ata që ndjekin praktikat e 
shkollës hanefite, ky libër është një 
udhëzues i vlefshëm për aplikimin 
e rregullave juridike në jetën e për-
ditshme. Ai përfshin temat më të 
rëndësishme që besimtari ballafa-
qohet në jetën e tij të përditshme. 
Kjo tregon se për çështjet me të ci-

lat besimtari ndeshet thuajse çdo di-
të, mund të gjejë përgjigje efikase. 

3. Konsolidimi i Traditës 
Juridike 

El Ihtijâr është një nga librat që 
konsolidon dhe zhvillon traditën ju-
ridike të shkollës hanefite, e cila 
është një nga shkollat më të vjetra 
dhe me shtrirjen më të madhe te 
myslimanët. Kjo i jep librit një rë-
ndësi të madhe në ruajtjen dhe tra-
nsmetimin e traditave fetare, duke i 
siguruar një pikë referimi të rëndë-
sishme për brezat e ardhshëm. 

Përkthimi i kësaj vepre është 
një mënyrë për të ruajtur dhe zhvi-
lluar kulturën islame brenda kon-
tekstit shqiptar, duke e bërë atë më 
të pranueshme dhe më të kuptuesh-
me për brezat e rinj. 

El Ihtijâr është një nga veprat 
që ruan dhe zhvillon traditën juri-
dike të shkollës hanefite, një traditë 
që ka pasur ndikim të madh në je-
tën shoqërore dhe fetare të mysli-
manëve shqiptarë për shekuj me 
radhë. Përkthimi i saj i mundëson 
komunitetit shqiptar të ruajë dhe të 
zhvillojë më tej këtë trashëgimi. Ai 
është një punim i vlefshëm që sigu-
ron vazhdimësinë e njohurive të 
fikhut në një gjuhë të njohur për 
shqiptarët. Një libër i tillë është pa-
surim i madh për myslimanët e tro-
jeve shqiptare. 



“EL IHTIJARU LI TA’LI EL MUHTAR”: NJË GUR THEMELTRA ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

329 

Kjo vepër paraqet në praktikë 
hapin e rëndësishëm të ruajtjes së 
traditës hanefite dhe është një mjet 
mbrojtës ndaj sulmeve dhe kritika-
ve të të tjerëve, por gjithashtu i bën 
ballë sfidave të ndryshme, sepse ky 
libër, që nga hartimi i tij, është njo-
hur për qëndrueshmërinë e metodo-
logjisë hanefite. 

Thënë ndryshe, El Ihtijâr është: 
- I rëndësishëm për kuptimin dhe 

aplikimin e fikhut hanefi. 
- Burim akademik për studentët 

dhe studiuesit që merren me ju-
risprudencën islame, në mënyrë 
që ta kuptojnë më për së afërmi 
shkollën hanefite. 

- Instrument praktik për ata që du-
an aplikimin e teksteve, e argu-
menteve dhe e dëshmive në jetën 
e përditshme. 

- Ka rol të rëndësishëm në mbroj-
tjen dhe zhvillimin e traditave 
juridike islame. 

Në përgjithësi, El Ihtijâr li Ta'-
līl El Muhtar është një vepër e paç-
muar për çdo studiues të fikhut 
hanefi dhe për ata që kërkojnë të 
kuptojnë më thellë opinionet dhe 
mendimet e shkollës hanefite. 

Përkthimi i veprës El Ihtijar 
në gjuhën shqipe  

Përkthimi i veprës El Ihtijar li 
Ta'līl El Muhtar në gjuhën shqipe 
ka një rëndësi të veçantë, duke qenë 

se kjo vepër është një nga librat më 
të rëndësishëm të jurisprudencës 
hanefite. 

Ky projekt madhështor, për 
mua projekti më madhështor deri 
tani në literaturën islame, unifikoi 
edhe një herë institucionet fetaro-
islame në Shqipëri, Kosovë dhe 
Maqedoni të Veriut, ku në kuadër 
të Këshillit Botues u angazhuan 
sinqerisht Bujar ef. Spahiu, Kryetar 
i Komunitetit Mysliman të Shqipë-
risë; Naim ef. Tërnava, Myfti i Ko-
sovës; dhe hfz. Shaqir ef. Fetai, 
Kryetar i Bashkësisë Fetare Islame 
në Maqedoninë e Veriut. 

Projektin e udhëhoqi Sabri ef. 
Bajgora, ndërsa përkthimi i librit u 
bë nga prof. Jusuf Zimeri, për vëlli-
min e parë; Nexhmi Maksuti, për 
vëllimin e dytë; prof. Ekrem Maqe-
donci, për vëllimin e tretë; dhe 
prof. Driton Arifi, për vëllimin e 
katërt. 

Rol të rëndësishëm dha reda-
ktori profesional Dr. Taxhedin Bis-
limi, si dhe recensentët Dorian De-
metja, Andrin Rasha, Elton Karaj 
dhe Armand Asllani. Një meritë të 
veçantë për botimin e këtij libri ka 
edhe drejtori për botime Ramadan 
Shkodra; për ballinën e librit u kuj-
des Bashkim Mehani, ndërsa redak-
tor teknik ishte Nuhi Simnica. Libri 
u shtyp në Shkup, në AJ GRAF 
MATBAA, në vitin 2025. 



RECENSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

330 

Ka gjithsej katër vëllime, mbi 
2000 faqe, gjë që tregon për serio-
zitetin e librit. 

Përkthimi i kësaj vepre në gju-
hën shqipe kontribuon në shpërnda-
rjen e dijes dhe praktikave juridike 
islame në komunitetet myslimane 
shqiptare, duke u ofruar atyre mu-
ndësinë për të kuptuar më mirë 
principet, dispozitat dhe rregullat e 
fikhut hanefi. Më poshtë paraqiten 
disa arsye dhe aspekte të rëndë-
sishme të këtij përkthimi dhe të 
rëndësisë së tij: 

1. Përhapja e dijes islame në 
vendet shqiptare 

Përkthimi i El Ihtijarit në gju-
hën shqipe mund të lehtësojë qasjen 
e studentëve dhe dashamirëve të 
fikhut në njohjen, kuptimin dhe stu-
dimin e jurisprudencës hanefite, du-
ke shmangur nevojën për të njohur 
domosdoshmërisht arabishten. Ky 
përkthim mund të ndihmojë në 
zhvillimin e një brezi të ri mysli-
manësh, që mund të njihen më për 
së afërmi me shkencën dhe për-
mbajtjen e fikhut hanefij. 

2. Rëndësia për aplikimin 
e fikhut hanefij 

Në vendet tona, shumica e mys-
limanëve ndjekin shkollën hanefite. 
Përkthimi i veprës në gjuhën shqipe 

mund të shërbejë si udhëzues prak-
tik për ata që dëshirojnë të kuptojnë 
më thellë dispozitat, rregullat dhe 
normat e fikhut hanefi, përfshirë 
çështje të rëndësishme si pastërtia, 
namazi, martesa, trashëgimia, ma-
rrëdhëniet shoqërore etj. Kjo mund 
të ndihmojë në aplikimin e saktë të 
dispozitave islame në jetën e 
përditshme të njeriut. 

3. Rëndësia për imamët dhe 
mësimdhënësit 

Ky libër nuk është kryesisht për 
masën e gjerë, por më tepër për 
imamët, mësuesit dhe për ata që 
kanë një bazë të njohjes së Islamit. 
Të tillët mund ta përdorin përkthi-
min e këtij libri për të përforcuar 
njohuritë e tyre ose për shpjegim 
ndaj xhematit, duke elaboruar kon-
ceptet e fikhut në gjuhë të kuptu-
eshme për besimtarët. Libri mund 
t’i ndihmojë imamët në konsolidi-
min e dijes së tyre dhe në mbajtjen 
e ligjëratave serike në xhemate ku 
ata shërbejnë. 

4. Njohja me të drejtat dhe 
detyrimet në Islam 

Përkthimi i veprës në shqip 
mund të hapë dyer për një kuptim 
më të thellë të të drejtave dhe de-
tyrimeve që myslimanët kanë ndaj 
njëri-tjetrit dhe ndaj shoqërisë. Për-



“EL IHTIJARU LI TA’LI EL MUHTAR”: NJË GUR THEMELTRA ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

331 

mes përkthimit të El Ihtijarit, be-
simtarët mund të kuptojnë më mirë 
se si rrjedhin vendimet juridike dhe 
interpretimet e ligjeve islame në 
raste të ndryshme, përfshirë ato që 
lidhen me raportet personale mes 
njeriut dhe Krijuesit, ato financiare 
mes njëri-tjetrit, trashëgimisë dhe 
aspektet e tjera që përfshijnë thua-
jse tërë segmentet e jetës së njeriut. 

5. Një gur në kalanë 
e shkollës hanefite 

Një nga vlerat më të mëdha të 
librit është se El Ihtijar ofron argu-
mente të thella dhe komente mbi 
vendimet juridike të dijetarëve të 
shkollës hanefite. Përkthimi i këty-
re argumenteve lehtëson kuptimin e 
pasqyrave të ndryshme juridike, du-
ke i mundësuar besimtarëve të kup-
tojnë thelbin e vendimeve dhe argu-
menteve që qëndrojnë pas tyre. Kjo 
është e rëndësishme për të shman-
gur keqkuptimet e përhapura në ve-
ndin tonë dhe për të pasur një 
praktikë fetare të informuar dhe të 
shëndoshë, e cila ka një histori prej 
më shumë se 1000 viteve, ndërsa në 
trojet tona mbi 600 vite. 

Vazhdimësia e botimeve dhe 
publikimeve të librave nga shkolla 
hanefite është një dëshmi e qartë e 
kontributit të vazhdueshëm për të 
ndriçuar edhe më tej shkollën tonë 
juridike, e cila ka qenë dhe vazhdon 

të jetë njëra ndër shkollat më të 
ndjekura dhe më të përhapura në 
vendet ku jetojnë myslimanët. 

Në përfundim, përkthimi i vep-
rës El Ihtijar li Ta'līl El Muhtar në 
gjuhën shqipe është një hap i rëndë-
sishëm drejt përhapjes së ijes 
islame dhe ofron një mundësi të 
shkëlqyer për njohje më për së afër-
mi me shkollën hanefite dhe me-
ndimet e saj, gjë që nuk është e 
panjohur për popullatën tonë, pasi 
ky komunitet ka lidhje të fuqishme 
me këtë shkollë për disa shekuj. 

Çfarë përmban Ihtijari? 

“El Ihtijar” është një vepër e 
ndarë në katër vëllime, dhe mbulon 
të gjitha fushat kryesore të fikhut 
hanefij. 

Vëllimi i parë zakonisht 
përfshin temat themelore të fikhut 
hanefit që lidhen me fushën e adhu-
rimeve (ibadeteve), si pastërtia, 
namazi, agjërimi, zekati dhe haxhi. 

Zakonisht, librat e fikhut fillo-
jnë me kapitullin e pastërtisë para 
adhurimeve, ngase adhurimet krye-
sore (si namazi, agjërimi, haxhi) 
kërkojnë që besimtari të jetë i pas-
tër në trup, në rroba dhe në vendin 
ku e bën adhurimin. Pa qenë i pas-
tër, adhurimet nuk pranohen. Pra-
ndaj, fikhu i jep prioritet pastrimit, 
sepse ai është parakusht për adhu-
rim-ibadet. 



RECENSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

332 

Pas pastërtisë, autori shtjellon 
namazin, i cili ka një vlerë jashtë-
zakonisht të madhe në Islam, jo ve-
tëm si një nga pesë shtyllat krye-
sore të fesë, por edhe si një mjet i 
fuqishëm për lidhjen e besimtarit 
me Krijuesin e tij dhe për formimin 
e karakterit moral e shpirtëror të tij. 

Zekati është një tjetër shtyllë 
themelore e Islamit, me rëndësi të 
veçantë në jetën shpirtërore, sociale 
dhe ekonomike të besimtarëve. Au-
tori e trajton atë në mënyrë të ho-
llësishme, duke përmendur edhe 
fondacionet e zekatit dhe pasuritë 
prej të cilave besimtari obligohet ta 
japë zekatin. 

Agjërimi nuk është vetëm për-
mbajtje nga ushqimi dhe pija, por 
një proces i thellë pastrimi të shpir-
tit, forcimi të vetëkontrollit dhe 
afrimi me Allahun. Gjatë agjërimit, 
besimtari mëson durimin, dhem-
bshurinë ndaj të varfërve dhe për-
jeton një lidhje më të fortë me fenë 
dhe komunitetin. 

Përveç agjërimit, autori trajton 
edhe kushtin e fundit të Islamit, ha-
xhin, si një adhurim unik që paraqet 
unitet dhe barazi, pa dallime race, 
kombësie apo statusi shoqëror. Ai 
shpjegon kushtet, ritualet dhe ele-
mentet e tjera që lidhen me krye-
rjen e haxhit. 

Kapitulli i dytë përfshin tran-
saksionet (muamelatet), si shitble-
rja, kamata, qiraja, pengmarrja, 

padia, borxhi, vakëfi, dhurata dhe 
shumë çështje të tjera të kësaj naty-
re. Muamelatet në Islam përfshijnë 
rregullat që lidhen me marrëdhëniet 
ndërnjerëzore në fusha si tregtia, 
kontratat, borxhet, kreditë, gjyki-
met dhe çështje të tjera shoqërore e 
ekonomike. Ato zënë një vend të 
veçantë në jurisprudencën islame 
(fikh), duke pasqyruar praktikën e 
fesë në jetën e përditshme të besim-
tarit. Pra, janë gjëra me të cilat ne, 
si besimtarë, ballafaqohemi për çdo 
ditë; andaj është me shumë rëndësi 
t’i mësojmë së pari dhe pastaj t’i 
zbatojmë drejt në jetën tonë. Ky vë-
llim na jep njohuritë e nevojshme 
dhe esenciale për gjithçka me të ci-
lën përballemi gjatë përditshmërisë 
sonë. 

Muamelatet janë pasqyrim i 
vlerave të larta morale: ndershmë-
risë, drejtësisë, besnikërisë në ma-
rrëveshje, ndalimit të mashtrimit 
dhe korrupsionit. Ato e bëjnë fenë 
të prekshme dhe të dukshme në je-
tën shoqërore e ekonomike. Një be-
simtar i sinqertë e dëshmon besimin 
jo vetëm në xhami, por edhe në 
treg, në punë dhe në marrëdhënie 
me të tjerët. Zbatimi i muamelateve 
ndihmon në krijimin e një shoqërie 
të drejtë, ku askush nuk dëmton 
tjetrin dhe ku nuk ka padrejtësi në 
marrëdhëniet njerëzore. 

Kapitulli i tretë kryesisht për-
fshin elemente që lidhen me familj-



“EL IHTIJARU LI TA’LI EL MUHTAR”: NJË GUR THEMELTRA ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

333 

en, si fejesa, martesa, gjidhënia dhe 
shkurorëzimi, por nuk mungojnë as 
temat e tjera, si betimet, masat 
ndëshkuese dhe vjedhja. Çështjeve 
familjare autori u jep rëndësi të ma-
dhe, sepse familja konsiderohet si 
bërthama themelore e shoqërisë is-
lame. Ruajtja, rregullimi dhe mbro-
jtja e marrëdhënieve familjare janë 
jo vetëm çështje shoqërore, por 
edhe përgjegjësi fetare. Andaj, në 
kuadër të këtij vëllimi lexuesi kup-
ton se martesa është akt adhurimi 
dhe një rrugë drejt përmbushjes së 
besimit. Islami përcakton qartë të 
drejtat dhe përgjegjësitë e bashkë-
shortëve, prindërve, fëmijëve dhe të 
afërmve, për të garantuar drejtësi, 
dashuri dhe mirëkuptim brenda fa-
miljes. 

Familja është një nga themelet 
më të rëndësishme të shoqërisë isla-
me. Ajo është institucioni i parë ku 
njeriu mëson dashurinë, respektin, 
përgjegjësinë dhe moralin. Në Isl-
am, familja nuk është vetëm një li-
dhje gjaku apo një bashkëjetesë 
mes individëve, por një lidhje e pa-
shkëputur që udhëhiqet nga parimet 
e drejtësisë, mëshirës dhe besimit. 

Kapitulli i katërt ka të bëjë me 
konceptin e luftës, ku autori bën një 
përmbledhje të qartë dhe të struktu-
ruar, duke ofruar udhëzime të qarta 
që lidhen me këtë fushë. Më pas, ai 
shtjellon gjërat e papëlqyeshme për 
besimtarin, si në veshje, në të folur 

dhe në përdorimin e arit dhe më-
ndafshit. Gjuetia dhe therja e kaf-
shëve, sipas konceptit islam, janë 
tematikat që trajtohen në vazhdim 
të këtij vëllimi. Më pas, autori 
shtjellon temën e kurbanit, vlerën 
dhe dispozitat që lidhen me të, tes-
tamentin, masat e shpagimeve ma-
teriale për krimin ndaj njeriut, si 
dhe të drejtën trashëgimore, duke 
sjellë për secilën çështje normat, 
dispozitat dhe shpjegimet e nevoj-
shme e të domosdoshme. 

Thënë ndryshe, Ihtijari për-
mban rregulla që lidhen me indivi-
din në raport me Krijuesin e tij, siç 
është fusha e adhurimeve; pastaj 
rregulla dhe dispozita në raport me 
njerëzit, siç janë transaksionet dhe 
shkëmbimet - marrëdhëniet mes 
individëve; e më pas fusha që shtri-
hen përtej individit, si luftërat e 
çështjet e ngjashme që rregullojnë 
raportet ndërmjet individëve dhe 
shtetit. Me fjalë të tjera, Ihtijari 
përfshin tërë tematikën e jurispru-
dencës islame që i duhet dhe i 
nevojitet besimtarit, duke ofruar in-
formacione të bollshme, sqarime të 
dispozitave dhe shtjellime të thu-
këta me argumente, si një busull 
orientuese që tregon drejtimin e 
duhur. 

Ihtijari është vepër kapitale, 
ndoshta një nga botimet më të mira 
dhe më të nevojshme në hapësirën 
tonë shqiptare, një vepër që do të 



RECENSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

334 

duhej të ishte pjesë e bibliotekave 
familjare, sepse është serioze, prak-
tike dhe e zbatueshme që nga harti-
mi i saj e deri në ditët tona. 

Ky libër mund të përdoret në 
shkollat fetare, veçanërisht në fa-
kultetet islame të trojeve tona, si 
tekst burimor studimi, duke ngritur 
nivelin akademik dhe njëkohësisht 
duke forcuar njohuritë fetare. 

Bashkësitë Islame në trojet tona 
meritojnë mirënjohje të thellë për 
këtë vepër kapitale. Ideatorëve të 
projektit u qoftë përherë lavdi për 
nismën dhe qëndrueshmërinë e tyre 
që ky projekt të finalizohej, pavarë-
sisht nga sfida dhe pengesat. 

Ky libër duhet të shërbejë si një 
referencë e fuqishme dhe një shem-

bull i shkëlqyer për përkthimin e 
veprave të tjera nga shkolla hane-
fite - në hadith, tefsir, usul fikh e 
fusha të tjera - për të kompletuar 
mozaikun e shkencave islame, se-
pse të gjitha së bashku krijojnë një 
tërësi kuptimplote që ndihmon në 
formimin e një vizioni të balancuar 
për jetën dhe fenë islame. 

Mos të harrojmë se shkolla ha-
nefite ka dominuar botën islame që 
nga themelimi i shkollave juridike 
dhe është e pasur në secilën fushë. 
Pra, është koha që krenarinë e di-
kurshme ta kthejmë te populli ynë! 

 
Dr. Ejup HAZIRI 

 
 



KUD:297.164:929Muhamed(05)	
929	Muhamed(05)	
	

„MUHAMMEDI a.s., PROFETI I FUNDIT‰ 

Një libër për të rinjtë: autori shqiptar 
dhe rrugëtimi i tij ndërkombëtar 

Dy vite më parë, në kuadër të 
edicioneve të shtëpisë botuese “Di-
turia Islame” të Kryesisë së Bash-
kësisë Islame të Kosovës, doli nga 
shtypi një vepër e çmuar e intelek-
tualit, dijetarit dhe atdhetarit të 
shquar Imam Vehbi Ismailit (Shko-
dër 1919 - Detroit/ShBA 2008), me 

titullin “Muhammedi a.s. - Profeti i 
fundit” (Prishtinë, 2023, f. 141). Ky 
botim paraqet ribotimin e plotësuar 
të versionit të parë, i cili, me të një-
jtin titull dhe po ashtu nga Kryesia 
e Bashkësisë Islame të Kosovës, 
ishte botuar në vitin 1985. 

 

Ballina e botimit të parë në gjuhën shqipe, Detroid, ShBA, 1960,  
dhe e botimit të parë në gjuhën shqipe në Prishtinë, 1985. 



RECENSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

336 

Në të vërtetë, kjo vepër zë një 
vend të veçantë si në krijimtarinë e 
Imam Vehbi Ismailit, ashtu edhe në 
letërsinë islame për fëmijë në gju-
hën shqipe, po ashtu edhe më gjerë, 
duke përfaqësuar një risi të rëndë-
sishme në zhanrin e historishkrimit 
mbi jetën e Pejgamberit tonë, Mu-
hamedit, a.s. Libri është konceptuar 
si një udhërrëfyes shpirtëror për le-
xuesit e rinj, përkatësisht për fëmi-
jët, të cilëve autori ua ka kushtuar 
me dashuri e përkushtim. Ai është i 
strukturuar në 32 kapituj, apo siç i 
quan autori, “32 net”, ku për çdo 
natë rrëfehet një histori, një mësim 
apo një shembull moral nga jeta e 
Pejgamberit Muhamed, a.s. 

Kjo vepër e çmuar, e shkruar fi-
llimisht, ishte botuar në gjuhën 
shqipe në vitin 1960, në kuadër të 
edicioneve të “Bibliotekës Mysli-
mane Shqiptare” të Shoqërisë Mys-
limane Shqiptare në Detroit të 
ShBA-ve, për nevojat e fëmijëve 
mysliman shqiptarë të vendosur 
atje, me synimin nga autori që ata 
të njihen në mënyrë të thjeshtë dhe 
tërheqëse me jetën dhe mësimet e 
Pejgamberit Muhamed, a.s. Dy vjet 
më vonë, kjo vepër u përgatit për 
fëmijët e diasporës myslimane në 
Shtetet e Bashkuara të Amerikës 
dhe në Kanada dhe u botua edhe në 
gjuhën angleze me titull: “Muham-
mad - The Last Prophet”, nga shtë-
pia botuese “Igram Press” në Cedar 

Rapids, Iowa, 1962 (167 f.). Botimi 
në anglisht i kësaj vepre pati jehonë 
të madhe dhe, sikurse kuptohet, për 
të ka shkruar një recension intelek-
tuali dr. Mahmud F. Hubullahut, 
asokohe drejtor i Qendrës Islame në 
Uashington. 

Pasi ishin mbushur dy dekada 
nga botimi i saj i parë në gjuhën 
shqipe dhe angleze, kjo vepër u 
përkthye dhe u botua edhe në gju-
hën serbokroate, duke iu ofruar le-
xuesve myslimanë të hapësirës së 
ish-Jugosllavisë një mundësi të re 
për t’u njohur me jetën dhe mësi-
met e Pejgamberit a.s. në një formë 
të përshtatur për rininë e asaj kohe. 
Përkthimin nga origjinali anglisht e 
realizoi F. Kupusović, ndërsa vepra 
u botua nga Kryesia e Bashkësisë 
Islame të Jugosllavisë me seli në 
Sarajevë, me titullin “Muhammed 
alejhisselam - Posljednji Božiji po-
slanik”, Sarajevë, 1981, f. 182. Ky 
botim në gjuhën serbokroate e bëri 
librin të qasshëm për një rreth të ri 
dhe të gjerë lexuesish, duke dësh-
muar njëkohësisht universalitetin e 
mesazhit të tij fetar dhe edukativ. 

Një vit pas botimit të veprës, në 
revistën “Glasnik” (nr. 1, Sarajevë, 
1982, f. 102-104), organ zyrtar i 
Kryesisë së Bashkësisë Islame të 
Jugosllavisë, u botua një recension 
i shkurtër, por jashtëzakonisht për-
mbajtësor për këtë vepër, me titu-
llin “Jeta e Pejgamberit në rrëfime 



“MUHAMMEDI a.s., PROFETI I FUNDIT” ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

337 

(Pejgamberov život u pričama)”, 
ku u vlerësua rëndësia fetare, arsi-
more dhe letrare e librit të Imam 
Vehbi Ismailit. 

Autori i recensionit është Aziz 
Kadribegoviq, intelektual mysliman 
boshnjak dhe autor i shumë shkri-
meve, i cili këtu nënshkruhet me 
inicialet A.K. Ky tekst i tij përfaqë-
son një recension kritik dhe inter-
pretativ letrar, që analizon librin në 
fjalë. Në të, autori shqyrton meto-
dën, qasjen pedagogjike dhe ndiki-
min edukativ të veprës, duke e 
vendosur atë në kontekstin kulturor 
dhe arsimor të kohës, si dhe e vle-
rëson si model të letërsisë islame 

për fëmijë dhe të rinj. Recensioni i 
Kadribegoviqit ruan një rëndësi të 
veçantë dokumentare dhe historike, 
pasi përbën një nga vlerësimet e 
para kritike për këtë vepër të botuar 
në një gjuhë të huaj. 

Pikërisht për këto arsye, kemi 
vendosur që recensionin e A. Ka-
dribegoviqit ta risjellim të përkthy-
er në shqip për lexuesit e revistës 
“Edukata Islame”, si një kontribut 
të vyer për njohjen dhe vlerësimin e 
figurës së Imam Vehbi Ismailit dhe 
të veprimtarisë së tij shumëdimen-
sionale. 

Ky shembull na kujton se shu-
më nga ulematë shqiptarë kanë tej-
kaluar kufijtë e vendeve ku kanë 

Ballina e botimit të dytë në gjuhën shqipe në Prishtinë, 2024,  
dhe e botimit të parë në gjuhën angleze, Iowa, ShBA, 1962. 



RECENSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

338 

vepruar, duke dhënë kontribute që 
janë vlerësuar më shumë jashtë tro-
jeve të tyre amtare sesa brenda tyre. 
Për fat të keq, trashëgimia e tyre e 
pasur shpesh mbetet e panjohur, e 
shpërndarë në botime të rralla dhe 
në gjuhë të ndryshme. 

Prandaj, për të njohur dhe vle-
rësuar në mënyrë të plotë trashë-
giminë e shkruar të ulemasë shqip-
tare, qoftë në gjuhën shqipe apo në 
gjuhët e huaja ku ata kanë krijuar, 
është i domosdoshëm një punim 
hulumtues, i sistematizuar dhe eki-
por. Sepse, siç thotë urtësia popu-

llore, ari nuk gjendet kudo, ndërsa 
diamanti, edhe pse mund të mbulo-
het nga balta, mbetet gjithmonë 
diamant me vlerë të përjetshme. 
Kështu ndodh edhe me veprat dhe 
figurat e rralla që lindin në jetën 
kulturore dhe fetare të një populli: 
edhe kur ato nuk marrin menjëherë 
vëmendjen që meritojnë, koha dë-
shmon për qëndrueshmërinë e 
vlerave të tyre. Shkëlqimi i tyre i 
brendshëm del në pah, duke u bërë 
dëshmi e përhershme e thellësisë 
shpirtërore dhe e përkushtimit në 
shërbim të dijes dhe fesë. 

 

„JETA E PEJGAMBERIT N˙ RR˙FIME‰ 

(Imam Vehbi Ismaili, “Muhammed alejhisselam - 
Posljednji Božiji Poslanik”, izd. Vrhovno Islamsko starješinstvo 

u SFRJ Sarajevo, 1981. godine.) 

Për ta tërhequr dhe për ta mbaj-
tur vëmendjen e rinisë në çdo peri-
udhë kohore, aq më tepër kur dihet 
se vëmendja e tyre është e prirë 
ndaj ndryshimeve dhe kalimeve 
nga një temë në tjetrën, sigurisht se 
kërkohet një aftësi dhe talent i 
madh; imagjinata e tyre është e lirë 
dhe nuk mund të kontrollohet lehtë. 
Kjo ka rëndësi të veçantë për ata që 
janë të ngarkuar me detyrën që, me 
dijen dhe mjeshtërinë e tyre, të 
zgjojnë dhe të mbajnë gjallë këtë 
vëmendje. Kjo është një detyrë e 

vështirë dhe kërkon kujdes të 
madh, sidomos kur tema për të ci-
lën shkruhet se përmban ide të cak-
tuara abstrakte, siç janë filozofia e 
jetës dhe rregullat morale të sjelljes 
dhe të veprimit. 

Këto fjalë të dr. Mahmud F. 
Hubullahut, atëherë drejtor i Qend-
rës Islame në Uashington, me rastin 
e botimit të librit të Vehbi Ismailit 
“Muhammedi, paqja qoftë mbi të, i 
Dërguari i fundit i Zotit”, shprehin 
qartë të gjitha ato parakushte që 
janë të nevojshme që një libër të 



“MUHAMMEDI a.s., PROFETI I FUNDIT” ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

339 

gjejë me të vërtetë jehonë te rinia, 
që të bëhet pjesë e pandashme e 
jetës së tyre, e veprimtarisë dhe e 
qëndrimeve të tyre ndaj jetës dhe 
botës. Aq më tepër, nëse kemi të 
bëjmë, siç thotë ai, me ide të caktu-
ara abstrakte, si filozofia e jetës dhe 
rregullat morale të sjelljes e të ve-
primit. 

Jeta e të Dërguarit të fundit të 
Zotit, natyrisht, nuk është një ab-
straksion, por një qëndrim real, nje-
rëzor ndaj botës dhe ekzistencës në 
tërësi. Ajo ishte shumë më tepër e 
vështirë sesa e lehtë, plot luftë, sak-
rificë dhe pasiguri; ishte një rrugë e 
besimit të palëkundur dhe e përku-
shtimit ndaj Allahut të Madhëruar 

dhe ndaj të gjitha atyre parimeve të 
vërteta njerëzore, të cilat arrihen 
me fenë dhe përmes fesë. 

Mirëpo, ta paraqesësh një jetë 
të tillë në formë letrare nuk është 
vetëm e pamundur, por do të ishte 
edhe absurd çdo përpjekje e tillë, 
sepse jeta e njeriut më të thjeshtë 
është një mister i madh, shpesh 
edhe për vetë atë, e lëre më për je-
tën e një njeriu kaq madhështor e 
fisnik siç ishte Muhammedi alejhi-
sselam. Prandaj, zakonisht merren 
ngjarjet nga jeta e tij që përbëjnë 
një objektivizëm historik dhe që, si 
të tilla, nuk janë të diskutueshme, të 
paktën jo në aspektet themelore, 

Ballina dhe faqja e parë e botimit në gjuhën boshnjake,  
Sarajevë, 1981. 



RECENSIONE 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

340 

dhe përmes tyre përpiqet të ndër-
tohet një paraqitje më e përgjith-
shme e personalitetit të tij. 

Mirëpo, si dhe në ç’mënyrë t’i 
përcillen këto ngjarje dhe momente 
të jetës së Pejgamberit lexuesit, kjo 
është çështje qasjeje, përkatësisht 
metodologjie të tërë veprës, një çë-
shtje që, mund të thuhet, ndikon në 
mënyrë vendimtare në jetën e më-
tejshme të veprës dhe në pranue-
shmërinë e saj te lexuesi. 

Imam Vehbi Ismaili ka zgjedh-
ur formën më të pranueshme, por 
njëkohësisht edhe më të vështirë: 
formën e tregimit, të rrëfimit. Me 
këtë zgjedhje, ai ka përcaktuar edhe 
profilin e lexuesit - pra, të rinjtë, ata 
që ende nuk janë bërë pjesë pragm-
atike e jetës, por që kanë të freskëta 
në kujtesë përrallat dhe tregimet e 
prindërve, gjyshërve e gjysheve, 
përmes të cilave u hapej bota në të 
cilën hynin me pafajësi, gëzim dhe 
lehtësi. 

Rrëfimi është ajo që na lidh të 
gjithëve që nga lashtësia - i përcje-
llë nga goja në gojë, nga brezi në 
brez – ai frymëzim i përhershëm në 
të cilin gjithçka është e mundur dhe 
në të cilin ruhet aq mrekullisht 
freskia e botës dhe bukuria e jetës. 

Megjithatë, rrëfimi kërkon edhe 
instrumentet e veta shtesë. Nuk 
mjafton vetëm renditja e thatë e fa-
kteve; kërkohet shumë më tepër se 
kaq. Ai duhet të ketë rrjedhën e vet, 

fillimin dhe fundin, zhvillimin, me 
kthesa dhe thekse dramatike, pjesët 
e tij të ndërtuara në mënyrë të rre-
gullt, pra, kompozicionin e vet, dhe 
shumë elemente të tjera që e bëjnë 
atë një formë artistike. 

Imam Vehbi Ismaili, në përgji-
thësi, ka arritur me sukses t’u përgj-
igjet shumë prej këtyre kërkesave, 
megjithëse jo, natyrisht, të gjitha. 
Megjithatë, ajo më e rëndësishmja 
është realizuar: ai ka arritur që, që 
nga fillimi, ta intrigojë lexuesin e 
ri, ta fusë në rrjedhën e rrëfimit dhe 
ta dorëzojë te faqet që pasojnë. 

Libri është ndarë në tridhjetë e 
dy kapituj, përkatësisht net, në të 
cilat babai i tregon së bijës, Fati-
mes, ngjarjet më të rëndësishme 
nga jeta e Muhammedit alehjisse-
lam, duke e futur ngadalë dhe pa e 
ndier në historinë e Islamit, duke 
bërë në këtë mënyrë një “shëtitje” 
nëpër historinë islame, dhe duke i 
kushtuar vëmendje të veçantë atyre 
ngjarjeve që prekin më shumë dhe 
nga të cilat mund të nxirret një më-
sim i hollë, i natyrshëm dhe i zba-
tueshëm në jetën e përditshme. 

“Arsyeja pse e kam zgjedhur 
pikërisht këtë libër si të parin,” – 
thotë autori në parathënie - “është 
se jam i bindur se jeta e Muham-
medit, në të gjitha aspektet e saj, ka 
qenë zbatimi praktik i mësimit kur-
anor. Duke lexuar librin për jetën e 
të Dërguarit tonë, të rinjtë do ta 



“MUHAMMEDI a.s., PROFETI I FUNDIT” ... 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

341 

shohin mësimin e Kuranit në prak-
tikë.” 

Kjo arsye dhe ky pohim janë, 
sigurisht, në vendin e vet, dhe me 
këtë mund të mbyllet aspekti i ide-
ve të këtij libri, pa pretenduar që në 
këtë përmbledhje të jenë përfshirë 
çdo aspekt i tij. 

Në shembullin e këtij libri - e jo 
vetëm të tij - kur merret parasysh sa 
e vështirë është të shkruhet për te-
ma kaq të rëndësishme dhe delikate 
në mënyrë popullore, dhe më tej t’u 
përshtatet fëmijëve, mund të kup-
tohet deri diku pse ka kaq pak libra 
të tillë. Megjithatë, ky libër tregon 
se edhe kjo çështje mund të zgji-
dhet në mënyrë të kënaqshme dhe 
t’u paraqitet fëmijëve, në gjuhën e 
tyre, diçka që do të lërë gjurmë të 
qëndrueshme. 

Edhe pse është shkruar për fë-
mijët e lindur dhe të rritur në ShBA 
e Kanada - pra në një mjedis ku 
mendimi islam ka mbërritur para 

gjysmë shekulli dhe ka filluar të 
gjallojë më vonë - ky libër, falë 
përgatitësve, është përshtatur edhe 
për kushtet tona, dhe do të gjejë, pa 
dyshim, terren të frytshëm edhe 
këtu, aq më tepër kur dihet se në 
këtë lloj letërsie ne jemi jashtëza-
konisht të mangët, përkundër pra-
nisë shumë shekullore të Islamit 
ndër ne. 

Në dallim nga origjinali, libri 
në përkthimin serbokroatisht është 
pasuruar me ilustrime të përshtat-
shme dhe fotografi, për të ofruar 
një paraqitje më të gjallë dhe një 
përjetim më të plotë. Edhe pse për-
kthim, shpresohet se do të shërbejë 
si shembull për vepra të ngjashme 
për më të vegjlit tanë - nëse jo ori-
gjinale, atëherë të paktën të për-
kthyera. (A. K.) 
 

Përgatiti: 
S. MEHMETI 

 
 

 





P˙RMBAJTJA 

I. EDITORIAL.................................................................................... 5 
40 VJET NGA PËRKTHIMI I PLOTË I KURANIT NË GJUHËN 

SHQIPE - NJË JUBILE ME RËNDËSI HISTORIKE.................... 7 

II. ISLAMISTIKË ............................................................................ 11 

Dr. Valmire BATATINA KRASNIQI 
KONCEPTI I LEVHI MAHFUDHIT NË TRADITËN E TEFSIRIT 13 

Mr. Ekrem MAQEDONCI 
TË DREJTAT E TË MITURVE 

NË JURISPRUDENCËN ISLAME .............................................. 29 

Dr. Blerim VELIU 
KONCEPTI I DREJTËSISË NË ISLAM DHE TE TË TJERËT........ 45 

Dr. Sedat ISLAMI 
PEJGAMBERI ISA, A.S., SIPAS KURANIT, SUNETIT 

DHE KËSHILLAVE TË PËRCJELLA PREJ TIJ - (2) ................. 65 

Mr. Driton ARIFI 
VDEKJA E TRURIT-TRAJTESË JURIDIKE ISLAME 

NË DRITËN E ARRITJEVE TË MJEKËSISË MODERNE........ 95 

Dr. Ilmije KUÇI 
RREGULLAT DHE PËRGJEGJËSITË JURIDIKE 

NË AKSIDENTET RRUGORE 
SIPAS JURISPRUDENCËS ISLAME ....................................... 115 

III. KULTURË / TRASHËGIMI .................................................. 153 

Myderriz Rexhep ef. REMZIU 
SHËMBËLLTYRA E MUHAMMEDIT, A.S.: 

MODELI MË I MIRË ................................................................. 155 

Prof. Dr. Sylë UKSHINI 
ISLAMIZIMI I SHQIPTARËVE DHE IMPAKTI I TIJ NË 

PROCESIN E FORMIMIT TË IDENTITETIT KOMBËTAR... 179 

Prof. Dr. Abdulla HAMITI 
MARSHI I PAVARSISË I POETIT MEHMET AKIF ERSOJ - 

EKZALTIM SHPIRTËROR E KOMBËTAR I TURQVE......... 217 
 



PËRMBAJTJA 

E D U K A T A  I S L A M E  1 3 9 - 1 4 0  

344 

Mr. Aliriza SELMANI 
BINAZE KACABAÇI-DAUTI (HOXHA HANËMJA) 1891-1981, 

MËSUESE E EDUKIMIT FETAR E KOMBETAR 
NË SHKOLLËN FILLORE TË GJILANIT 
MES DY LUFTËRAVE BOTËRORE........................................ 233 

Prof. Dr. Nathalie CLAYER 
TIXHANIJJE: REFORMIZMI DHE RIGJALLËRIMI ISLAMIK 

NË SHQIPËRI MIDIS DY LUFTËRAVE BOTËRORE ........... 255 

IV. TEMA E NUMRIT .................................................................. 271 

Naim ef. TËRNAVA 
PËRKTHIMI I KURANIT NË SHQIP: URË MES SHPALLJES 

HYJNORE DHE IDENTITETIT KOMBËTAR......................... 273 

Prof. dr. Hysen MATOSHI 
PËRVJETOR I PËRMASËS KOMBËTARE ................................... 279 

Dr. Feti MEHDIU 
KURANI PËRKTHEHET DHE KOMENTOHET  

Në 40 vjetorin e përkthimit të Kuranit në gjuhën shqipe ............ 287 

Idris DEMIROVIQI 
NGJARJE E KULTURËS SHQIPTARE .......................................... 291 

V. REFLEKSIONE ........................................................................ 299 

Besnik JAHA  
IRONIA NË KRIJIMTARINË LETRARE TË REXHEP QOSJA 

(Tregimi Deklarata nga romani 
Vdekja më vjen prej syve të tillë)................................................ 301 

Muharrem Bejtullah GASHI 
SHQIPTARET NGA KOSOVA ANGARI NE KOHËN 

E BUGARIT - 1915-1917 ........................................................... 315 

VI. RECENSIONE ......................................................................... 323 
“EL IHTIJARU LI TA’LI EL MUHTAR”:  

NJË GUR THEMELTRA I JURISPRUDENCËS HANEFITE.. 325 
“MUHAMMEDI a.s., PROFETI I FUNDIT” ................................... 335 
“JETA E PEJGAMBERIT NË RRËFIME” ...................................... 338 

 
PËRMBAJTJA .................................................................................. 343 


