
TAKVIM 
1447-1448 

 

KALENDAR 

2026 
 



Boton: 
KRYESIA E BASHKËSISË ISLAME TË REPUBLIKËS SË KOSOVËS 
Prishtinë, rr. “Bajram Kelmendi” nr. 182 
Tel & fax: 038 / 224-001 
www.bislame.com 
e-mail: takvimi@hotmail.com 
 

Për botuesin: 
Myftiu, Naim ef. Tërnava 

 
Kryeredaktor: 

Ahmet Sadriu  
 
Redaksia: 

Resul Rexhepi 
 Sabri Bajgora 
 Ramadan Shkodra 
 
 
Lektor: 

Bajram Zeqiri 
 
Redaktor teknik & kopertina: 

Nuhi Simnica 
 
Shtypi: 

”Printing press”- Prishtinë 
 
 
 
 

© Copyright: 
Të gjitha të drejtat e botimit, ribotimit, fotokopjimit a përkthimit i përkasin 
Kryesisë së BI-së të Kosovës. 
Ndalohet me ligj riprodhimi i plotë apo i pjesshëm pa lejen e botuesit 



 
 
 

 
 

 

TAKVIM 
1447-1448 

 
KALENDAR 

2026 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Prishtinë 

 





 
 
 

Me emrin e Allahut, Mëshiruesit, Mëshirëbërësit! 

NË VEND TË PARATHËNIES 

Falënderojmë dhe madhërojmë Allahun e Madhëruar - 
Krijuesin e kësaj gjithësie, Sunduesin, Mbikëqyrësin, Furni-
zuesin, Zotin e qiejve dhe të Tokës, të Plotfuqishmin, të 
Gjithëdijshmin, Absolutin. 

E lusim Allahun e Gjithëdijshëm që të na e shtojë dijen 
dhe të na bëjë prej atyre që punojnë me ato që Ai na ka mës-
uar. E lusim Atë që të jetë i kënaqur me ne dhe familjet tona. 

Mëshira dhe bekimi i Allahut qofshin mbi Pejgamberin 
tonë, Muhamed Mustafanë, mbi familjen dhe shokët e tij të 
sinqertë, si dhe mbi të gjithë ata që e pasuan dhe do ta pa-
sojnë rrugën e tij deri në Ditën e Gjykimit. 

 
Të nderuar lexues, 
Revista “Takvimi” po vazhdon misionin e saj, të cilin e 

ka nisur që nga themelimi, duke dhënë kështu mesazhin te 
çdo besimtar, pa marrë parasysh peripecitë dhe vështirësitë, 
të cilat kohë pas kohe paraqiten në rrugëtimin e saj. Duke 
pasur parasysh zhvillimet e shpejta teknologjike, kur tashmë 
një numër i madh i revistave veçse kanë kaluar në platformat 
online, revista “Takvimi”, vazhdon edhe më tej të publikohet 
në formën e saj origjinale, dhe kjo falë kërkesave dhe intere-
simit të lexuesve të saj. Për të gjithë këtë, ne falënderojmë le-
xuesin tonë të respektuar, pastaj bashkëpunëtorët tanë dhe në 
veçanti falënderojmë Kryesinë e Bashkësisë Islame të Koso-



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 6 

vës, e cila gjithherë i është përgjigjur pozitivisht kërkesave të 
redaksisë së revistës. 

Revista “Takvimi” e këtij viti, në brendësinë e saj, për-
mbledh tema nga fusha të ndryshme, si: akaidi, tefsiri, fikhu, 
ahlaku, arsimi, e drejta sheriatike dhe fusha të tjera, të cilat e 
karakterizojnë natyrën e kësaj reviste. Në të, gjithashtu përm-
blidhen edhe opinione dhe kontribute të dijetarëve eminentë 
islamë, e që në gjuhën shqipe, vijnë të përkthyera nga bash-
këpunëtorët tanë. 

Si zakonisht, edhe këtë vit, revistën “Takvimi”, e kemi 
ndarë në dy pjesë, në atë tematike dhe atë kalendarike. Në 
pjesën e parë, kemi sjellë tema të ndryshme, duke filluar nga 
ato, që kanë të bëjnë me besimin e deri te temat që kanë të 
bëjnë me trajtimin edukativ. 

Tema e parë ka të bëjë me lirinë e besimit, pra me atë se 
si mundet njeriu të arrijë deri te besimi, pra deri tek e vërteta. 
Kjo temë vjen e shkruar dhe e trajtuar nga Myftiu i Kosovës, 
Naim ef. Tërnava. 

Pas kësaj teme, kemi sjellë një temë nga tefsiri, më kon-
kretisht komentimin e ajeteve 71-75 të sures Ez Zumer, në të 
cilat autori, prof. Sabri ef. Bajgora, shtjellon domethënien e 
këtyre ajeteve, duke na bërë me dije se Dita e Gjykimit është 
e sigurt dhe se atë ditë, njerëzit do të ndahen në grupe, jo-
besimtarët në njërën anë dhe besimtarët në anën tjetër. 

Se si ta shpenzojmë pasurinë tonë për bamirësi, është te-
ma e radhës, për të vazhduar më pas me një vështrim rreth 
rëndësisë së qetësisë në namaz, pra përkushtimit ndaj shtyllës 
së dytë të fesë, namazit. 

Për rëndësinë e kohës dhe shfrytëzimin e saj në adhuri-
min e Krijuesit, më pas për udhëzimin e Kuranit për besim të 



 
NË VEND TË PARATHËNIES 7

drejtë dhe moral fisnik, dhe në fund për cilësitë siç janë: injo-
ranca, diskriminimi dhe fanatizmi, që nuk i takojnë Islamit, 
flasin temat e radhës. 

Si duhet që besimin tonë ta shoqërojmë me vepra të mira, 
të ofruar me shembuj konkret dhe për Islamin dhe integrimin 
evropian, janë temat që e vazhdojnë përmbajtjen e këtij nu-
mri. Edukimi dhe përgatitja e fëmijëve pas mungesës sonë, 
mendjemadhësia si virtyt i shëmtuar, janë ndër temat e fu-
ndit, ndërsa e kemi përmbyllur këtë numër me një temë që na 
e përkujton një prej tragjedive më të mëdha njerëzore të fund 
shekullit XX, atë të Srebrenicës, ku u vranë dhe u masakruan 
mbi 8000 boshnjakë të pafajshëm. 

Redaksia e “Takvimit” jo domosdoshmërish pajtohet me 
opinionet e autorëve të shkrimeve që boton. 

Lexues të nderuar, me këtë rast po ua rikujtojmë se revis-
ta “Takvimi” përmban në brendinë e saj ajete kuranore dhe 
hadithe të Pejgamberit a.s., prandaj luteni që, gjatë përdori-
mit të saj, të keni kujdes. 

Dhe krejt në fund, e lusim Fuqiplotin të na ndihmojë që 
amanetin ta kryejmë me përgjegjësinë më të lartë, të na i falë 
gabimet dhe jemi nën mbrojtjen e Tij përgjithmonë. 

Vetëm me ndihmën e Allahut arrihen qëllimet dhe ia dilet 
mbanë. 

ته العظيم  نعمو الحمد ߸ على 
Vel hamdulil-lahi ala niametihi el adhijm. 

 
 

Prishtinë,  Ahmet Sadriu 
dhjetor 2025 



Myftiu Naim ef. T˙RNAVA 

LIRIA E BESIMIT 

(Kapacitetet e kufizuara të njeriut 

që si i vetëm ta gjejë të vërtetën) 

Allahu, xh.sh., e veçoi njeriun prej krijesave të tjera duke 
ia dhuruar mendjen dhe veçoritë e tjera dalluese, përmes së 
cilave ia mundësoi edhe që ta arrijë atë që nuk kanë mundësi 
për të arritur krijesat e tjera, në raport me organizimin e jetës 
dhe përkushtimin në besim dhe adhurim të Zotit Një të Ve-
tëm, Krijuesit të kësaj gjithësie.  

Shumë herë kemi thënë se mendja e njeriut është e kufi-
zuar, e për këtë arsye edhe njohuritë e tij janë të kufizuara. 
Edhe arritjet e njeriut, përkundër se janë të mëdha dhe mbre-
sëlënëse, dhe të cilat gjithsesi se duhen vlerësuar e pasur në 
konsideratë, megjithatë janë të kufizuara. Po ashtu, edhe çdo 
gjë që e posedon njeriu në veten e tij është e kufizuar dhe ka 
nevojë për ndihmë në raport me qëllimin që njeriu synon ta 
arrijë.  

Të gjitha veçoritë (cilësitë) e njeriut janë të kufizuara, siç 
janë: shi kimi, dëgjimi, fuqia, dëshira, vullneti, jeta e kështu 
me radhë.  

Mendja e njeriut, e cila edhe e veçon njeriun prej gjalles-
ave të tjera, është për t’u respektuar për përpjekjet e vazhdue-
shme në zbulimin e fshehtësive të kësaj bote dhe shpikjet për 



Myftiu Naim ef. TËRNAVA 
LIRIA E BESIMIT 9

lehtësimin e jetës së njeriut, pra që njeriu të jetojë sa më në 
rehati dhe sa më mirë. Megjithatë, horizonti i studimit është i 
kufizuar, edhe pse në sytë tanë njeriu në kë të kohë vetëm se 
e ka arritur atë që nuk e ka ëndërruar ta arrijë në të kaluarën e 
afërt. Sot jemi dëshmitarë të zbulimeve të njëpasnjëshme që 
bëjnë njerëzit, dëshmitarë të studimeve në hapësirë, përpjekje 
e rezultate që trokasin në rizgjimin e mëtutjeshëm të ndërgje-
gjes së njeriut në raport me Krijuesin, që patjetër të arrihet 
deri tek ajo që urdhëron Kurani. Dhe, kështu duhet të vazh-
dohet derisa mendja të lirohet nga iluzioni, nga epshi, nga 
humbja, e ta dijë atë për çfarë asnjëherë nuk ka pasur dije, 
dhe përmes saj të triumfojë ndaj të keqes, ndaj epsheve, ndaj 
çdo gjëje që njeriun e largon nga qëllimi i ardhjes së tij në 
këtë jetë.  

Zoti, xh.sh., e udhëzoi dhe e begatoi babanë e njerëzimit, 
Ademin, a.s., kur atë e krijoi nga toka dhe i mundësoi ta or-
ganizojë jetën në To kë, ta zbukurojë atë dhe të jetë në vazh-
dimësi me urdhrat dhe adhurimin ndaj Tij. Ai që nuk dëgjon 
dhe nuk i përfill këto urdhra të Allahut, xh.sh., këto shpallje 
të dërguara prej Tij, i tilli do të jetë në humbje.  

Mohimi si reflektim i dobësimit 

shpirtëror, jo i fakteve  

Pjesa më e madhe e njerëzve, të prirë nga egoja dhe të 
mishëruar me intrigat e shejtanit, megjithatë e refuzuan dhe 
nuk e besuan Tevra tin, Inxhilin, Zeburin, dhe njësoj gjer më 
sot vazhdon historia edhe me Kuranin, si fjalë të Zotit, xh.sh. 
Allahu, xh.sh., thotë: 

 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 10 

ْوما قدروا الله حق قدره إذ قالوا ما أنـزل الله على بشر من  ِ ٍ َ َ َ َ ََ َ ُ ََّ ََّ َ َْ ُ َ َ َْ ِ ِِ ْ َّ ُ َ َ
ًشيء قل من أنـزل الْكتاب الذي جاء به موسى نورا وهدى  ُ َ ً ُ َ ُْ َ َِ ِ ِِ ََّ َ َ َ َ َْ ْ ُ ٍ ْ َ

ًللناس تجَعلونه قـراطيس تـبدونـها وتخفون كثير ِ َ َ ُُْ َ َ َ َُ ْ ُ َ ِ َِ َ ُ ُ َ ْ ِ َْا وعلمتم ما لم َّ َ ْْ ُ ُِّ َ
َتـعلموا أنـتم ولا آʪؤكم قل الله ثم ذرهم في خوضهم يـلعبون ُ َْ ْ َ ْ ْ ْ ِْ ِ ْ َ ِ ُ َْ َُّ َُّ ِ ُ ُُ َ َ ََ ُُ َْ َ َ 

“Ata (mohuesit) nuk e njohën Allahun sa duhet njohur 
Atë kur thanë: “Allahu nuk i shpalli gjë asnjë njeriu.” 
Thuaj: “Kush e zbriti librin me të cilin erdhi Musai, e 
që ishte dritë e udhërrëfyes për njerëz, e të cilin ju e 
bëni të shpërndarë në letra, që disa i prezantoni kurse 
shumicën i fshihni?! Dhe u mësuat çka nuk e dinit ju 
e as prindërit tuaj?!” Thuaj: “Allahu (e zbriti).” Ma-
ndej lëri ata që luajnë në atë kotësinë e tyre!” (Enamë: 
91)  
S’ka dyshim se Kurani është begati për mbarë botën, nga-

se Allahu, xh.sh., na e bën me dije se Kurani dhe Muhamedi, 
a.s., ishin dërguar mëshirë për mbarë njerëzimin, përkundër 
asaj që mohuesit e Zotit Një e refuzojnë këtë qasje.  

Me këtë ajet dhe të ngjashëm si ky Allahu, xh.sh., na e 
bën me dije se mohuesit nuk e njohën dhe nuk e besuan 
Zotin Një, sa dhe si duhet. Ata e mohuan edhe dërgimin e 
pejgamberëve dhe zbritjen e librave të shpallur, si dhe i tho-
shin Muhamedit, a.s., se Zoti nuk i ka zbritur njeriut asgjë 
nga librat e shpallur. Pra, ndodhte ashtu siç po ndodh edhe 
sot, kur shumica e njerëzve i refuzojnë mësimet e Kuranit. 
Mirëpo Allahu, xh.sh., po e urdhëron Muhamedin, a.s., që t’u 
thotë atyre mohuesve, e me këtë ngjan sikur na drejtohet 
edhe ne sot, t’u themi mohuesve se, kush është Ai që e zbriti 
Tevratin te Musai, shpjeguesin dhe udhëzuesin për popujt ku 



Myftiu Naim ef. TËRNAVA 
LIRIA E BESIMIT 11

u dërgua, duke urdhëruar në të mirë dhe duke urdhëruar për 
largim nga e keqja?! Pra, librin për të cilin ju (çifutë) nuk tre-
guat kurrfarë respekti, sepse e shpërndatë në fletë, duke i 
paraqitur disa e duke i fshehur disa, pastaj në atë që e lexonit 
duke paraqitur çka dëshironit vetë, pra, duke ndërhyrë dhe 
duke e devijuar dhe duke e fshehur atë që dëshironit ju nga 
fjala e Allahut, xh.sh.?!  

Në fakt çifutët besuan dhe nuk e refuzuan Tevratin. Pra-
ndaj, tani me rastin e Kuranit, si është e mundshme që ata e 
refuzojnë Kuranin dhe të thonë se “Allahu nuk i shpalli gjë 
asnjë njeriu”, ndërsa e besuan shpalljen e Tevratit te Musai, 
a.s.?! Pra, si refuzojnë tash kur dihet se ata mësuan nga shpa-
llja atë që nuk e dinin, as ata e as prindërit e tyre, për çështje 
të kësaj bote dhe për çështje që kanë të bëjnë me fenë?! Zoti, 
xh.sh., i thotë Muhamedit, a.s., që t’u drejtohet atyre e t’u 
thotë se “Allahu është Ai që e zbriti edhe Tevratin, edhe Kur-
anin.” 

Kurani, ky libër përplot me begati për universin mbarë, e 
në veçan ti për njeriun, me të mira pa kufi, i zbriti Muhame-
dit, a.s., duke mos bërë kurrfarë dallimi në shpallje me atë që 
ka zbritur apo që është shpallur më herët, siç qenë librat e 
shenjtë: Tevrati, Inxhili, Zeburi, apo edhe fletushkat. 

Për këtë kemi edhe ajetin kuranor nga sureja Nisa: 

َإʭ أوحيـنا إليك كما أوحيـنا إلى نوح والنبيين من بـعده وأوحيـنا  َ َْ َ ْ ْ َْ ْ َ َ ْ َ َْ َ ََ َ َِ ِ ْ ْ ِ َِِّّ ٍ ُ َ ِ ِ َِ َ َ َّ
َإلى إبـراهيم وإسماعيل وإسحاق ويـعقوب والأسباط وعيسى  ِ َِ َ َ َ َِ َِ َْ َْ ْ َ ُ ْ َ َ ِ ِ ِ َِ َْ َ َ ْ َ

ُوأيوب ويونس وهارون وسليمان وآتـيـنا داوود زبو َُ َ َ َُ َ َ َ َ َ َْ ََْ َ ََ ُ ُ َ َ ُ َ  رًاَُّ
“Ne të frymëzuam ty me shpallje sikurse e patëm fry-
mëzuar Nu hun dhe pejgamberët pas tij; e patëm fry-



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 12 

mëzuar Ibrahimin, Is mailin, Is’hakun, Jakubin dhe 
pasardhësit e tij, Isain, Ejubin, Junusin, Harunin, Su-
lejmanin, e Davudit ia patëm dhënë Zebu rin.” (Nisa: 
163).  
Zoti, xh.sh., ua bënë me dije ithtarëve të librave, përmes 

Muhamedit, a.s., pra në përgjithësi, se ata ishin që e bënë da-
llimin mes pejgamberëve, duke i besuar disa, dhe duke i mo-
huar disa. Kurani përshkruan qëndrimet e çifutëve, ngase ata, 
bazuar në mendjemadhësinë dhe zili në e tyre të madhe, i 
thoshin Muhamedit, a.s., që t’ua zbresë përnjëherë një libër 
nga qielli në mesin e tyre, libër prej Zotit, xh.sh., në mënyrë 
që ata të binden në atë që thërriste Muhamedi, a.s. Zilia dhe 
mendjemadhësia e çifutëve nuk ishte diçka e re. Ata edhe më 
herët kishin pasur kërkesa dhe pyetje të tilla, të cilat i kishin 
bërë edhe para Musait, a.s. Ata bënë vepra të liga dhe e mo-
huan edhe Isain, a.s., të cilin, për më tepër edhe u munduan 
ta vrisnin.  

Muhamedit, a.s., iu shpall revelata sikurse edhe pejgam-
berëve të tjerë para tij. Allahu, xh.sh., në Kuran na bën me 
dije se e frymëzoi me shpallje edhe Muhamedin, a.s., si pej-
gamber i fundit. Në Kuran është përmbledhur çdo gjë. Kur-
ani është libër që përfshin përmbajtjen në vija të trasha të tërë 
shpalljeve, nisur prej Ademit, a.s. Kjo sepse edhe ata që ishin 
para Muhamedit, a.s., u frymëzuan po nga i njëjti burim, për-
mes engjëllit Xhibril. Allahu, xh.sh., ashtu siç e frymëzoi 
Nuhin, Ibrahimin, Imailin, Is’hakun, Jakubin dhe pasardhësit 
e tij, Isain Ejubin, Junusin, Harunin, Sylejmanin, Davudin, të 
cilit edhe ia zbriti 31 Muhamed Mahmud Hixhazi, Et tefsir el 
vadih, (Kajro; Universiteti i Az’harit, b. 9, 1978), f. 87. librin 



Myftiu Naim ef. TËRNAVA 
LIRIA E BESIMIT 13

Zeburin, po ashtu e frymëzoi edhe Muhamedin, a.s. Allahu, 
xh.sh. thotë në Kuranin fisnik në shenjë të Isait, a.s.: 

ُثم قـفيـنا على آʬرهم برسلنا وقـفيـنا بعيسى ابن مريم وآتـيـناه  َ َ َ َ َْ ْ َْ ََ ََ ََ ْ َْ ِ ْ َ ِِ َِّ ََّ َِ ُِ ُ ِ َ َ َُّ
َْالإنجيل وجعلنا في قـلوب الذين اتـبـعوه رأفة ورحم َ ََ ًَ َ ْ ُ َُ َََّ َ ِ َّ ِ ُ ُ ِ ْ َ َ ِْ ًة ورهبانية ِْ ًَِّ َ ْ َ َ

َّابـتدعوها ما كتـبـناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله فما رعوها حق  َ ََ َ َْ َ َ َ َُ َْ َ َِّ ِ َ َْ ِ َ ِْ َِّْ ِ ْ َْ َ ََ َ
َرعايتها فآتـيـنا الذين آمنوا منـهم أجرهم وكثير منـهم فاسقون ُ َِ َِ َْ ْ ُْ ُ َْ ِْ ٌِ ِ َِ ُ َ ْ َ ُ َ ََ ََ ََ َّ ْ َ ِ 

“Pastaj vazhduam pas tyre me të dërguarit Tanë, e pas 
tyre e dërguam Isain, të birin e Merjemes, dhe atij ia 
dhamë Inxhilin, e në zemrat e ithtarëve të tij dhuruam 
butësi e mëshirë, ndërsa murgërinë e shpikën ata ve-
të...” (Hadid: 27)  
I zgjedhuri i fundit për pejgamber nga mesi i beni Israi-

lëve ishte Isai, a.s., i cili lajmëroi edhe për ardhjen e Muha-
medit, a.s., pas tij si pejgamber. Allahu, xh.sh., ia shpalli 
Inxhilin Isait, a.s., dhe në zemrat e ithtarëve të tij dhuroi bu-
tësi e mëshirë, e këta ishin havarijunët - apostujt, të cilët e ki-
shin frikë Zotin, xh.sh., dhe ishin të mëshirshëm e me moral 
të lartë.  

As Musai, a.s., nuk ishte pejgamberi i fundit të cilit iu 
shpall libër prej Zotit, xh.sh., libër i shenjtë, siç pretendojnë 
hebrenjtë. Shpallja e Allahut, xh.sh., vazhdoi edhe pas tij, te 
pejgamberët e tjerë me radhë, ngase shumë popuj kishin de-
vijuar nga ajo që kishte zbritur e urdhëronte Tevrati. Allahu, 
xh.sh., e dërgoi Isain, a.s., për pejgamber të parafundit, duke 
ia dhuruar (shpallur) edhe librin e shenjtë, Inxhilin, i cili ki-
shte të njëjtin qëllim sikurse Tevrati: që njerëzit të largohe-
shin nga besimet e kota dhe ta besonin Zotin Një, duke u për-
kushtuar në tërë atë që Allahu, xh.sh., ka zbritur (shpallur) 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 14 

brenda librave të shenjtë. Për këtë na mëson edhe Kurani, 
përmes ajetit kuranor që e përmendëm më lart.  

Isai, a.s., biri i Merjemes, u zgjodh pejgamber i parafund-
it, dhe atij iu shpall libër i shenjtë, iu shpall Inxhili, që kishte 
po të njëjtin qëllim që kishin edhe shpalljet e mëhershme te 
pejgamberët e mëparshëm: thirrjen e popullit beni Israil për 
besim në Zotin Një dhe adhurim të Tij, si dhe zbatimin në 
praktikë të tërë asaj që ishte shpallur në Inxhil.  

Mirëpo, shumica e popullit nuk e dëgjoi dhe nuk e besoi 
atë për të cilën u dërgua Isai, a.s., pra, nuk besuan në shpall-
jen e Allahut, xh.sh., me përjashtim të një numri të vogël be-
simtarësh.  

Në Inxhil, Allahu, xh.sh., kishte lajmëruar edhe për ardh-
jen e të dërguarit të fundit, Muhamedit, a.s. E tërë shoqëria 
njerëzore, përafërsisht për gjashtë shekuj, po priste momentin 
se kur do të vinte pejgamberi i premtuar prej Isait, a.s., dhe të 
merrnin fund edhe shumë padrejtësi. Allahu, xh.sh., thotë: 

ًتـبارك الذي نـزل الْفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا ِ ِ َِ ََ ِْ َ َ ِْ َِ َُ َ َِ َ ََ َ ْ َُ َ َّ َّ َ َ  
“I Madhëruar qoftë Ai që ia shpalli Furkanin (Kur-
anin, dalluesin e të vërtetës nga e pavërteta) robit të vet 
(Muhamedit) që të bëhet pejgamber i botës (këshillu-
es)!” (Furkan: 1)  

Kurani i vërteton shpalljet 

dhe librat e mëparshëm hyjnorë  

Falënderimi gjithherë i takon Allahut, xh.sh. i Cili e zbriti 
Kuranin fisnik te njeriu më fisnik e më bujar, i cili jetoi dhe 
veproi me Kuran për sa ishte gjallë! Allahu, xh.sh., këtë libër 
ia shpalli pa asnjë të metë. Pra, në të nuk mund të ketë apo të 



Myftiu Naim ef. TËRNAVA 
LIRIA E BESIMIT 15

gjendet ndonjëherë ndonjë mungesë, kontradiktë apo kundër-
thënie. Shpallja është e plotë dhe origjinali teti i saj është 
ruajtur me saktësinë, vërtetësinë, qëndrueshmërinë dhe për-
hershmërinë më të madhe ashtu siç ka zbritur. Dhe pikërisht 
kjo e bën dallimin mes të vërtetës dhe të pavërtetës, udhëzi-
mit dhe humbjes, asaj që sot gjendet në librat e shpallur dikur 
dhe asaj që sot gjendet në Kuran. Këtë Kuran Allahu, xh.sh., 
ia shpalli, siç thotë Ai “Robit të Vet”, duke e cilësuar dhe du-
ke e nderuar Muhamedin, a.s., me këtë atribut, se ai ishte 
adhurues i Allahut, xh.sh., dhe i zgjedhur i Tij i ve çantë.  

Allahu, xh.sh., e shpalli Kuranin si dallues i së mirës e i 
së vërtetës nga e pavërteta e gënjeshtra. Ai këtë ia shpalli ro-
bit të vet, Muhamedit, a.s., dhe e delegoi si shpallje për botën 
mbarë, pa dallim vendi, race apo gjuhe. Dhe, më e rëndësish-
mja, me këtë shpallje merr fund dërgimi i pejgamberëve, si 
dhe mbyllet dera e shpalljeve dhe e pejga mberisë. Allahu, 
xh.sh., thotë: 

َنـزل عليك الْكتاب ʪلحق مصدقا لما بـين يديه وأنـزل التـوراة  َ ْ َّ َْ ََ ََْ َِ ِ ِْ َ َ َ ُ ََ ْْ ِ ً ّ َ ِّ ِ َ َ َ َ َ َّ َ
َوالإنجيل  ِْ ِْ َمن قـبل هدى للناس وأنـزل الْفرقان إن الذين ) ٣(َ ِ َّ َّ ِ َ َ َْ ُ َ َ ََْ ِ َّ ِ ً ُ ُ ْ ْ ِ

ُكفروا ʮϕت الله لهم عذاب شديد والله عزيز ذو ا ٌ ِ َ ََُّ ََّ ٌ ِ َ ٌ َ َُْ ِ ِ َ َِ ُ َ ٍنتقام َ َِْ)٤(  
“Ai ta ka shpallur ty Librin me të vërtetën e saktë, du-
ke vërtetu ar shpalljet e mëparshme. Ai e ka zbritur 
Tevratin dhe Inxhilin, udhërrëfim për njerëz; e zbriti 
edhe Furkanin (dalluesin e së vërtetës nga gënjeshtra). 
Ata që i mohojnë argumentet e Allahut s’ka dyshim se 
i pret ndëshkim i rreptë. Allahut është Ngadhë njyes, 
Shpagimtar!” (Ali Imran: 3-4).  



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 16 

Kurani me saktësinë e zbritjes vërteton çdo gjë që ka 
ndodhur më herët. Ai e vërteton edhe zbritjen e Tevratit dhe 
të Inxhilit, po edhe shpalljet e tjera.  

Furkani (Kurani) është dalluesi i së mirës nga e keqja, i 
së vërtetës nga gënjeshtra e devijimi, si dhe udhëzuesi i ve-
tëm i drejtë për besim në Zotin Një dhe adhurim të Tij. Të 
gjithë ata që në një apo mënyrën tjetër nuk e besojnë atë që i 
Madhi Zot, xh.sh., e ka zbritur (shpallur) te pejgamberët e tij, 
të tillët (jobesimtarët) do të ndëshkohen me ndë shkim të rë-
ndë, kur në Ditën e Gjykimit do të dalin para Allahut, xh.sh., 
ngase ata i mohuan argumentet e zbritura prej Allahut, xh.sh. 
Allahu, xh.sh., thotë në Kuranin fisnik:  

ًقل من كان عدوا لجبريل فإنه نـزله على قـلبك ϵذن الله مصدقا  َ ُِّ َ ُ ََِّ ِ ْ ِ ِِ َ ِْ َ َ َُ ََُّ َ َّ َ َ ِْ ِِ ًّ َُ َ ْ ْ
َلما بـين يديه وهدى وبشرى للمؤمنين َِ ِ ْ ُ َ َ َِْ َِ ْ ُ َ ًَ َُ ِْ ْ 

“Thuaj: “Kush është armik i Xhibrilit (është armik i 
Allahut), e ai me urdhrin e Allahut e zbriti Kuranin në 
zemrën tënde, që është vërtetues i asaj që ishte më parë 
dhe udhërrëfyes e përgë zues për besimtarët.” (Bekare: 
97)  
Çifutët thonë se Xhibrili është engjëlli që është armik i 

tyre, ngase ai ka zbritur urdhër për shkatërrim, çarje e plasa-
ritje në mesin e tyre. Në fakt Xhibrili e ka zbritur të vërtetën 
te Muhamedi, a.s., e vërtetë e cila fakton të vërtetën e shpall-
jes apo zbritjes së fjalës së Allahut, xh.sh., edhe te Musai, 
a.s. Asgjë nuk shpallet, apo asgjë nuk mund të vijë pa urdh-
rin e Allahut, xh.sh., dhe çdo gjë e zbritur si nga urdhri, ashtu 
edhe nga përmbajtja, ka për qëllim udhëzimin e shoqërisë 
njerëzore për besim të drejtë dhe udhëzim për kryerjen e vep-
rave të mira.  



Myftiu Naim ef. TËRNAVA 
LIRIA E BESIMIT 17

Besimi apo mohimi i pjesshëm 

si formë e mosbesimit  

Nuk mund dhe nuk është e drejtë, madje është edhe e pa-
pranuesh me në çdo kohë dhe çfarëdo rrethane, që Kurani, 
shpallja e Allahut, xh.sh., të besohet pjesërisht, apo të moho-
het pjesërisht. Nëse vetëm një fjalë nga Kurani e mohojmë, 
duke thënë se nuk është prej Allahut, xh.sh., apo se është e 
gabuar, atëherë mohuesi konsiderohet jobesim tar. Pra, kush 
është armik i Xhibrilit, është armik edhe i Allahut, xh.sh. 
Apo, me një gjuhë tjetër, kush nuk e beson Xhibrilin se është 
engjëll i shpalljes, ai nuk e ka besuar as Allahun për Krijues 
të kësaj gjithësie, dhe i tilli ka bërë kufër - ka mohuar, pra-
ndaj i tilli edhe është jobesimtar.  

Duhet ditur se Kurani është vërtetuesi i vetëm i shpallje-
ve të më hershme, dhe se askush nuk mund të dijë rreth tyre 
më shumë sesa ajo që sjell Kurani. Zoti, xh.sh., thotë: 

ٌّمن كان عدوا لله وملائكته ورسله وجبريل وميكال فإن الله عدو  ًّ َُ َُ َََّ ََّّ َِ َ َ َِ َ َ َ ََ ِْ ِ ِ ِِ ِِ ُ ُْ َ َ َِ ِ َ
َللكافرين ِ ِ َ ِْ  

“Kush është armik i Allahut, i engjëjve të Tij, i të dër-
guarve të Tij, i Xhibrilit dhe i Mikailit (ai është jo-
besimtar). Allahu pa dyshim se është armik i jobesim-
tarëve.” (Bekare: 98)  
Ata që ishin armiq të Xhibrilit dhe të asaj që ai solli, ata 

janë edhe armiq të Allahut, xh.sh. E, ata që janë armiq të 
Allahut, xh.sh., janë edhe armiq të engjëjve, të pejgamberë-
ve, të Xhibrilit e Mikailit. Duhet ditur se Allahu është armik i 
atyre që mohojnë në atë që thërret Allahu, xh.sh., për t’u be-



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 18 

suar dhe për t’u adhuruar, e Ai është Allahu Një i Vetëm. 
Allahu, xh.sh., thotë në Kuran: 

َنـزل عليك الْكتاب ʪلحق مصدقا لما بـين يديه وأنـزل التـوراة  َ ْ َّ َْ ََ ََْ َِ ِ ِْ َ َ َ ُ ََ ْْ ِ ً ّ َ ِّ ِ َ َ َ َ َ َّ َ
َوالإنجيل ِْ ِْ َ  

“Ai ta ka shpallur ty Librin me të vërtetën e saktë, 
duke vërtetu ar shpalljet e mëparshme. Ai e ka zbritur 
Tevratin dhe Inxhi lin.” (Ali Imran: 3)  
Pra, Zoti, xh.sh., është Ai që e zbriti Kuranin te Muhame-

di, a.s., drejtuar njerëzimit mbarë, si dhe e zbriti Tevratin e 
Inxhilin dhe tërë shpalljet e tjera hyjnore, dhe Allahu, xh.sh., 
ka dashur që këto shpallje (libra të shpallur) prej Tij të jenë 
në mesin e brezave të shumtë, në mesin e popujve të caktuar 
dhe vende të caktuara. Këto shpallje e fletush ka janë ruajtur 
e mësuar prej pjesëtarëve të shumtë në popujt ku ishin shpa-
llur. Megjithatë, prapë vërehet se, bazuar në gjendjen dhe 
rrethanat e krijuara nëpër ato kohë të hershme, po edhe në 
problemet e shumta në mesin e shoqërive njerëzore, këto 
shpallje, me përjashtim të Kuranit, e humbën origjinalitetin e 
zbritjes. Besimi i disa pjesëve nga libri i Allahut, xh.sh., dhe 
mohimi i disa pjesëve të tjera jo vetëm që e nxjerr njeriun 
nga besimi, por ai njeri është edhe i kërcënuar se në botën 
tjetër do ta ketë një dënim të ashpër, ndërsa në këtë botë do 
të ketë nënçmim dhe poshtërim. Këto vepra i bënë izraelitët, 
e që Allahu, xh.sh., i kërcënoi. Mirëpo edhe besimtarët, nëse 
besimi i tyre në Kuran është i pjesshëm, do të vle rësohen 
njësoj. 



Myftiu Naim ef. TËRNAVA 
LIRIA E BESIMIT 19

ْأفـتـؤمنون ببـعض الْكتاب وتكفرون ببـعض فما جزاء من ... َ َُ َ َ ََ ٍَ ِْ َْ َِ َِ َُ ُ ْ َ ِ َ ُِ ُ ِ ْ َ
ِيـفعل ذلك منكم إلا خزي في الحياة الدنـيا ويـوم الْقيامة َِ َ َ ََ َ ََ َْ ٌَ ْ ُّ ِ ْ ِ ْ ِ َِِّ ْ ُ ْ َ َِ ُ َ يـردون ْ ُّ َ ُ

َإلى أشد الْعذاب وما الله بغافل عما تـعملون ُ ََ َْ َ َّ َ ٍ ِ َِ ِ َُّ َ ِ َ َ ّ َ َ ِ  
“...A besoni në një pjesë të librit, e tjetrën e mohoni?! 
Ç’mund të jetë ndëshkimi ndaj atij mes jush që punon 
ashtu përveçse posh tërim në këtë jetë, e në Ditën e 
Gjykimit ata hidhen në dënimin më të ashpër. Allahu 
nuk është i pakujdesshëm ndaj asaj që veproni.” (Be-
kare: 85). 
Madje, disa njerëz devijojnë duke thënë se edhe të tjerët 

janë besimtarë. Sidomos kur flasin për hebrenjtë dhe të krish-
terët, duke arsyetuar se edhe ata i besojnë pejgamberët siç i 
besojnë myslimanët, si Musain, a.s. (Moisiun) apo Isain, a.s. 
(Jezusin)! Mirëpo, duhet ditur se besimi i tyre nuk është i ko-
mpletuar edhe ndaj pejgamberëve të tjerë të Allahut, xh.sh., 
sepse ata i besojnë disa pejgamberë, e disa jo. Çifutët i beso-
jnë pejgamberët deri te Musai, a.s., ndërsa nuk e besojnë Isa-
in, a.s., e as Muhamedin a.s., si pejgamberë të Zotit, xh.sh., 
ndërsa të krishterët i besojnë pejgamberët deri tek Isai, a.s., 
ndërkaq e mohojnë pejgamberin e fundit, Muhamedin, a.s. 
Pra, dëshirojnë të bëjnë dalli me ndërmjet pejgamberëve, 
duke i besuar disa, dhe duke i mohuar disa të tjerë. Dhe kësh-
tu besimi i tyre i pjesshëm rezulton jo i plotë, përkatësisht 
mbeten jobesimtarë. Allahu, xh.sh., këtyre dhe të ngja shmë-
ve u thotë: 

 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 20 

ِإن الذين يكفرون ʪلله ورسله ويريدون أن يـفرقوا بـين الله ورسله  ِ ِِ ُِ ُُ َُ َ َِ َِّ ََّ ْ َ ُ ُ َُ ِ ِّ َ ُْ َ َ َُ ِ ُ ْ َ َّ َّ ِ
َويـقولون نـؤمن ببـعض ونكفر ببـعض ويريدون أن يـتخذوا بـين  ْ َ َ ُ َُ ِ َّ ْ َ َ َُ ِ َ َ ٍَ ٍْ َْ َِ ُِ ُ ْ َ ُُ ِ ْ ُ ُ

ًذلك سبيلا  ِ َ َ َأولئك هم الْك) ١٥٠(َِ ُ ُ َ َِ َافرون حقا وأعتدʭ للكافرين ُ ِ ِ َِ ِْ َ ْ َْ ََ ًّ َ َ ُ
ًعذاʪ مهينا  َِ ُ ً َ)١٥١(  

“S’ka dyshim se ata që nuk e besojnë Allahun dhe të 
Dërguarin e Tij dëshirojnë të bëjnë dallim mes Allahut 
dhe të dërguarve të Tij, dhe thonë: “Ne i besojmë disa, 
e nuk i besojmë disa të tje rë.” E mes këtij duam të ma-
rrin një rrugë. Të tillët janë jobesim tarë të vërtetë, e 
Ne kemi përgatitur dënim të fortë e nënçmues për jo-
besimtarët.” (Nisa: 150-151).  
Mosbesimi i njërit prej pejgamberëve të Allahut që është 

përmendur në Kuran, për besimtarin mysliman konsiderohet 
gabim, pra, ai bëhet jobesimtar, siç edhe u pa nga ajeti i lart-
përmendur.  

Kurani, si libri i fundit i shpallur prej Allahut, xh.sh., na 
lajmëroi edhe për shumë gjëra të zbritura në librat e mëpar-
shëm, të cilat ose i larguan, ose i zëvendësuan me mendime e 
propozime prej tyre. Kështu vjen deri te përzierja e shprehjes 
hyjnore me mendimet e njerëzve të ndryshëm dhe librat e 
mëparshëm, siç na lajmëron Kurani, dhe e hu mbin origjina-
litetin e zbritjes. Prandaj edhe sot ato shpallje që gjenden te 
besimtarët e besimeve të tjera, te pasuesit e librave, pavarësi-
sht se cilës fe i takojnë, nuk mund të besohen prej myslima-
nëve si libra të shenjtë, ngase njerëzit kanë futur mendimet e 
tyre brenda atyre libra ve, e kanë devijuar fjalën e Allahut, 
xh.sh., dhe çfarë nuk u ka pëlqyer ata e kanë larguar nga lib-
ri, duke mos e ruajtur në formën origjinale të zbritjes.  



Myftiu Naim ef. TËRNAVA 
LIRIA E BESIMIT 21

Nëse pyetemi për librat e shenjtë, duhet të përgjigjemi në 
këtë mënyrë: Myslimani beson në librat dhe fletushkat e 
shpallura dhe të zbritura prej Allahut, xh.sh., pa kurrfarë da-
llimi në mes tyre. Pra, mys limani beson në librat që kanë 
zbritur, e jo në librat që sot konsiderohen të shenjtë (zbritur) 
dhe që gjenden në duart e të krishterëve dhe në duart e çifu-
tëve, e që sipas tyre konsiderohen se janë ruajtur. Besimi në 
librat e shenjtë është një nga kushtet e besimit në fenë 
islame. Allahu, xh.sh., thotë: 

ʮَ أهل الْكتاب قد جاءكم رسولنا يـبـين لكم كثيرا مما كنـتم تخفون  ُْ ُْ ْ ْ َ ُْ َْ ُ َ َُِّ ً ِ ُ َ ُُ ِّ َُ ََ ُ َ َ ِ ِ َ ْ َ َ
ِمن الْكتاب  َِ َ ٌويـعفو عن كثير قد جاءكم من الله نور وكتاب مبينِ ُِ َ ٌَ َِ َ ٌَ ُ َِّ َ ِ ْ ُ َْ َ ٍ ِ ْ َ ُ ْ َ  

“O ithtarë të librit, te ju erdhi i dërguari Ynë, që jua 
sqaron shumë nga ato që fshihni nga libri, e për shu-
më nuk ju jep sqa rime. Te ju erdhi dritë dhe libër i 
qartë prej Allahut.” (Maide: 15)  
Pra, Allahu, xh.sh., sikur thotë: O ju ithtarë të librave të 

mëparshëm, ju ithtarë të Tevratit e të Inxhilit, hebrenj e të 
krishterë, te ju ka ardhur i Dërguari Ynë i fundit, Muhamedi, 
a.s., i cili jua shpjegon shumë nga ato që i keni fshehur e de-
vijuar nga librat e mëhershëm e të shpallur prej Allahu, 
xh.sh.! Te ju, prej Allahut, xh.sh., erdhi drita, e ajo dritë 
është Kurani, është Islami, është Muhamedi, a.s., që para 
jush e ndriçojnë rrugën e drejtë e të vërtetë, rrugën e udhëzi-
mit e të ardhmërisë së sigurt. Prandaj, besoni në atë që poro-
sit Allahu, xh.sh., dhe largohuni nga besimet e kota, ngase 
besimi apo mohimi i pjesshëm në Islam, i fjalës së Zotit, 
xh.sh., konsiderohet mosbesim!  

 
 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 22 

 
Përmbledhje 

Mundësia e njeriut që i vetëm ta gjejë të vërtetën e të dre-
jtën, si në besim ashtu edhe në adhurim, pa ndihmën e shpa-
lljes, nuk është reale, për shkak të kufizimeve në kapacitetin 
intelektual që posedon njeriu.  

Për të ardhur deri tek e vërteta, Zoti, xh.sh., e ndihmoi 
njeriun me pejgamberë dhe me shpallje, pejgamberë të cilët u 
dërguan te të gjithë popujt, për të dhënë mesazhe dhe porosi 
të qarta.  

Mohimi shpeshherë është rezultat i arrogancës, i kryene-
çësisë, i inatit dhe i refuzimit të fakteve e të dëshmive.  

Mohim konsiderohet edhe besimi i pjesshëm. Kjo sepse 
patjetër duhet besuar tërësisht, se ndryshe besimi nuk vlen. 

 
 



Sabri BAJGORA 

BANORËT E ZJARRIT 

DHE BANORËT E XHENETIT 

(Komentim i ajeteve 71-75 

të sures Ez Zumer)
*
 

t,‹Å™uρ t⎦⎪ Ï%©!$# (#ÿρ ãxŸ2 4’ n<Î) tΛ©⎝yγ y_ # ·tΒ ã— ( #©®Lxm # sŒÎ) $ yδρâ™ !% ỳ ôMysÏGèù $ yγç/ üθö/ r& 

tΑ$ s% uρ öΝßγs9 !$ pκçJ tΡu“ yz öΝs9 r& öΝä3 Ï?ù' tƒ ×≅ ß™â‘ ö/ ä3Ζ ÏiΒ tβθè= ÷Gtƒ öΝä3 ø‹n= tæ ÏM≈ tƒ# u™ öΝä3 În/ u‘ 

öΝä3tΡρ â‘ É‹Ζ ãƒuρ u™ !$ s)Ï9 öΝä3 ÏΒ öθtƒ #x‹≈ yδ 4 (#θä9$s% 4’ n? t/ ô⎯ Å3≈ s9 uρ ôM¤)xm èπyϑÏ= x. É># x‹yè ø9 $# ’ n? tã 

z⎯ƒÍÏ≈ s3 ø9 $# ∩∠⊇∪ Ÿ≅Š Ï% (#ûθè= äz ôŠ$# z> üθö/ r& zΟ̈Ψ yγy_ t⎦⎪ Ï$Í#≈ yz $ yγŠ Ïù ( }§ø⁄Î7sù “uθ÷WtΒ 

š⎥⎪ Î Éi9 x6tGßϑø9 $# ∩∠⊄∪ t,‹Å™uρ š⎥⎪ Ï%©!$# (# öθs)̈?$# öΝåκ®5u‘ ’ n<Î) Ïπ̈Ζ yfø9 $# # ·tΒ ã— ( #©®Lxm #sŒÎ) 

$ yδρ â™ !% ỳ ôMysÏGèù uρ $ yγç/ üθö/ r& tΑ$ s% uρ óΟçλ m; $pκçJ tΡ u“ yz íΝ≈ n= y™ öΝà6ø‹n= tæ óΟçF ö7 ÏÛ 

$ yδθè= äz ôŠ$$ sù t⎦⎪ Ï$Í#≈ yz ∩∠⊂∪ (#θ ä9$ s% uρ ß‰ôϑ ysø9$# ¬! “Ï% ©!$# $ sΨ s% y‰|¹ …çνy‰ôã uρ 
$ uΖrO u‘ ÷ρ r&uρ uÚö‘ F{$# é&§θ t7oKtΡ š∅ ÏΒ Ïπ ¨Ζyfø9$# ß]øŠxm â™!$ t±nΣ ( zΝ÷è ÏΨ sù ãô_r& 

t⎦,Í#Ïϑ≈ yè ø9$# ∩∠⊆∪  
“E ata që nuk besuan, (forcërisht) do të shtyhen, grupe-gru-
pe, drejt Xhehenemit dhe, kur të mbërrijnë aty, dyert e tij 
hapen dhe, rojat e tij do t’u thonë: “A nuk ju erdhën juve të 
dërguar nga mesi juaj, që t’ju lexonin shpalljet e Zotit tuaj, 
e t’ju tërhiqnin vërejtjen për ballafaqimin tuaj me këtë di-

                                                 
* Shkëputje nga komentimi ynë në dorëshkrim i sures “Ez Zumer”. (S.B.). 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 24 

të?” Po, (patën ardhur), thonë ata, por vendimi për dënimin e 
jobesimtarëve tashmë është bërë realitet! U thuhet: “Hyni 
në dyert e Xhehenemit, aty do të jeni përgjithmonë.” Eh, sa 
vendbanim i shëmtuar që është ai për kryeneçët (arrogan-
tët)!” Kurse ata që ishin të devotshëm ndaj Zotit të tyre, (me 
nderime) do të sillen te Xheneti, grupe-grupe, e kur mbërrij-
në aty, dyert e tij i gjejnë të hapura dhe rojat e tij u thonë: 
“Selamun alejkum” - “Paqja qoftë mbi ju”. Ju keni qenë 
(njerëz) të mirë, andaj hyni në të. Aty do të jeni përgjithmo-
në. Ata (të Xhenetit) thonë: “Falënderuar qoftë Allahu, që e 
përmbushi premtimin e Vet për ne, dhe na bëri trashëgim-
tarë të tokës së Xhenetit, që në të, të vendosemi aty ku të du-
am!” Sa i mrekullueshëm është shpërblimi i atyre që bënë 
punë të mira. E do t’i shohësh engjëjt të tubuar rreth Arsh-
it, duke e madhëruar me falënderim Zotin e tyre. Mes tyre 
(robërve) do të gjykohet me drejtësi dhe do të thuhet (nga të 
gjithë): “Falënderimi qoftë për Allahun, Zotin e botëve!” - 
(Ez Zumer, 71-75). 

*** 

Lidhja e këtyre ajeteve 

me ato paraprake 

Meqë në ajetet paraprake, i Madhërishmi na e bën të ditur 
se në Ditën e Gjykimit, Nuri i Allahut do të ndriçojë në To-
kën, në të cilën do të peshohen veprat e njerëzve, në atë Ditë, 
Drejtësia e Allahut është absolute, dhe secili do ta marrë atë 
që e ka merituar, në bazë të veprave të tij në këtë botë. Së pa-
ri do të merren në llogari të dërguarit e Allahut, të cilët ishin 
bartës të mesazhit hyjnor nëpër mote dhe shekuj, e pastaj dë-



Sabri BAJGORA 
BANORËT E ZJARRIT DHE BANORËT E XHENETIT ... 25

shmorët-shehidët, që ranë për lartësimin e Fjalës së Allahut. 
Këto dy grupe, në fakt nuk do të merren në llogari sikurse 
pjesa tjetër e njerëzimit, sepse Xheneti për ta është premtuar 
nga Allahu i Lartmadhërishëm qysh në këtë botë, dhe tash 
vetëm se do t’u komunikohet verdikti i Allahut për vendqë-
ndrimin e tyre në xhenetet më të larta. 

Pra, secili prej këtyre grupeve të lartpërmendura do ta 
marrë shpërblimin dhe vendin meritor në Xhenet, e pastaj do 
të fillojë gjykimi i pjesës tjetër të njerëzimit. Ata që besuan 
dhe e shfaqën këtë besim në zemra dhe në vepra, i pret Xhen-
eti dhe kënaqësia e pafund, e të cilët do të jenë në shoqëri të 
të dërguarve të tyre dhe engjëjve deri te dyert e Xhenetit, ku-
rse ata që e mohuan, përgënjeshtruan dhe bënë padrejtësi mbi 
këtë Tokë, ata do ta meritojnë ndëshkimin në zjarrin e Xhe-
henemit, tek i cili do të tërhiqen zvarrë nga engjëjt e ndëshki-
mit. 

Pikërisht për këto dy gjendje të njerëzve pas përfundimit 
të marrjes së tyre në pyetje, në Ditën e Gjykimit, flasin edhe 
ajete në vazhdim, të cilat do të jenë në fokus të komentimit. 

Xhehenemi - vendbanimi i mohuesve, 

i tiranëve dhe i njerëzve të ligj 

Koment: 
71. E ata që nuk besuan do të shtyhen (forcërisht) 

grupe-grupe, drejt Xhehenemit, dhe, kur të mbë-
rrijnë atje, dyert e tij hapen dhe, rojat e tij do t’u 
thonë: “A nuk ju erdhën juve të dërguar nga me-
si juaj që t’ju lexonin shpalljet e Zotit tuaj, e t’ju 
tërhiqnin vërejtjen për ballafaqimin tuaj me këtë 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 26 

ditë?” Po, (patën ardhur), thonë ata, por vendimi 
për dënimin e jobesimtarëve tashmë është bërë 
realitet!  

Pas përfundimit të llogarisë, ku ashtu siç thamë, Drejtësia 
e Allahut është absolute, ata që nuk besuan dhe mohuan me 
ngulm besimin në Allahun Një, ata që nuk e besuan këtë Ditë 
të Gjykimit pas ringjalljes, tashmë fati i tyre është vulosur 
përjetësisht. Për ta nuk ka më asnjë shpresë, pavarësisht kli-
thmave dhe çirrjeve të tyre që i Madhërishmi t’i kthente edhe 
njëherë në jetën e kësaj bote që të besonin dhe të bënin vepra 
të mira. Sa e sa njerëz që bënë padrejtësi mbi këtë Tokë, që 
vranë dhe bënë krime, përgënjeshtruan të dërguarit, u tallën 
me fenë e Allahut që Ai e zgjodhi si fe të vetme për njerëzi-
min, dhe ngarendën pas feve të rreme e të shpikura, do të që-
ndrojnë në këtë Ditë me koka të ulura dhe të turpëruar para 
krejt njerëzimit.  

Fjala “sika” në kontekst të këtij ajeti nënkupton tërheq-
jen zvarrë dhe forcërisht të banorëve të Xhehenemit, të lidhur 
me vargoj dhe me pranga të zjarrit, deri te vendbanimi i tyre i 
përjetshëm në skëterrat e Xhehenemit. Kurse fjala “zumera” 
ka kuptimin: grupe-grupe apo në turma, që do të thotë se 
xhehenemlitë do të sillen aty të përbuzur dhe të nënçmuar; 
idhujtarët me të ngjashmit me ta, tiranët dhe mohuesit me të 
ngjashmit me ta etj.. 

Sapo të kenë arritur te dyert e Xhehenemit, dyert e tij do 
të hapen menjëherë para tyre, sikur Xhehenemit nuk i pritet 
t’i gllabërojë këtë njerëz të prishur e t’i përpijë me flakët e tij 
përcëlluese, për t’i ndëshkuar. Kjo është një prej pamjeve më 
të shëmtuara të gjendjes së mohuesve të Njëshmërisë, duke u 
sjellë zvarrë për t’u hedhur në greminat e Xhehenemit. Rojat 



Sabri BAJGORA 
BANORËT E ZJARRIT DHE BANORËT E XHENETIT ... 27

e ashpra të Xhehenemit, do t’i pyesin këta njerëz të prishur: 
vallë, a nuk ju erdhën juve të dërguar nga Zoti Juaj, që t’ju 
lexonin Shpalljet hyjnore dhe t’ju tërhiqnin vërejtjen për ta-
kimin dhe ballafaqimin tuaj me këtë ditë të tmerrshme?! Kjo 
është pyetje qortuese, që nxjerr në pah faktin se ata nuk mo-
huan nga padija, por nga arroganca dhe neglizhenca me vetë-
dije të plotë. Ata, të turpëruar, do të përgjigjen: Po, është e 
vërtetë se na erdhën të dërguar nga Zoti, por ne i përgënje-
shtruam dhe zgjodhëm kënaqësitë e përkohshme të dynjasë, 
duke harruar se një ditë do të dalim para Krijuesit.  

Vetëm tash e kuptojnë se shejtani i mallkuar u kishte vë-
në perde para syve që të mos e shihnin të vërtetën, prandaj e 
pasuan atë të mallkuar, duke e humbur përjetësisht Ahiretin. 
Tash e pranojnë botërisht fajësinë, se kishin qenë në lajthitje 
dhe humbje të qartë, por është tepër vonë për pendim, sepse 
perdja e kësaj dynjaje ka rënë dhe ata gjenden në një botë 
dhe në një dimension krejtësisht tjetër, atë të botës së përher-
shme të Ahiretit. Fjalët e tyre të fundit, siç i përshkruan ajeti 
kuranor, janë pranim i fajësisë, duke qenë të vetëdijshëm se 
vendimi i Allahut për ndëshkimin e tyre, tashmë me plot të 
drejtë, do bëhet realitet dhe do të zbatohet. 

Në lidhje me këtë pamje, se si banorët e Xhehenemit do 
të sillen para dyerve të skëterrës, flasin edhe shumë ajete të 
tjera kuranore të shpërndara nëpër sure të ndryshme, e ne 
këtu, sa për ilustrim, do t’i sjellim vetëm disa të tilla: 

“Ditën kur me rrëmbim shtyhen në zjarrin e Xhehe-
nemit.” - (Et Tur, 13); 
“Në Ditën e Kiametit, Ne i tubojmë ata duke i tërhequr 
rrëshqanas me fytyra përdhe, të verbër, memecë dhe të 
shurdhët. Vendi ti tyre është Xhehenemi, dhe sa herë 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 28 

që të pushojë flaka Ne u shtojmë atyre flakën e zja-
rrit.” - (El Isra’ë, 97); 
“Kur (mohuesve) t’u vihen vargoj në qafë dhe të sillen 
me zinxhirë, në ujë të valë e pastaj të digjen në zjarr.” 
- (Gafir, 71-72); dhe 
“Sa herë që hidhet në të ndonjë turmë, roja i pyet: “A 
nuk ju pati ardhur juve ndonjë pejgamber (qortues)? 
Ata thonë: Po, na erdhi pejgamberi, por ne e përgë-
njeshtruam dhe ne u thamë: Allahu nuk shpalli asgjë, 
e ju nuk jeni tjetër vetëm së në një humbje të madhe! 
Dhe thonë: Sikur të kishim dëgjuar dhe pasur mend, 
ne nuk do të ishim ndër banuesit e zjarrit. Pra, i pra-
nojnë mëkatet e veta; banuesit e zjarrit qofshin larg 
mëshirës” (El Mulk, 6-11). 
 
72. U thuhet: “Hyni në dyert e Xhehenemit, aty do të 

jeni përgjithmonë. Eh, sa vendbanim i shëmtuar 
që është ai për kryeneçët (arrogantët)! 

Pas pranimit të fajësisë së tyre, banorëve të Xhehenemit 
do t’u hapen portat e ferrit, nëpër të cilat do të hyjnë për të 
përjetuar ndëshkim pas ndëshkimi, për paudhësitë dhe ligë-
sitë e tyre. Për ta, nuk ka më shpresë, sepse në Xhehenem, do 
të jenë vetëm ata që e mohuan Allahun, që i përgënjeshtruan 
të dërguarit e Tij, që e mohuan ringjalljen dhe Ditën e Gjyki-
mit. Ata kurrë më nuk do t’i përfshijë mëshira e Allahut dhe 
Allahu nuk i shikon më ata me Syrin e mëshirës së Tij. Ata 
do të dergjen dhe do të digjen në flakërimat e zjarrit, duke 
përjetuar ndëshkime të rënda nga të cilat do të dëshironin të 
vdisnin njëherë e përgjithmonë, por jo... Më nuk ka vdekje, 



Sabri BAJGORA 
BANORËT E ZJARRIT DHE BANORËT E XHENETIT ... 29

por vetëm përjetim të ndëshkimeve me të gjitha shqisat dhe 
gjymtyrët e tyre.  

Xheneti - vendbanimi i njerëzve 

të mirë dhe të devotshëm 

73. “Kurse ata që ishin të devotshëm ndaj Zotit të 
tyre, (me nderime) do të sillen te Xheneti grupe-
grupe, e kur arrijnë aty, dyert e tij i gjejnë të ha-
pura dhe rojat e tij u thonë: “Selamun alejkum” 
- “Paqja qoftë mbi ju”, Ju keni qenë (njerëz) të 
mirë, andaj hyni në të. Aty do të jeni përgjith-
monë!” 

Tash jemi në një pamje krejtësisht tjetër nga ajo e bano-
rëve të Skëterrës. Jemi në shoqëri të banorëve të Xhenetit, të 
cilët, të rrethuar nga engjëjt e mëshirës, me nderimet më të 
larta do të sillen deri te dyert e Xhenetit, parajsës së premtuar 
për besimtarët, të devotshmit, të ruajturit nga mëkatet, të sin-
qertët në besim, të ndershmit, dijetarët, dëshmorët dhe pej-
gamberët që Allahu i dërgoi mëshirë dhe udhëzim për popujt 
e ndryshëm në këtë Tokë. 

Të njëjtat fjalë, të njëjtat shprehje për sjelljen e besimta-
rëve grupe-grupe te dyert e Xhenetit: “sika” dhe “zumera”, 
janë përdorur edhe në këtë ajet, por tashmë në konotacion 
krejtësisht tjetër. Këta do të jenë njerëzit më fatlumë, të cilët 
do të shkrihen në kënaqësinë e pamjeve madhështore teksa 
ecin të respektuar, me dinjitetin e besimtarëve të papërkulur 
nga sfidat dhe joshjet e kësaj bote. Këta do të jenë të rrethuar 
nga engjëjt e Xhenetit, e para tyre shohin vetëm dritë dhe ve-
zullima që të mahnitin dhe ta lumturojnë tërë qenien. Dhe, 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 30 

kur të kenë arritur te dyert e Xhenetit, do t’i gjejnë ato të ha-
pura, sepse Xheneti është përmalluar për banorët e tij, që sa 
më shpejtë të hyjnë në të e t’i shijojnë kënaqësitë e të Madhit 
Zot. Aty i pret i Dërguari më madhështor, i cili u dërgua më-
shirë për krejt botët, Muhamedi a.s., të cilit në shenjë nderimi 
i janë hapur të gjitha dyert e Xhenetit, tetë sosh, që ta fusë 
nëpër to ymetin e tij të dashur.  

Nga hadithet e të Dërguarit të Allahut, mësojmë se njeriut 
të parë të cilit do t’i lejohet ndërmjetësimi-shefati në Ditën e 
Gjykimit, do të jetë i Dërguari ynë, Muhamedi a.s., i cili po 
ashtu do të jetë i pari të cilit do t’i hapen dyert e Xhenetit, për 
ta futur në të ymetin e tij, e pas nesh, do të hyjnë në të ymetet 
e pejgamberëve të tjerë, që i besuan Allahut dhe Ditës së 
Gjykimit. 

Rojat (engjëjt) e Xhenetit, i presin ata me mirëseardhje 
dhe me fjalët e paqes dhe të dashurisë “Selamun alejkum” - 
“Paqja qoftë mbi ju”, Ju keni qenë (njerëz) të mirë, andaj hy-
ni në të. Aty do të jeni përgjithmonë”, që nënkupton se ata 
tash janë me një krijim krejtësisht tjetër fizik. Më nuk do të 
vdesin, as nuk do të sëmuren, dhe as nuk do të ndiejnë as 
dhimbje, por tash e tutje, përjetësisht, do t’i shijojnë kënaqë-
sitë dhe shpërblimet e Allahut të Gjithëmëshirshëm. Vetë 
shprehja “Selamun alejkum” shpreh më së miri ndjesinë e 
paqes së tyre shpirtërore dhe fizike si banorë të Xhenetit, 
qysh në hyrje të tij. Engjëjt do t’i përgëzojnë me fjalët më të 
bukura se ju ishit vepërmirë, fjalëmirë dhe prej atyre që nuk 
e përlyen për asnjë çast, besimin e pastër në Zotin, me shiblat 
e shirkut dhe të hipokrizisë, andaj hyni në këtë Xhenet të pre-
mtuar nga i Madhërishmi, si shpërblim për durimin dhe mi-
rësitë tuaja në jetën e dynjasë. Në të do të jeni përjetësisht 



Sabri BAJGORA 
BANORËT E ZJARRIT DHE BANORËT E XHENETIT ... 31

dhe amshueshëm. Një përgëzim i tillë nga engjëjt u pati ar-
dhur këtyre fatlumëve, edhe në çastet e vdekjes së tyre, kur i 
Madhërishmi thotë: “S’ka dyshim se atyre që thonë: “Zoti ynë 
është Allahu”, dhe pastaj qëndrojnë të palëkundur në këtë, do 
t’u zbresin engjëjt (në prag të vdekjes e do t’u thonë): “Mos u 
frikësoni, e as mos u pikëlloni, por gëzojuni Xhenetit që ju 
është premtuar. Ne jemi miqtë (mbrojtësit) tuaj, si në jetën e 
kësaj bote, ashtu edhe në botën tjetër, Atje do të keni çfarë t’ju 
dëshirojnë shpirtrat (zemrat) dhe gjithçka që kërkoni. Kjo 
është dhuratë nga Ai që është Falës dhe Mëshirëplotë!” - 
(Fussilet, 30-32). 

 
74. Ata (të Xhenetit) thonë: “Falënderuar qoftë 

Allahu, që e përmbushi premtimin e Vet për ne, 
dhe na bëri trashëgimtarë të tokës së Xhenetit, 
që të vendosemi në të, aty ku të duam! Sa i mre-
kullueshëm është shpërblimi i atyre që bënë 
punë të mira”.  

Pas këtij përgëzimi, për përjetësi në Xhenet, banorët e 
Xhenetit, të lumtur dhe të mbushur plot gëzim, do ta lavdëro-
jnë dhe falënderojnë Allahun Fuqiplotë, i Cili e mbajti prem-
timin e Vet ndaj tyre, duke i bërë trashëgimtarë të tokës së 
Xhenetit, për të shijuar kënaqësi pas kënaqësie, në çdo cep të 
tij, kënaqësi të cilat kurrë as nuk i kishin imagjinuar ndonjë-
herë në jetën e kësaj bote, sepse Xheneti është një dimension 
krejtësisht tjetër nga ai i jetës në këtë dynja. Begatitë e Xhe-
netit nuk shterojnë kurrë, sepse shpërblimi nga i Madhërish-
mi është i përjetshëm. I Madhërishmi në një hadith kudsij, të 
cilin e përcjell i Dërguari a.s. nga Zoti Fuqiplotë ka thënë: 
“Kam përgatitur për robërit e mi të mirë, gjëra që syri kurrë 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 32 

nuk i ka parë, veshi kurrë nuk i ka dëgjuar dhe gjëra që as në 
mendje nuk i ka vajtur kujt.” 

Përjetimi i kënaqësive dhe begative të Xhenetit është për-
mbushja e premtimit nga ana e Mëshirëplotit, të Cilit besim-
tarët në këtë botë, vazhdimisht i qenë lutur me fjalët: “O Zoti 
Ynë! Na e jep shpërblimin që na ke premtuar nëpërmjet të 
dërguarve Tu dhe mos na poshtëro në Ditën e Kiametit! Se Ti, 
me të vërtetë, nuk e shkel premtimin e dhënë!” - (Ali Imran, 
194). 

Besimtarët, vetëm tash do t’i shijojnë frytet e punëve të 
tyre të mira në këtë botë. Vuajtjet dhe sakrificat e tyre, që i 
shoqëruan në shtegtimin e tyre në këtë botë, tashmë po shpa-
guhen, sepse më nuk ka dhimbje, nuk ka ndarje, nuk ka lot e 
as vuajtje, por vetëm shkrirje në begatitë e paimagjinueshme 
të Xhenetit. Pallatet e tyre të stolisura me ar, argjend dhe me 
gurë të tjerë të çmuar, kopshtet përrallore dhe lumenjtë që 
rrjedhin poshtë tyre, tashmë janë prona të tyre, si dhuratë dhe 
shpërblim nga Krijuesi i Gjithëmëshirshëm, sepse imani, ze-
mrat dhe veprat e tyre në dynja ishin vetëm për hir të 
Allahut. 

 
75. E do t’i shohësh engjëjt të tubuar rreth Arshit, 

duke e madhëruar me falënderim Zotin e tyre. 
Mes tyre (robërve) do të gjykohet me drejtësi dhe 
(nga të gjithë) do të thuhet: “Falënderimi qoftë 
për Allahun, Zotin e botëve!” 

Ajeti përmbyllës i sures Ez Zumer, flet për pamjet ma-
dhështore të Xhenetit, në të cilin përshkrim spikasin engjëjt 
fisnikë, të cilët do ta rrethojnë Arshin e të Madhërishmit me 
tesbih, madhërim dhe falënderim ndaj Tij, e këtyre madhëri-



Sabri BAJGORA 
BANORËT E ZJARRIT DHE BANORËT E XHENETIT ... 33

meve, lavdërimeve dhe falënderimeve do t’u bashkëngjiten 
edhe banorët e Xhenetit, të cilët pas përfundimit të llogarisë 
së tyre, dhe pasi të kenë hyrë në Xhenet, nga lumturia që do 
ta ndjejnë, do të thonë njëzëri: “Falënderimi qoftë për 
Allahun, Zotin e botëve!, i Cili përmbushi premtimin e Vet 
dhe ma dhuroi begatitë dhe mirësitë e amshueshme të Xhe-
netit. 

 
Porositë e këtyre ajeteve: 
- Dita e Gjykimit është e sigurt, dhe njerëzit në këtë Ditë 

do të ndahen në dy grupe: mohuesit, idhujtarët dhe të 
ngjashmit me ta, të cilët do të jenë banorë të Xhehene-
mit, kurse besimtarët dhe vepërmirët do të jenë banorë 
të Xhenetit. 

- Jobesimtarët, tiranët dhe mohuesit, do të tërhiqen zva-
rrë drejt Xhehenemit, të përbuzur dhe të nënçmuar, të 
lidhur këmbë e duar me vargoj të zjarrit, dhe pastaj do 
të hidhen në Zjarr, në të cilin do të përjetojnë dënim pas 
dënimi, pafundësisht. 

- Mendjemadhësia, arroganca dhe refuzimi i së vërtetës 
çojnë në humbje të pashmangshme dhe në shkatërrim të 
përhershëm. 

- Në anën tjetër, besimtarët e sinqertë të Njëshmërisë, do 
të përcillen grupe-grupe deri te Xheneti, e tetë dyert e 
Xhenetit do t’i gjejnë të hapura, për t’i mirëpritur të gji-
thë ata vepërmirë, me zemra të pastra, si shpërblim nga 
ana e Mëshirëplotit. 

- Përshëndetja e parë e engjëjve ndaj banorëve të Xhene-
tit do të jetë fjala “Selamun alejkum”, për t’ua bërë të 
ditur këtyre zemërbardhëve, se tashmë jeni të shpëtuar 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 34 

nga çdo mangësi, sëmundje a vuajtje, sepse tash nuk ka 
më as vdekje, por përjetësi e pafundme në Xhenet, si 
dhuratë nga Zoti Bujar e Mëshirëplotë. 

- Frika nga Zoti (devotshmëria) dhe veprat e mira janë 
çelësi për shpëtimin e përjetshëm. 

- Besimtarët e vërtetë e falënderojnë Zotin - Krijuesin e 
tyre për çdo mirësi e sukses, e kurrsesi veten, sepse pa 
ndihmën e Allahut, nuk mund të arrihet asgjë.  



Dr. Ajni SINANI 

KARAKTERISTIKAT KRYESORE 

TË SË DREJTËS ISLAME 

E drejta islame filloi me hazreti Ademin a.s., ndërsa me 
hazreti Muhamedin a.s. u përmbyll dhe u dha në një formë 
gjithëpërfshirëse, të plotë dhe të përkryer. Në kohën ndërmjet 
h. Ademit a.s. dhe h. Muhamedit a.s. pati ndryshime të cak-
tuara në këtë të drejtë, mirëpo parimet dhe vlerat themelore 
dhe bazike mbeten të pandryshuara.  

Islami është mënyrë komplete e jetës. Ai urdhëron jo ve-
tëm besimin, por edhe rregullat shoqërore të sjelljes. Krahas 
kësaj, ai kujdeset për praktikimin dhe funksionin e ligjit të 
vet.1  

Njeriu është njësi e trupit dhe e shpirtit. Zhvillimi jo i 
barabartë i këtyre dy elementeve çon drejt çrregullimit të 
ekuilibrit, pasojat e të cilit mund të jenë katastrofale për qy-
tetërimin. E drejta islame vuri theksin në korrektivitetin e të 
drejtave dhe të obligimeve, jo vetëm në marrëdhëniet ndër-
mjet njerëzve, por edhe në marrëdhëniet e njeriut me Kriju-
esin e tij. Kur flitet ekskluzivisht për “të drejtat e njeriut”, 
duhen theksuar njëkohësisht edhe detyrat dhe obligimet e tij, 

                                                 
1 Dr. Muhamed Hamidullah, Hyrje në Islam, Tiranë 1993, f. 109.  



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 36 

përndryshe ai mund të shndërrohet në një egërsi, ose në një 
ujk.2 

Qëllimi i ligjit islam është sendërtimi i dobisë njerëzore 
dhe ruajtja e interesave të përgjithshme të tyre. Sipas dijetarit 
Muhamed et Tahir b. Ashuri, “objektivat e ligjit islam janë 
kuptimet dhe synimet e urta nga ana e Ligjvënësit, që mund 
të dallohen në shumicën e situatave në të cilat ligji vihet në 
zbatim, apo në të tëra ato, të tilla që nuk mund të shihen apo 
të zbatohen ekskluzivisht për një lloj të veçantë dispozite...”3  

Dr. Ahmed er Rejsuni përfundon se objektivat e përgjith-
shme të ligjit islam të përmendura nga Ibën Ashuri janë: ru-
ajtja e rendit, arritja e dobisë dhe parandalimi i dëmit apo i 
prishjes, vendosja e barazisë ndërmjet njerëzve, duke e bërë 
ligjin të jetë i nderuar, i zbatuar dhe i efektshëm, dhe duke i 
dhënë mundësi ymetit të bëhet i fuqishëm, i respektuar dhe 
me vetëbesim.4  

Kurse autori Alal el Fasi, pas vështrimit të një numri aje-
tesh kuranore, që vënë në dukje objektivat e ligjit hyjnor, ka 
thënë: “Këto ajete e bëjnë plotësisht të qartë në tërësinë e ty-
re se, qëllimi për të cilin u dërguan pejgamberët, dhe për të 
cilin u shpallën ligjet hyjnore, është t’i drejtojë krijesat nje-
rëzore në atë që do të sigurojë mirëqenien dhe virtytshmërinë 
e tyre dhe t’ua mundësojë atyre t’i përmbushin përgjegjësitë 
që u janë përcaktuar.”5 

                                                 
2 Po aty, f. 140.  
3 Ahmed er Rejsuni, “Objektivat e ligjit islam, teoria e imam Shatibiut 

mbi Sheriatin”, Logos-A, Shkup, Prishtinë, Tiranë, 2015, f. 26.  
4 Po aty, f. 26. 
5 Po aty, f. 28. 



Dr. Ajni SINANI 
KARAKTERISTIKAT KRYESORE TË SË DREJTËS ISLAME 37

Karakteristikat themelore të së drejtës së Sheriatit janë: 
shenjtëria (sakraliteti), përsosmëria dhe universaliteti.  

Shenjtëria (sakraliteti) e së drejtës sheriatike pasqyrohet 
në burimet e saj dhe në sanksionimin e saj. E drejta sheriati-
ke ka origjinë hyjnore, ngaqë Zoti i ka dhënë në Kuran pari-
met bazë mbi të cilat do të ndërtohet shoqëria e re, më e mirë 
dhe më e moralshme. Ai e ka garantuar këtë rend juridik me 
sanksionim të dyfishtë: dënimin në këtë botë dhe dënimin në 
botën e ardhshme. Nga kjo arrihet deri në përfundimin se në 
Islam, në mes fesë dhe së drejtës, ka një ligjshmëri të ngu-
shtë.6  

Përsosmëria e së drejtës sheriatike buron nga origjina e 
saj hyjnore. Në këtë sistem juridik mund të gjenden dhe të 
nxirren zgjidhje për të gjitha mosmarrëveshjet që ndodhin në 
shoqëri. Gjykatësit janë të detyruar ta gjykojnë çdo mosma-
rrëveshje që iu sillet për zgjidhje.7 

Universaliteti i së drejtës sheriatike buron nga fakti se 
mësimi islam nuk kufizohet në popuj të veçantë dhe në kohë 
të caktuar, porse është shpallur dhe ka të bëjë me mbarë nje-
rëzimin dhe për të gjitha kohët. Zbatimi i kësaj të drejte nuk 
mund të kufizohet as sipas kohës, as sipas vendit dhe as sipas 
lëndës. E drejta islame, si e drejtë fetare, mund të zbatohet 
vetëm për myslimanët, ajo nuk mund të ndryshojë dhe nuk i 
nënshtrohet evolucionit.8 

                                                 
6 Dr. Mehmed Begoviq, “E drejta martesore sheriatike, me një ndërhyrje të 

shkurtër në studimin e së drejtës sheriatike”, Alsar, Tiranë, 2020, f. 30. 
7 Po aty, f. 30. 
8 Po aty, f. 31.  



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 38 

Dallimi ndërmjet të drejtës islame 

dhe të drejtës njerëzore 

E drejta islame bazohet në shpalljen e Zotit, kurse të drej-
tat njerëzore janë të rrënjosura në jetën dhe vetëdijen njerë-
zore. Juristi mysliman, Mevlana Emin Ahsan Islahi, i rendit 
ndryshimet ndërmjet këtyre dy të drejtave.9  

E para, sipas së cilës dallohet Sheriati nga të gjitha ligjet 
njerëzore, është se ai është hyjnor. Kur e themi këtë, atëherë 
ne kuptojmë dy gjëra: origjinën hyjnore dhe qëllimin hyjnor 
të tij.  

Prejardhjen hyjnore e kuptojmë duke pasur parasysh se 
dispozitat dhe parimet e Sheriatit nuk janë rezultate njerëzo-
re, që u nënshtrohen mangësisë dhe pafuqisë; faktorëve ndi-
kues të kohës dhe të mjedisit; situatës dhe kulturës, pastaj 
ndikimeve të trashëgimisë, të temperamentit, të pasionit dhe 
të ndjeshmërisë. Përkundrazi, Ligjvënës në këtë rast është Ai 
që krijon, Ai të Cilit i nënshtrohet çdo gjë në univers. Është 
Ai që i krijoi njerëzit dhe e di saktësisht se ç’është më e 
dobishme dhe parësore për ta, se çfarë është me vlerë për ta 
dhe se çfarë u bënë mirë atyre:10 “Po si nuk e di Ai që ka kri-
juar, kur dihet se Ai depërton në thellësi të sekreteve dhe i 
njeh hollësitë?!” (El Mulk, 14). 

Qëllimi hyjnor i të gjitha këtyre normave ligjore është 
sendërtimi i mirësisë në jetën njerëzore. Dispozitat e këtij 

                                                 
9 Shih: Šerijat, bilješke uz jedno novo djelo o islamskom pravu, Fikret Ka-

rčić, Islamska misao, viti V, nr. 54, Juni, 1983, Sarajevë, f. 49.  
10 Shih: Jusuf el Kardavi, “Sheriati islam, aktualiteti gjithëkohor dhe gji-

thëhapësinor i tij”, Logos-A, Shkup, Prishtinë, Tiranë, 2013, f. 26.  



Dr. Ajni SINANI 
KARAKTERISTIKAT KRYESORE TË SË DREJTËS ISLAME 39

ligji hyjnor janë rrënjosur në zemrat e myslimanëve dhe 
sekreti se pse ata e respektojnë këtë ligj, se pse veprojnë 
sipas tij dhe i nënshtrohen atij, është se ato janë dispozita të 
Zotit:11 “... E kush gjykon më mirë se Allahu për një popull që 
bindshëm beson?!” (El Maide, 50). 

1. Statusi ligjor i të drejtës njerëzore varet nga fakti nëse 
ajo gëzon sanksionimin e shoqërisë njerëzore të orga-
nizuar, apo jo. Nëse e drejta njerëzore nuk ka sanksio-
nim e shoqërisë, një tërësi e tillë normash nuk e gëzon 
statusin e ligjit. Ndërkaq, statusi ligjor i të drejtës isla-
me nuk varet nga ky faktor. Sheriati është Ligji që 
vjen nga Zoti. Dhe nëse disa pjesë të shoqërisë njerë-
zore nuk e zbatojnë atë, me këtë, ata nuk e dëmtojnë 
statusin e së drejtës islame, por i sjellin dëm vetes së 
tyre. Zoti, në Kuranin fisnik, thotë: “Që ithtarët e In-
xhilit të gjykojnë sipas asaj që Allahu e zbriti në të. E 
kush nuk gjykon sipas asaj që Allahu e zbriti, të tillët 
janë mëkatarë.” (El Maide, 47). 

2. E drejta njerëzore nuk është e lidhur me fenë dhe nuk 
ka ndonjë karakteristikë të shenjtërisë. Ndërsa e drejta 
islame është pjesë themelore e besimit të çdo mysli-
mani dhe konsiderohet e shenjtë. Myslimani e di se 
Sheriati vjen nga Allahu i Lartësuar dhe se kënaqësia 
e Tij nuk mund të arrihet pa zbatimin e Ligjit të Tij. 

3. Roli i së drejtës njerëzore është i vendosur në mënyrë 
negative: ajo duhet ta parandalojë agresionin dhe tira-
ninë e njeriut mbi njeriun. Qëllimi i së drejtës islame 

                                                 
11 Po aty, f. 26- 28. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 40 

është ta udhëheqë dhe ta ndriçojë jetën e njeriut. Pra-
ndaj, ajo përmban forma të respektit për Zotin dhe 
norma të nevojshme për të arritur pastrimin njerëzor. 

4. E drejta njerëzore e ka burimin në zakonet dhe kon-
ventat shoqërore. Nuk ka lidhje ndërmjet të kaluarës 
dhe të ardhmes. Ndryshe nga kjo, e drejta islame ba-
zohet në shpalljen e Zotit dhe universalitetin e natyrës 
njerëzore. Zakonet dhe konventat luajnë një rol të ku-
fizuar, kurse marrëdhëniet ndërmjet të kaluarës dhe të 
tashmes janë të ruajtura.12 

Shpeshherë Sheriatit i jepet një kuptim i ngushtë, kështu 
që ai reduktohet në ato dispozita, që rregullojnë marrëdhëniet 
në bashkësinë islame dhe shtrihen në veprat dhe veprimet e 
njerëzve, e jo edhe në anën shpirtërore dhe besimin e tyre. 
Pra, Sheriati nënkupton tërë sistemin ligjor, që është vendo-
sur me besimin islam.13 

M. Islahi e ekspozon natyrën e ndryshimeve në struktu-
rën e së drejtës islame. E drejta njerëzore ndryshon krahas 
me ndryshimet shoqërore. Nga ana tjetër, e drejta islame nuk 
i nënshtrohet tërësisht ndryshimeve të rrethanave sociale. Në 
Islam, ndryshimet shoqërore i nënshtrohen të drejtës, edhe 
pse ka elemente të së drejtës, që ndryshojnë me ndryshimin e 
vendit dhe kohës. Kjo natyrë unike e bën të drejtën islame 

                                                 
12 Shih: Šerijat, bilješke uz jedno novo djelo o islamskom pravu, vep. cit., 

f. 49. 
13 Shih: Parathënien e librit H. Muradbegović, Tumač šerijatskih propisa, 

sipas Džemalutin Latić dhe Seid Smajkić, Šerijat i njegov današnji 
značaj za Bošnjake, Glasnik Rijaseta Islamske zajednice u Bosni i Her-
cegovini, nr. 1-2, Januar-februar, 1997, Sarajevë, f. 50.  



Dr. Ajni SINANI 
KARAKTERISTIKAT KRYESORE TË SË DREJTËS ISLAME 41

njëkohësisht statike dhe dinamike, konservatore dhe progre-
sive. Ajo inkurajon përparimin në shoqëri, por në të njëjtën 
kohë vepron si kujdestari i saj.14 

Dallimi ndërmjet të drejtës islame 

dhe asaj romake 

Dijetari i shquar Muhamed ebu Zehre, shkruan se, është e 
çuditshme që disa njerëz të painformuar dhe injorantë ndaj të 
vërtetës tentojnë ta ndërlidhin të drejtën islame me të drejtën 
romake. Mirëpo, këto tentativa janë të pasuksesshme, duke 
marrë parasysh faktin se e drejta romake rrjedh nga kultura 
pagane, ndërsa e drejta islame buron nga Kurani fisnik dhe 
Suneti i Pejgamberit a.s..15 

Ekspertët e së drejtës, kur krahasojnë Sheriatin dhe të 
drejtën romake, nxjerrin në pah se Sheriati nuk ka ndjekur 
rrugën drejt së cilës ka ecur e drejta romake. E drejta romake 
“ka filluar me traditat dhe është zhvilluar dhe ka përparuar 
me anë të proceseve dhe veprimit procedural”. E drejta isla-
me, ndërkaq, ka filluar si Libër dhe Shpallje e dorëzuar nga 
Zoti, ndërkohë është zhvilluar dhe ka përparuar me anë të 
analogjisë logjike dhe rregullave objektive.16 

Profesori J. N. Anderson, thekson se veçoria kryesore e 
së drejtës islame, në raport me të drejtën evropiane, është se 
në esencë, e drejta islame ka karakter fetar. Ndërkaq, e drejta 

                                                 
14 Shih: Šerijat, bilješke uz jedno novo djelo o islamskom pravu, vep. cit., 

f. 49. 
15 Muhammed Ebu Zehra, “Marrëdhëniet ndërkombëtare në Islam”, 

Shkup, Furkan ISM, 2013, f. 16. 
16 Jusuf el Kardavi, vep. cit., f. 132.  



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 42 

romake, në traditat e së cilës bazohet e drejta evropiane, pa-
raqet të drejtën e testamentuar nga njeriu njeriut. Prandaj, e 
drejta evropiane mund të ndryshohet nëse e kërkojnë rretha-
nat, njashtu sikurse edhe është formuluar.17 

E drejta te romakët është shprehje e vullnetit të njeriut, 
ndërsa e drejta islame bazohet në vullnetin e Zotit, që i është 
shpallur Pejgamberit a.s.. Madje, dallimi thelbësor midis sis-
temit juridik islam dhe atij romak është fakti se bazë e fikhut 
është besimi në Zotin Një dhe të Vetëm, ndërsa e drejta ro-
make ka për bazë besimin politeist. Nga kjo bazë e ndrysh-
me, mugullojnë dhe degëzohen dallimet në çështjet e shumta 
midis këtyre dy sistemeve.18 

Pra, ekzistojnë dallime thelbësore midis të drejtës islame 
dhe asaj romake. Për sa i përket kuptimit të së drejtës: roma-
kët e quajnë të drejtën e tyre ius, që do të thotë “e drejtë”, 
ndërsa myslimanët e quajnë të drejtën e tyre fikh, që do të 
thotë “njohuri, kuptim” (të njohurit për të drejtat dhe obligi-
met e një personi - siç e ka definuar Imam Ebu Hanife). Në 
paraqitjen e dispozitave praktike në koleksionet juridike, ro-
makët i ndajnë librat e tyre në tri pjesë: persona, gjëra dhe 
padi, ndërkohë që avokatët myslimanë i ndajnë veprat e tyre 
në kapitujt e ibadetit (adhurime), muamelat (marrëdhënie 
pronësore) dhe ukubat (dënime).19 

                                                 
17 Fikret Karciq, “Histori e së drejtës së Sheriatit”, Prizren, 1994, f. 11. 
18 Muhamed Hamidullah, “Ndikimi i të drejtës romake mbi fikhun”, sipas 

Fikret Karciq, “Studime për të drejtën e sheriatit dhe institucionet”, 
Logos-A, Shkup, Prishtinë, Tiranë, 2015, f. 360.  

19 Shih: Muhamed Hamidullah, “Ndikimi i të drejtës romake mbi fikhun”, 
sipas: Fikret Karciq, “Studime për të drejtën e Sheriatit dhe institucio-
net”, Logos-A Shkup, Prishtinë, Tiranë, 2015, f. 361.  



Dr. Ajni SINANI 
KARAKTERISTIKAT KRYESORE TË SË DREJTËS ISLAME 43

Dispozitat të cilat përcaktohen me emrin “e drejta roma-
ke” nuk janë vetëm me prejardhje romake. Autori anglez Po-
st, në hyrje të veprës Institucionet e Gajit (f. 24-25) ka thënë: 
“E drejta romake do të ishte në thjeshtësi edhe më e pazhvi-
lluar, sikur të mos vinte në kontakt me viset lindore.” (Po 
aty, f. 15.) E drejta romake ka pasur ndikim nga Afrika Veri-
ore, Siria dhe Azia e Vogël. Shkencëtari Collinet dhe të tje-
rët, pas verifikimit të zellshëm, erdhën në përfundim se e 
drejta e cila quhet romake, në fakt, ka qenë nën ndikimin e 
vendeve lindore. Përveç kësaj edhe Gaji, juristi më i madh 
romak, ka qenë me prejardhje nga Lindja – Azia e Vogël.20 

Njëri nga dijetarët më të mëdhenj të shekullit XX, Muha-
med Hamidullah, lidhur me mundësinë e ndikimit të së drej-
tës romake mbi fikhun, ka thënë: “Nuk ka kurrfarë kujtese 
për ekzistimin e njohësve të së drejtës romake në mesin e ba-
shkëkohësve apo shokëve të Pejgamberit a.s.. Në bazë të kë-
saj, thënë më së buti, e refuzojmë pohimin se një pjesë e 
fikhut, e nxjerrë nga Kurani dhe Hadithi, ka pësuar çfarëdo 
lloj ndikimi nga e drejta romake.”21 

Fikhu dhe kanuni 

Fikhu është e drejtë fetare (sakrale), kurse kanuni është 
drejtë e përbotshme (sekulare). Fikhu ka karakter të shenjtë, 
ngaqë bazohet në burimet hyjnore: Kuran dhe Sunet, dhe 
prandaj konsiderohet e drejtë e pacenueshme dhe e pazëve-
ndësueshme. Kanuneve që janë e drejtë sekulare, nuk u pra-
                                                 
20 Po aty, f. 359.  
21 Po aty, f. 351.  



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 44 

nohet ky status. Kanunet i nxjerrin sundimtarët myslimanë që 
mund t’i ndryshojnë sipas rrethanave dhe nevojave të sho-
qërisë. E drejta fetare ka karakter universal dhe duhet zbatuar 
në mbarë botën myslimane, ndërsa kanunet kanë karakter 
lokal dhe zbatohen vetëm në territorin e shtetit që i nxjerr 
ato.22 Kanunet nuk duhet të jenë në kundërshtim me fikhun. 

E drejta që mund të gjendet në veprat klasike nga sfera e 
fikhut, që në dekadat e mëparshme është zhvilluan pa ndër-
hyrjen e shtetit, është quajtur e drejtë e sheriatit, kurse ajo që 
është formuar me urdhrat e sulltanit dhe të fermanëve, është 
emëruar e drejta zakonore. Kështu që, e drejta osmane, në 
bazë përbëhet nga Sheriati dhe zakonet. E drejta zakonore 
është zhvilluar gjatë kohës krahas me të drejtën e sheriatit.23 

Për dallim nga e drejta e sheriatit, që u zhvillua me anë të 
interpretimit juridik të burimeve të Sheriatit, e drejta zakono-
re u formua në një mënyrë krejt ndryshe. Shteti nuk ka pasur 
një rol të madh në zhvillimin e doktrinës të së drejtës sheri-
atike, për dallim nga e drejta zakonore, e njohur si urf osma-
ni, e cila u bë me anë të sjelljes së dekreteve të ndryshme nga 
ana e sulltanëve osmanlinj. Miratimi i ligjeve të bazuara në të 
drejtën zakonore rrjedh nga fakti se e drejta e sheriatit ia njeh 
të drejtën sundimtarit që me anë të sijase sher’ijes t’i rregu-
llojë ato çështje, që nuk janë rregulluar me dispozitat e She-
riatit.24 

                                                 
22 Dr. Mehmed Begoviq, vep. cit., f. 10.  
23 Historija Osmanske države i civilizacije I, përgatiti: Ihsanoglu, E. (Ek-

meledin), Orijentalni institut u Sarajevu, Sarajevo, 2004, f. 516. 
24 Husein Kazanović, Dvije kodifikacije šerijatskog porodičnog prava, El 

Kalem, Sarajevo, 2012/1433, f. 55. 



Dr. Ajni SINANI 
KARAKTERISTIKAT KRYESORE TË SË DREJTËS ISLAME 45

E drejta zakonore është formuar sipas ligjeve të cilat i so-
llën sulltanët, dhe jo përmes interpretimeve shkencore të 
juristëve. Zakonet që ka sjellë sulltani, në parim, ishin të vle-
fshme aq kohë sa ishte sulltani gjegjës në pushtet. Gjatë sjell-
jes së tyre, janë marrë parasysh traditat, zakonet ekzistuese 
dhe kushtet lokale, veçanërisht në lidhje me të drejtën e tokës 
dhe të taksave. Arsyeja kryesore që sulltani sillte zakone, që 
përmblidheshin përgjithësisht në kanunname, ishte që të pen-
gohej dhënia e pavarur e dënimeve nga ana e ushtarakëve 
dhe e administratorëve të tyre, si dhe vendosja e taksave dhe 
grumbullimi i dënimeve me para, sipas hamendjes vetjake 
dhe sjellje e veprime të ngjashme.25 

Kanunnama (kanunname) është një shprehje që, në për-
dorimin osman, nënkuptonte në përgjithësi urdhrin e sulltan-
it, i cili përmbante dispozita ligjore për një çështje të caktuar. 
Kanunnama i ngjante çdo kanuni normal në kuptimin që ur-
dhri i sulltanit mund t’i jepte asaj forcën e ligjit.26 

Kanunnamet, dekretet e sulltanit, mbulonin fushën e së 
drejtës publike, organizatat dhe administratën shtetërore, sis-
temin tatimor të së drejtës penale dhe hisben. Aktet ligjore që 
përmbanin dispozita për veprimet politike quheshin “sijaset-
name”, kurse ato që rregullonin mbledhjen e taksave, organi-
zimin qeveritar, të drejtat e statusit dhe të ngjashme u quajtën 
kanunname.27 

 
                                                 
25 Historija Osmanske države i civilizacije I, vep. cit., f. 520-521. 
26 Nerkez Smailagić, Leksikon islama, vep. cit., f. 12. 
27 Husein Kazanović, Dvije kodifikacije šerijatskog porodičnog prava, 

vep. cit., f. 55-56. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 46 

 
Përfundimi 

E drejta islame është e pavarur dhe fetare në esencën e 
saj. Ajo është zhvilluar në mënyrë autonome brenda botës is-
lame. Imamët Ebu Hanife, Maliku, Shafiu etj., nuk njihnin 
fare të drejtën romake, ata ndërtuan sistemin e tyre nga buri-
met fetare dhe praktikat e sahabëve. Juristët myslimanë nuk 
kopjuan sistemin romak.  

 
 



Resul REXHEPI 

SHPENZIMI I PASURISË 

PËR QËLLIME BAMIRËSIE 

ُن الصدقة لتطفئ عن إِ": قال رسول الله صلى الله عليه و سلم ُ َ َّ
ِأهلها حر القبور، وإنما يستظل المؤمن يوم القيامة في ظل صدقته ِِّ ِ َ ُ ُّ ِ َّ ِ"  

Pejgamberi a.s., me një rast, ka thënë:  

“Vërtet, sadakaja (bamirësia) shuan për të zotët e saj nxehtësinë 

e varreve dhe se besimtari, në Ditën e Kiametit do të jetë nën 

hijen të cilën do t’ia bëjë sadakaja (bamirësia) e tij.” 

Hyrje 

Feja islame, çështjes së pasurisë dhe të mirave materiale 
në përgjithësi, i ka kushtuar vend meritor, madje atë e ka ko-
nsideruar si një prej begative më të mëdha që i Madhi Zot ia 
ka dhuruar njeriut. Pasuria, pra, nuk është veçse një amanet 
prej Allahut të Gjithëmëshirshëm, por gjithsesi, edhe një 
sprovë për njeriun. Ajo nuk përbën qëllim në vetvete, por 
shërben si mjet për ta arritur kënaqësinë e Zotit dhe për t’i 
ndihmuar krijesat e Tij. Njeriu nuk është zotërues absolut i 
pasurisë që ka, por vetëm një kujdestar i saj për aq kohë sa 
jeton në këtë botë. Prandaj, mënyra se si ai e përdor pasurinë 
e tij është tregues i besimit, moralit dhe ndërgjegjes së tij. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 48 

Pasuria, në fakt, është mjet i fuqishëm dhe varësisht se si 
përdoret, ajo mund të bëhet mirësi e madhe, ose edhe në të 
kundërtën, mund të bëhet shkak i devijimeve dhe padrejtësi-
ve. Prandaj, mënyra më e mirë dhe më fisnike e shfrytëzimit 
të pasurisë është shpenzimi i saj për qëllime bamirësie, sepse 
bamirësia është një nga veprimet më fisnike që një njeri 
mund ta bëjë. Përmes kësaj, njeriu tregon ndjeshmëri, bujari, 
humanizëm dhe përgjegjësi ndaj të tjerëve që kanë aq shumë 
nevojë. Por, a ka vepër më të mirë dhe më të dashur te Zoti 
sesa t’ua lehtësosh vuajtjet dhe t’ua përmirësosh jetën njerëz-
ve në nevojë?! Duhet theksuar se e Drejta Islame – Sheriati, 
këtë aspekt tejet të rëndësishëm social e ka përfshirë në një 
sërë formash të dhënies (shpenzimeve) fetare, të cilat janë: 
zekati, sadakatu’l fitri, kurbani, lëkurat e kurbaneve, fidja, 
kefareti dhe sadakaja. 

Në terminologjinë tonë, të përdorur në kuadër të institu-
cioneve islame, këto zakonisht njihen me emërtimin “dhënie 
fetare”. Këto janë disa forma përmes të cilave myslimanët e 
pasur obligohen të kontribuojnë në zgjidhjen sa më efikase të 
çështjeve social-ekonomike brenda bashkësisë islame. Ato 
përfaqësojnë shprehje të mirëfillta të altruizmit fetar, dhe se-
cila prej tyre përbën një kapitull më vete, që meriton trajtim 
të veçantë. Megjithatë, meqë për to tashmë është shkruar gje-
rësisht në shtypin tonë islam, mund të thuhet se për shumicën 
e besimtarëve tanë këto nuk janë koncepte të panjohura. 

Duhet kuptuar drejt se, parimi themelor i bamirësisë nuk 
qëndron vetëm në aktin e zemërgjerësisë apo në shprehjen e 
bujarisë, por, mbi të gjitha, në vendosmërinë për të jetësuar 
dhe zbatuar normat dhe parimet islame. Këto, përveçse për-



Resul REXHEPI 
SHPENZIMI I PASURISË PËR QËLLIME BAMIRËSIE 49

faqësojnë një detyrim fetar, janë njëherazi edhe shprehje e 
mirësisë dhe përgjegjësisë ndaj shoqërisë. 

Shpenzimi i pasurisë për të ushqyer njerëzit në nevojë, 
për të ndihmuar të sëmurët, për t’i shkolluar fëmijët pa mu-
ndësi, apo për të ndërtuar institucione që i shërbejnë komuni-
tetit, përbën një investim që nuk matet me përfitim material, 
por me vlera njerëzore dhe shpirtërore. 

Në vijim do të trajtojmë shpenzimin e pasurisë në rrugën 
e Allahut (el infāku fī sebīlillāh), si një nga shtyllat më të 
larta të moralit dhe solidaritetit në Islam. 

Çfarë është, në të vërtetë, 

shpenzimi në rrugën e Zotit? 

Kjo sintagmë, e përmendur në shumë vende në Kuranin 
famëlartë, paraqet kuptimin më të gjerë të sadakasë. Ajo nuk 
kufizohet vetëm në dhënien e zakonshme apo në aktet individ-
uale të bamirësisë, por shtrihet përtej tyre, duke synuar bamir-
ësinë gjithëpërfshirëse në shërbim të mbarë bashkësisë islame. 

Pikërisht për këtë arsye, në burimet themelore të Islamit, 
në Kuran dhe Sunet, ky koncept është trajtuar me një emër-
tim të veçantë: shpenzim i pasurisë në rrugën e Zotit. 

Ky lloj shpenzimi përfshin jo vetëm ndihmën materiale 
ndaj individëve në nevojë, në formën e lëmoshës apo mbësh-
tetjes direkte, por edhe kontributin për të mirën e përgjithsh-
me të bashkësisë, veçanërisht për bashkësinë islame, e cila 
përbën rrafshin e parë të përgjegjësisë morale dhe fetare të 
besimtarit. 

Kjo bamirësi ose sakrificë materiale shfaqet përmes shpe-
nzimit të pasurisë në dobi të të tjerëve. Ky shpenzim duhet të 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 50 

ketë natyrë të qëndrueshme dhe të përhershme, gjë që përfsh-
in edhe themelimin e institucioneve me karakter të përhersh-
ëm. Pikërisht kjo qëllimësi dhe qëndrueshmëri përbën thelbin 
e shpenzimit të pasurisë në rrugën e Zotit. 

Mirëpo, që në fillim, duhet theksuar se kjo bamirësi e 
përgjithshme ndaj bashkësisë nuk arrihet vetëm përmes sak-
rificës materiale dhe ngritjes së nivelit ekonomik të saj, edhe 
pse ky është një kusht elementar. Ajo mund të realizohet gji-
thashtu edhe në forma të tjera, sidomos përmes ngritjes së ni-
velit kulturo-arsimor të bashkësisë, për shembull duke 
shkruar dhe lënë pas vete libra dhe punime shkencore, që do 
t’u shërbejnë gjeneratave të ardhshme. 

Megjithatë, kjo lloj veprimtarie në masë të konsideruesh-
me varet, para së gjithash, nga mundësitë materiale të bash-
kësisë. Ky aktivitet shoqëror, pra sakrifikimi për mirëqenien e 
bashkësisë, sipas haditheve të Pejgamberit a.s. mund të kon-
siderohet edhe si “sadakatun xharije” (sadaka e vazhdueshme), 
për të cilën shpërblimi i Allahut shkon jo vetëm sa është gjallë 
individi në këtë botë, por edhe pas kalimit të tij në Ahiret. 

Me një fjalë, sevapet i shkojnë atij aq gjatë sa të vazhdojë 
ajo sadaka të prodhojë frytet e saj. Kjo është vërtetuar në ha-
dithin e Pejgamberit a.s., të transmetuar nga Ebu Hurejreja: 

َعن أبي هريـرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ََ ِ ُ َْ َّ َ َََ َْ ُ ِ َإذا مات الإنسان انـقطع  َ َ َ ْ ُْ َ ِْ َ َ َ ِ
ٍعنه عمله إلا من ثلاثة َِ ََ ْ َِّ ُ ُُ َ َ ِْإلا من صدقة جارية، أو عل: َْ ٍ ٍ ِْ ََ َ ِْ َ َ َ َْم يـنـتـفع به، أو َِّ ِِ ُ َُ َ ْ ٍ
َولد صالح يدعو له َُ ْ َ ٍ ِ ٍَ َ 

Transmeton Ebu Hurejre se Pejgamberi a.s. ka thënë: 
“Kur vdes njeriu, i ndërpriten të gjitha veprat e tij 
(nuk i shkojnë as sevapet, as gjynahet), përveç se në 
tri raste: nëse pas vetes ka lënë sadaka të rrjedhshme 



Resul REXHEPI 
SHPENZIMI I PASURISË PËR QËLLIME BAMIRËSIE 51

(sadakatun xharijetun), ose ndonjë vepër nga e cila 
njerëzit kanë dobi, ose ka lënë pas fëmijë, i cili i lutet 
Allahut dhe bënë dua për prindërit e tij.”1 
Meqë hadithi i sipërpërmendur përfshin një gamë të gjerë 

mënyrash për të cilat besimtari mund të ofrojë kontributin e 
tij, Pejgamberi a.s., e ka shpjeguar konceptin e “sadakasë së 
vazhdueshme” me disa shembuj konkretë, të cilët do t’i 
trajtojmë më poshtë: 

 أجرهن للعبد يجري ٌسبع قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فعن أنس رضي الله عنه قال 
ًعلما َّعلم من : موته بعد قبره في وهو َحفر أو ، Ĕًرا أجرى أو ، ِْ َ 
 ترك أو ، ًمصحفا َّورث أو ، ًمسجدا بنى أو ًنخلا غرس أو ، ًبئرا
 موته بعد له يستغفرً ولدا

Transmetohet nga Enesi se Pejgamberi a.s., ka thënë: 
“Në shtatë raste, sevapet vazhdojnë t’i rrjedhin njeriut edhe 
pas vdekjes së tij, dhe, edhe sa ai është në varrin e tij, dhe 
atë: kush ka mësuar dituri dhe atë e përhapë (nga e cila të 
tjerët kanë dobi), nëse ndërton një çezme, ose hapën një pus 

                                                 
1 Transmeton Muslimi. Me fjalën e Pejgamberit a.s. (sadakatun xharije) 

kuptohen: objektet, parcelë toke, xhamia, ndërtesa, spitale, çezmat, pu-
set, kanalizimet për ujitje ose çfarëdo objekti tjetër që e ka lënë për 
hajrat..., ose institucionet e ndryshme të bamirësisë, veprat e shkruara - 
librat fetar dhe shkencor të dobishëm për shoqërinë. Kështu që, sado që 
të ketë dikush dobi nga ajo vepër bamirësie, atij sevapet i shkojnë deri 
sa ai objekt të jetë aktiv dhe njerëzit të kenë dobi nga ai. Gjithsesi në kë-
të kategori hyjnë edhe dhënia e parave për të ndërtuar objekte bamirësie 
ose për të shtypur libra dhe vepra të tjera të ngjashme. Më gjerësisht: 
Vehbija Hodzic te “Glasnik” i Kryesisë Supreme të Bashkësisë Islame-
Sarajevë, nr. 9-10, f. 453-462, 1970. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 52 

(nga i cili njerëzit pinë ujë), nëse mbjellë pallmë (ose pemë të 
tjera të dobishme anash rrugës për njerëzit), nëse ndërton 
xhami, nëse pas veti lë Mus’haf (ose edhe libër tjetër nga i ci-
li pasardhësit e tij ose njerëzit e tjerë që e lexojnë do të kenë 
dobi), dhe nëse lë fëmijë të edukuar në frymën islame, i cili 
do t’i lutet Zotit për prindërit e tij që Ai t’i falë e t’i mëshi-
rojë.”2 

Nga sa kuptohet nga hadithet e sipërpërmendura, ky lloj i 
aktivitetit fetar, para së gjithash ka të bëjë me ndërtimin e 
objekteve dhe ngritjen e institucioneve me rëndësi të gjerë 
dhe të qëndrueshme dhe gjithsesi të vlefshme për bashkësinë, 
siç janë: 

1. Institucionet sociale: jetimoret, mysafirhanet (bujtja pa 
pagesë e udhëtarëve që i ka zënë nata në rrugë), imare-
tet (kuzhinat ushqimore pa pagesë ose furrat për të var-
fër dhe bonjakë), organizatat dhe entet e ndryshme etj.; 

2. Institucionet arsimore: medresetë dhe shkollat në për-
gjithësi, bibliotekat, shtypshkronjat për shtypjen e lib-
rave shkencore-fetare, gjegjësisht të holla për shtypjen 
e librave me përmbajtje fetare dhe shkencore; 

3. Institucionet fetare: xhamitë, mesxhidet, mejtepet etj.; 
4. Institucionet shëndetësore: spitalet, kopshtet e fëmijëve 

etj.; 
5. Objektet e shfrytëzuara nga shoqëria: çezmat, rrjeti i 

ujësjellësit, puset, kanalet për ujitje, urat, rrugët, pemi-
shtet pranë rrugëve për kalimtarë të rastit dhe të ngja-
shme; 

                                                 
2 Transmeton Bejhekiu. 



Resul REXHEPI 
SHPENZIMI I PASURISË PËR QËLLIME BAMIRËSIE 53

6. Trashëgimlënia e paluajtshmërive (vakëfeve) për mirë-
mbajtjen e objekteve të sipërpërmendura e të ngjash-
me. 

Besimtarët, sipas këshillave dhe porosive të Kuranit, janë 
udhëzuar të sakrifikojnë pasurinë e tyre duke e dhuruar për 
qëllime të dobishme, dhe Kurani thekson se ata që veprojnë 
kësisoj janë besimtarë të vërtetë. Të tillët janë objekt respekti 
dhe nderimi, sepse veprat e tyre sjellin hair-dua për gjenerata 
të tëra në këtë botë, dhe mëshira e të Madhit Zot do t’i 
shoqërojë edhe në jetën tjetër. 

Lum ai që arrin ta fitojë kënaqësinë e Zotit dhe respektin 
e njerëzve për veprat e tij. Të tillët veprojnë, para së gjithash, 
në emër të Allahut dhe për kënaqësinë e Tij, dhe Allahu nuk 
do t’ua mbajë borxh, por do t’i shpërblejë shumëfish, ashtu 
siç theksohet në Kuran: 

َوما أنفقتم من شيء فـهو يخلفه وهو خيـر الرازقين ِِْ َّ ُ َ َ َُ َ َُ ُُ ُ َِْ ُ َ ٍ ْ َ ِّ ْ َ َ 
“Çfarëdo që të shpenzoni ju për hir të Allahut (për 
bashkësinë tuaj), Ai do t’ju zëvendësoj (shumëfishë) atë. 
Ai është më i miri Furnizues.”3  
Kurse me një hadithi kudsij, Allahu xh.sh., përmes Mu-

hamedit a.s., ka thënë:  

ْإنـفق أنفق. قال الله تعالى ِْْ ُْ َ ِ  
Allahu i Lartësuar ka thënë: “Shpenzo, dhe Unë do të 
shpenzoj për ty.” 
Kuptimi i këtij hadithi kudsij është se kur besimtari dhu-

ron pasurinë e tij në rrugën e Zotit dhe në bamirësi, Allahu 

                                                 
3 Es Sebe, 39. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 54 

do ta shpërblejë me dhunti të panumërta në këtë botë dhe në 
botën tjetër (Xhenet). Ai tregon se bamirësia dhe shpenzimi i 
pasurisë nuk mbeten pa shpërblim, përkundrazi, Allahu i 
Lartësuar do t’ia kthej shumëfish. 

Besimtarët e tillë, bamirësit që veprojnë me motiv të fu-
qishëm fetar dhe gjithmonë për hir të Zotit, kur shpenzojnë 
pasurinë e tyre në rrugën e Allahut dhe për ta përkrahur ma-
terialisht bashkësinë islame, janë në gjendje të sakrifikojnë 
çdo gjë. Për ta, as pasuria, as fëmijët, madje as vetë jeta nuk 
kanë rëndësi kur bëhet fjalë për vullnetin dhe urdhrin e Zotit. 
Ata e dinë mirë se gjithçka që zotërojnë është dhuratë nga 
Allahu i Lartësuar, dhe çdo shpenzim në rrugën e Tij do t’u 
kthehet shumëfish. 

Bamirësia në dritën e Kuranit 

dhe të Sunetit 

Feja islame, bamirësinë e konsideron një vlerë të lartë 
morale dhe shpirtërore, dhe brenda këtij kuadri, zekati është 
renditur si një prej shtyllave themelore të fesë islame. Për më 
tepër, shpenzimi i pasurisë në bamirësi shërben edhe si një 
mburojë kundër egoizmit dhe lakmisë. Ai i kujton njeriut se 
pasuria është kalimtare dhe se vlera e saj e vërtetë qëndron 
në ndikimin që ajo ka te të tjerët. Shumë besimtarë të devot-
shëm, edhe nëse nuk kanë qenë figura të mëdha historike, 
kanë lënë gjurmë të dukshme për bujarinë dhe përkushtimin 
ndaj fesë së tyre të shtrenjtë, duke kontribuar në përmirësi-
min e jetës së shoqërisë. 

Fundja, ajo që mbetet nga pasuria nuk është ajo që kemi 
konsumuar për vete, por ajo që kemi ndarë me të tjerët. Një 



Resul REXHEPI 
SHPENZIMI I PASURISË PËR QËLLIME BAMIRËSIE 55

botë më e drejtë, më humane dhe më e barabartë ndërtohet 
nga ata që e kuptojnë se pasuria ka vlerë të vërtetë vetëm kur 
ajo kthehet në mirësi. 

Kur është fjala te zekati, i Madhi Zot, i ka përcaktuar në 
Kuran kategoritë të cilave duhet dhënë zekatin dhe ato janë: 

1. Të varfërve (fukarenjve); 
2. Nevojtarëve që kanë pak, por jo mjaftueshëm (mesaki-

në);  
3. Ata që punojnë në tubimin e zekatit (amiline);  
4. Atyre që duhen përfituar zemrat (muel-lefetu-l-kulub);  
5. Lirimin e skllevërve (rikab);  
6. Të mbingarkuarve me borxhe (garimin);  
7. Atyre që luftojnë dhe atyre që punojnë në rrugën e 

Zotit (fi sebilil-lahi); dhe  
8. Të ngelurit në rrugë (ibnus-sebil).4  
 
Gjatë 60-70 vjetëve të fundit, në vendin tonë, të gjitha ka-

tegoritë e sipërpërmendura janë lanë anash, përveç kategorisë 
së shtatë e që është puna në rrugën e Zotit (fi sebilil-lah). Si-
kur të gjithë myslimanët që janë të ngarkuar me dhënien e 
zekatit, ta jepnin atë rregullisht, atëherë të gjitha problemet e 
natyrës materiale nuk do të ekzistonin, ndërkaq bashkësia 
jonë do të shkëlqente në çdo aspekt, e në veçanti në aspektin 
fetar, kulturor dhe arsimor.5 

                                                 
4 Et Tevbe, 60. 
5 Grup autorësh, Islami nëpërmjet haditheve, “Kryesia e Çështjeve fetare 

të Turqisë-Dijaneti”, bot. i dytë, Ankara, 2017. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 56 

Feja islame, nuk është kufizuar vetëm me kategoritë e si-
përpërmendura, por myslimanët i ka urdhëruar në mënyrë 
imperative (i ka obliguar moralisht) që, pavarësisht nga 
gjendja e tyre materiale, të japin kontribute materiale (dona-
cione, testamente etj.) për bashkësinë e tyre për qëllime ba-
mirësie (fi sebilil-lahi) duke mos u caktuar lartësinë dhe 
natyrën e të njëjtave. 

Kurani, pikërisht për shkak të rëndësisë që ka bamirësia 
dhe për shkak të ndikimit të saj pozitiv në shoqëri, këtë çësh-
tje e ka përmendur shumë herë, si në ajetet:  

َمثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبـتت سبع   َ َْ ْ َ َ َ ٍَ ِ َِّ َ ُِ َِ ََ َ َُِّ ِ َِّ َُْ َ ْ َ َ ُ َّ
َسنابل في كل سنبـلة مائ ِّ ٍ َ ُ ُ َِّ ُ ِ َ ِ ُة حبة والله يضاعف لمن يشاء والله َ َُّ ََّ َ َُ َ َُ ُ َِ ِ َ ٍَّ ُ

ٌواسع عليم َِ ٌ ِ َ. 
“Shembulli i atyre të cilët e shpenzojnë pasurinë e tyre 
në rrugën e Allahut, i përngjanë kokrrës së grurit, nga 
e cila mbijnë shtatë kallinj dhe çdo kalli ka njëqind 
kokrra. Allahu ua shton shumëfish kujtdo që Ai dëshi-
ron. Dhe Allahu është i Gjithëmjaftueshëm për të për-
mbushur nevojat e krijesave të Tij, i Gjithëditur.”6 
Nga ky ajet i Kuranit kuptohet se bamirësia nuk e zvogë-

lon pasurinë, përkundrazi, ajo e shton atë, shpesh në mënyra 
që njeriu nuk mund t’i imagjinojë. Çdo dhënie për hir të 
Allahut të Lartësuar kthehet në sevape dhe bereqet, si në këtë 
botë ashtu edhe në botën tjetër. 

                                                 
6 El Bekare, 261. Ajetet e kësaj natyre ose me këtë përmbajtje në Kuranin 

fisnik janë të shumtë, p.sh. El Bekare, 262; El Hadid, 10; El Enfal, 60 e 
shumë të tjerë. 



Resul REXHEPI 
SHPENZIMI I PASURISË PËR QËLLIME BAMIRËSIE 57

Allahu i Gjithëmëshirshëm, në Kuranin fisnik, në një ajet 
tjetër, duke e ditur se njeriu shpesh nuk vepron në kohën e 
duhur dhe se ndonjëherë pendohet duke thënë: “Ah, sikur të 
kisha pasur kohë për të dhënë sadaka,” thotë: 

َوأنفقوا من ما رزقـنـكم من قـبل أن ϩتی أحدكم ٱلموت فـيـقول  ُ ُ ََُ ُ ۡ َ َ
ۡ
ُ َ َ َ َ ََ ِ

ۡ
َ ِ ۡ َ ِٰ ِّ ُ ََّ

ۡ
َ َ

۟ ِ
َرب لولا أخرتنی إلى أ َٰۤ َ ِ ۤ َِ ۡ َّ

ۤ َ ۡ َ ِّ َجل قريب فأصدق وأكن من ٱلصـلحينَ ِ ِٰ ََّ ََّ ِّ ُ ََ َ َّ ََ ِ َ 
“Dhe shpenzoni (në bamirësi) nga ajo me të cilën Ne 
ju kemi furnizuar, para se ndonjërit prej jush t’i vijë 
vdekja e të thotë: “Zoti im! Veç sikur të më jepje fare 
pak kohë (sa të kthehesha në jetën e dynjasë), se do të 
jepja sadaka dhe do isha prej njerëzve të mirë!”7 
Dhe, gjithashtu, kjo dëshmohet edhe në këtë ajet të Kuranit: 

ْالذين ينفقون أموالهم ʪلليل والنـهار سرا وعلانية فـلهم أجرهم  ُْ ُُ ْ َْ َُ ََ َ ً َِ َ َ َ ًَّ ِ ِ ِِ َّ ِ َّْ ِ َ َ َ ُ ُ َ َّ
ٌعند رđم ولا خوف ْ َ ََ ْ َِِّ َ َ عليهم ولا هم يحزنون ِ َُ َْ ْ ُْ ََ ِ َْ َ 

“Ata të cilët e shfrytëzojnë pasurinë e tyre (për hir të 
Allahut) natën e ditën, fshehurazi e hapur, këta do ta 
kenë shpërblimin te Zoti i tyre dhe për ta nuk do të 
ketë as frikë dhe as nuk do të pikëllohen.”8 
Disa njerëz, mendojnë se pasuria që kanë arritur është ve-

tëm fryt i punës së tyre dhe se askush tjetër nuk ka asnjë të 
drejtë mbi të, duke harruar se mëshira e Allahut kurrë nuk u 
ka munguar. Prandaj, ata që tregohen dorështrënguar ndaj 
dhuntive të Zotit, do të pendohen në Ditën e Llogaridhënies, 
ashtu si e thekson Kurani: 

                                                 
7 El Munafikun, 10. 
8 El Bekare, 274. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 58 

ُولا يحسبن الذين يـبخلون بما آʫهم الله من فضله هو خيـرا لهم  ُ َُّ ً ُْ ْ ََ ََ ِ ِِ ْ َ ِ َُّ َ َِ َ ُ َ َ َّ َّ َ َْ َ
ُبل هو شر لهم سيطوقون ما بخلوا به يـوم الْقيامة ولله ميراث  َ ِْ ِ َِّ َ ِ ِ َِ َ َ ََ َُ ْ ِ ُ ََِ ََّ ُ َ ُْ َُّ ٌّ َ َ

ٌالسماوات والأرض والله بما تـعملون خبير ِ َ َ ُ َ َ َ َ َْ َ َِ َُّ ِ ْ َ ْ ِ َّ. 
“Le të mos mendojnë ata të cilët me zili mbajnë dhe 
nuk japin nga ato gjëra që u ka dhuruar Allahu nga 
begatitë e Tij, se kjo është mirë për ta. Përkundrazi, do 
të jetë akoma më keq për ta, gjërat që ata nga zilia nuk 
i japin, do t’u varen si kular në qafë në Ditën e Ringja-
lljes. Allahut i përket trashëgimia e qiejve dhe e Tokës. 
Allahu është mirë i njoftuar me gjithçka ju veproni.”9 
Ka momente kur njerëzit vetëdijesohen dhe, me kokë të 

përulur para Allahut, luten që t’i kthejë në këtë jetë për të 
kryer vepra të mira, por atëherë është vonë: 

َ تـرى إذ الْمجرمون ʭكسو رءوسهم عند رđم ربـنا أبصرʭ ََْولو َْ َ ْ َ ْ َُ َْ ََّ ِِّ َ ِ ِ ِ ُِ ُ َ ُِ ْ ُ ِ ِ ٰ َ َ
َوسمعنا فارجعنا نـعمل صالحا إʭ موقنون ُ َ َِ ُِ ًَّ ِ َ ْ َ َْ ْ َْ ِ ِْ َ َ 

“Sikur të shihje kur mëkatarët me koka të përulura 
para Zotit të tyre (duke thënë): “Zoti ynë! Tani pamë 
dhe dëgjuam, na rikthe sërish në dynja se do të bëjmë 
mirësi e drejtësi. Vërtet se ne jemi plotësisht të bind-
ur.”10 
Njeriu duhet të ketë gjithmonë parasysh se sadakaja, apo 

dhënia për të tjerët, është një mënyrë për ta fituar kënaqësinë 
e Allahut dhe për të hyrë në mëshirën e Tij. Në një hadith 
kudsij, Allahu thotë: 

                                                 
9 Ali Imran, 180. 
10 Es Sexhde, 12. 



Resul REXHEPI 
SHPENZIMI I PASURISË PËR QËLLIME BAMIRËSIE 59

ʮَبن أدم أنفق أنفق عليك ََْ ُ ْْ ُْ ْ ِ َ َ َ  
“O biri i Ademit, shpenzo (duke dhënë për të tjerët) 
në mënyrë që edhe Unë të shpenzojë për ty.”11 
Në një hadith tjetër, Pejgamberi a.s., ka thënë: 

ٌَكل معروف صدقة َ َ ٍ ُ ْ َ ُّ ُ 
“Çdo vepër e mirë është sadaka.”12 

Nga ky hadith sherif kuptohet se veprat e besimtarit, edhe 
pse në dukje mund të duken të vogla ose modeste, si buzë-
qeshja, një fjalë e mirë, apo një ndihmë e vogël, janë të gjitha 
forma të sadakasë dhe shpërblehen nga i Madhi Zot. Prandaj, 
duke qenë se këto vepra mund të duken të papërfillshme në 
syrin e njeriut, ato nuk duhet të nënçmohen, sepse Allahu i 
Madhërishëm u jep vlerë dhe shpërblim të madh. 

Me një rast tjetër, Pejgamberi a.s., kishte bërë një kra-
hasim shumë praktik, duke thënë: 

َإن الصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار ُ َُّ ُ َ َْ ِ ِْ ُْ َ َ ََ ِ َْ ُ َ َ َّ َّ ِ 
“Sadakaja i shlyen mëkatet sikurse uji që e shuan 
zjarrin.”13 
Ky hadith tregon fuqinë e bamirësisë në kuptimin më të 

gjerë, duke përfshirë sadakanë dhe të gjitha dhëniet në rrugën 
e Zotit, të cilat shërbejnë për t’i fshirë mëkatet e njeriut, po 
ashtu si uji që e shuan zjarrin. Kjo metaforë e qartë tregon se 
veprat e mira kanë ndikim të drejtpërdrejtë në pastrimin 
shpirtëror. 
                                                 
11 Transmeton Muslimi. 
12 Transmetojnë Buhariu dhe Muslimi (me tekst të përngjashëm). 
13 Transmeton Tirmidhiu. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 60 

Nga rastet e përmendura më sipër, ku u diskutua sadaka-
ja-lëmosha, kuptohet se ajo ka një kuptim shumë më të gjerë. 
Ajo përfshin një gamë të gjerë veprash, që synojnë mirëqe-
nien e përgjithshme të bashkësisë islame, duke u karakterizu-
ar nga vazhdimësia dhe qëndrueshmëria. Pikërisht për këtë 
arsye, në burimet islame (Kuran dhe Sunet) kjo formë bami-
rësie ka marrë një emërtim të veçantë: “Shpenzimi i pasurisë 
në rrugën e Zotit”. Me këtë shprehje nënkuptohet se jo vetëm 
bamirësia ndaj individëve, e shprehur në formën e ndihmës 
materiale (sadaka), por edhe bamirësia ndaj bashkësisë, dhe 
në rend të parë ndihma për bashkësinë islame, është e do-
bishme dhe konsiderohet si sadaka. 

Praktika e Pejgamberit a.s. 

dhe e sahabëve 

Nga sa u tha më sipër, lirisht mund të konkludohet se for-
ma më e lartë e vetëdijes islame është shpenzimi i pasurisë 
në rrugën e Allahut dhe duke ua zbutur gjendjen e rëndë edhe 
bashkësisë, por edhe individëve në nevojë. Pejgamberi a.s. 
ka qenë shembulli më i mirë i bujarisë, i altruizmit dhe i për-
kushtimit ndaj Allahut, fesë së Tij dhe shoqërisë. Ai, jo ve-
tëm që ishte shembulli më i mirë, por i nxiste edhe të tjerët. 
Me një rast pati thënë:  

ٍَْإتـقوا النار و لو بشق تمرة َ ِّ ِ ِ َْ َ َ َّ ُ َّ 
“Ruajuni nga zjarri, qoftë edhe me (dhënien) e gjys-
mës së një hurme.”14 

                                                 
14 Transmetojnë Buhariu dhe Muslimi. 



Resul REXHEPI 
SHPENZIMI I PASURISË PËR QËLLIME BAMIRËSIE 61

Kjo ka qenë praktikë e Pejgamberit a.s., i cili tërë pasuri-
në e tij e ka vakëfnuar në të mirë të shoqërisë. Pejgamberi 
a.s. dhe shokët e tij e konsideronin pasurinë një mjet për ta 
fituar kënaqësinë e Zotit dhe për t’i ndihmuar nevojtarët, e jo 
një qëllim në vetvete. Dora e majtë e Pejgamberit a.s. kurrë 
nuk e ka ditur se ç’po jep dora e djathtë e tij, sepse këtë ai e 
ka bërë për hir të Allahut dhe për ta arritur kënaqësinë e Tij. 

Ndërkaq, rasti i shokut më të ngushtë të Pejgamberit a.s., 
Ebu Bekrit r.a., është shumë specifik, sepse ai ka qenë rast 
unik në këtë botë. Historia ka shënuar se Ebu Bekri r.a., gji-
thmonë e ka sakrifikuar pasurinë e tij për të mirën e bashkë-
sisë, të cilën Pejgamberi a.s. kishte filluar ta ndërtonte.  

Ebu Bekri r.a., i solli tërë pasurinë e tij Pejgamberit a.s. 
kur ai kërkoi ndihmë për një ekspeditë ushtarake. Kur Pejga-
mberi e pyeti se çfarë kishte lënë për familjen, ai u përgjigj: 
“E kam lënë Allahun dhe të Dërguarin e Tij.” 

Omeri r.a., në të njëjtin rast, e kishte sjellë gjysmën e pa-
surisë së tij duke shpresuar se do t’ia kalonte Ebu Bekrit r.a. 
në këtë vepër madhështore, por u habit kur pa se ai ia kishte 
sjellë tërë pasurinë e tij. Gjithashtu, shembull të mirë kanë 
treguar edhe shokët e tjerë, si Othmani, Aliu e shumë të tjerë. 
Këta janë shembuj të besimit të gjallë, që nuk ndalet te fjalët, 
por konkretizohet me vepra, me sakrificë, përkushtim dhe 
sinqeritet. 

Kjo praktikë ka vazhduar gjithmonë, gjeneratë pas gjene-
rate, deri në ditët tona. Më herët ka pasur bamirës të mëdhe-
nj, të cilët kanë ndarë sasi të konsideruar nga pasuria e tyre, 
madje aq sa emri i tyre kurrë nuk është harruar, përkundrazi 
gjithmonë janë përmendur me pietet. Vetëm falë bamirësisë 
së tyre, me të cilën e kanë ngritur lart pozitën materiale të ba-



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 62 

shkësisë islame, edhe puna dhe aktivitetet e saj fetare kanë 
qenë më lehtë të realizuara. Kjo ka pasur ndikim të drejtpër-
drejtë që zhvillimi i jetës fetare të jetë më i suksesshëm, e kjo 
ka rezultuar edhe me kënaqësinë e vetë popullit. Prandaj, 
altruizmi është çelësi i lumturisë së shoqërisë dhe individëve. 

Myslimanët e pasur të shoqërisë tonë do të duhej ta vëre-
nin se ka trokitur koha e fundit që ata të shkojnë hapave të 
pararendësve tanë të famshëm, dhe rishtazi ta forcojnë fondin 
vakëfnor me testamentet e tyre, me se emrin e tyre do ta bë-
nin të pavdekshëm dhe do të fitonin hair-dua deri në Kiamet, 
kurse nga Allahu do të fitonin shpërblimet më të mëdha. 

Lidhur me këtë që u tha më sipër, po e përmendim vetëm 
një mendim të hasreti Isait a.s., i cili me një rast kishte thënë: 
“Atë që e ke dhënë është e jotja, kurse ajo që e ke ndalë për 
veti, është e huaj.” 

Grumbullimi i pasurisë 

Një kategori e njerëzve, e nënvlerësojnë urdhrin e 
Allahut, i harrojnë këshillat e Tij për t’i ndihmuar ata që kanë 
nevojë, qoftë përmes bashkësisë së tyre, qoftë drejtpërsë-
drejti, por pasurinë e tyre e grumbullojnë. Natyrisht, të tillëve 
iu vjen momenti kur do ta kuptojnë se kjo që kanë bërë, nuk 
është e mirë, por atëherë është vonë, madje tepër vonë. Për 
më tepër, ata do e shijojnë dënimin e merituar në zjarr:  

َفذوقـوا بما نسيـتم لقاء يـومکم هذا اʭۚ نسيـناکم و ذوقـوا عذاب  َ َ َُ ۡ ۡ ُۡ ُۡ ُۡ َ ۡ ۡ ُۡ َٰ ۡ ِۡ َِ ََّ ِ ُ ِ َ َ ٓ ِ ُ َِ َ
َالخلد بما کنـتم تـعملون ۡ ُ َ

ۡ َ َۡ ُ
ۡ ُ ِ ِ ۡ ُ

ۡ
 

“Prandaj, shijoni ju (vuajtjet e zjarrit) për shkak se ju 
e patët harruar takimin tuaj në këtë Ditë, e edhe Ne 



Resul REXHEPI 
SHPENZIMI I PASURISË PËR QËLLIME BAMIRËSIE 63

tash do t’ju harrojmë juve, andaj, për shkak të asaj që 
keni vepruar, shijoni dënimin e përjetshëm.”15 
Ta ritheksojmë sërish se myslimani gjithmonë duhet ta 

ketë parasysh se besimi i sinqertë në Allahun, bamirësia në 
emër të Allahut, janë themel i çdo vepre të mirë. Në të ku-
ndërtën, nëse kemi vepruar për motive të tjera (që të trego-
hemi formalisht bujar, p.sh. ose sa për sy e faqe të njerëzve), 
ose nëse sinqeriteti na ka munguar, kot kemi vepruar, sepse 
as që do të merren parasysh. Kjo është shfaqje e dyfytyrësisë, 
qëllimi i së cilës është fitimi i ndonjë dobie të kësaj bote. 

Allahu i Madhëruar, në Kuranin fisnik, na porosit kështu: 

َوالذين يـنفقون أموالهم رʩء الناس ولا يـؤمنون ʪلله ولا  ََ َ ََِّ ِ َ َُ ِ ْ ُ ُِ َّ َ ََِ َُْ ْ َ ُ ِ ِْ َ ʪِلْيـومَّ ْ َ ِ 
ُالآخر ومن يكن الشيطان َ ْ َّ ِ ُ َ َْ َ ِ ِ َ ً له قرينا فساء قريناْ ًِ َِ ََ َ َ ُ َ  

“Edhe ata që shpenzojnë nga pasuria e tyre sa për sy e 
faqe të botës, e nuk besojnë në Allahun as në Ditën e 
mbrëmë. E ai që e zgjedh shejtanin shok, sa shok i 
tmerrshëm është ai.”16 
Në qoftë se dëshirojmë ta kuptojmë drejt, atëherë duhet ta 

dimë se pasuria, siç u potencua më sipër, është dhuratë e 
Zotit, me të njeriu është në sprovë: do ta fitoj Xhenetin apo 
Xhehenemin? Prandaj, është në dorën e njeriut të zgjedh: e 
donë Zotin dhe fenë e Tij, apo e donë lavdërimin para njerëz-
ve në këtë botë?! 

 
 

                                                 
15 Es Sexhde, 14. 
16 En Nisa, 38. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 64 

Pejgamberi a.s. na këshillon:  

ْنعم ال َ ٍمال الصالح في يد رجل صالحـِْ ِ ِ ٍِ ُ َ َُ ُ 
“Sa e mirë është pasuria e mirë në dorën e njeriut të 
mirë.” 

Në vend të përfundimit 

Shpenzimi i pasurisë për qëllime bamirësie është, para së 
gjithash, zbatim dhe jetësim në praktikë i urdhrit të Allahut të 
Gjithëmëshirshëm. Kjo, jo vetëm që ndihmon të tjerët, por 
pasuron edhe shpirtin e atij që jep. Në një shoqëri ku njerëzit 
ndihmojnë njëri-tjetrin, sundon më shumë paqja, dashuria 
dhe drejtësia. Dhurata gjithmonë e rritë dashurinë dhe miqë-
sinë në mes të njerëzve. 

Pejgamberi a.s., me një rast, ka thënë: 
ٍما نـقصت صدقة من مال َ َْ ِ ُ َ َ َ َْ ََ  

“Sadakaja nuk e pakëson pasurinë.”17 
E, pra, nga ky hadith kuptohet qartë se njeriun duhet vle-

rësuar nga sa ai jep pasuri, e jo sa merr, sepse atë që e merr 
dhe e grumbullon, një ditë do ta lë krejtësisht dhe se në varr 
do të shoqërohet vetëm nga ajo që e ka dhënë. 

Prandaj, shpenzimi i pasurisë në bamirësi gjithsesi se du-
het të jetë jo vetëm një akt formal, por sinqeritet i vërtetë, një 
përkushtim që vjen nga zemra, me ndërgjegje, me dijeni dhe 
me besim. Le të kujtojmë se ne do të pyetemi për çdo pasuri 
që Allahu na ka dhënë: si e kemi shpenzuar, a e kemi përdo-
rur për të mirë, apo... 
                                                 
17 Transmeton Muslimi. 



Resul REXHEPI 
SHPENZIMI I PASURISË PËR QËLLIME BAMIRËSIE 65

Pejgamberi a.s., në një hadith tregon duke thënë se me 
një rast më erdhi Xhibrili dhe më tha: 

ِواعمل ما شئت فإنك مجزي به ِِ ٌ ِ َْ َ ّ َِ َ ْ َ ْ َ َْ 
“...dhe puno ç’të duash por (dije se ti) do të japësh 
llogari për çdo gjë (në Ditën e Llogaridhënies).” 
Dijetarët na kanë lënë shembuj që virtyti nuk matet me 

madhësinë e pasurisë, por me sinqeritetin, koherencën dhe 
përkushtimin ndaj Allahut dhe ndaj njeriut.18 

Siç u tha edhe më sipër, pasuria është një dhuratë që sjell 
përgjegjësi. Shpenzimi i saj në rrugën e Allahut dhe për dobi 
të njerëzve dhe të bashkësisë, është forma më e lartë e shpre-
hjes së falënderimit ndaj Allahut të Gjithëpushtetshëm. Në 
një botë të përballur me varfëri, padrejtësi dhe vuajtje, bami-
rësia nuk është vetëm një vlerë morale, por një domosdosh-
mëri (urdhër nga Zoti) fetare dhe shoqërore. Le të jemi ndër 
ata që e përdorin pasurinë si mjet për ta fituar mëshirën e 
Allahut dhe si urë drejt Xhenetit, e jo si pengesë drejt tij.19 

Për ta përmbyllur këtë temë kaq me rëndësi dhe me që-
llim për të trokitur në ndërgjegjen, sidomos të atyre që 
Allahu iu ka dhënë pasuri, sjellim këtë ajet të Kuranit: 

 
 
 
 

                                                 
18 Ekipi i Studimeve Akademike, Udhërrëfyesi i një myslimani II, Prizmi, 

2010, Tiranë. 
19 Abdurrahman el Xhuzejri, “Kitabul fik’hi alel medhahibil erbeati”, Da-

rul Menar, Kajro. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 66 

ِلن تـنالوا البر حتى تنفقوا مما تحبون وما تنفقوا من شيء فإن الله به  ِ ِِ ََِّ ََّّ َِ ٍ
ْ َ َُ ُِ ُِ ُ ََ ََ َ ُّ ُ َِّ َّ ْ ُ َ

ٌعليم َِ 
“Kurrsesi nuk do të arrini devotshmërinë e vërtetë de-
risa të jepni nga ajo që e doni. Çfarëdo që të jepni, 
Allahu e di mirë atë.”20 
Dhe këtë hadith të Pejgamberit a.s.: 
“Dora që jep është më e mirë se sa ajo që merr.” 
 

                                                 
20 Ali Imran, 92. 



Dr. Ejup HAZIRI 

RËNDËSIA E QETËSISË (PUSHIMIT) 

NË NAMAZ 

Hyrje 

Namazi ka një vlerë të madhe dhe të rëndësishme tek 
Allahu. Ai është lidhja kryesore mes robit dhe Krijuesit. Na-
mazi konsiderohet shtylla e dytë e Islamit, menjëherë pas dë-
shmisë islame. Përveç që e ofron robin karshi Krijuesit të tij, 
ai e lartëson dhe e gradon atë, si dhe është njëri ndër adhuri-
met që ndikon në pastrimin nga gjynahet dhe në gradimin e 
robit në botën tjetër. Përgjegjësia e kryerjes së tij është jo 
edhe e vogël, ngase dihet se namazi do të jetë ndër pyetjet e 
para që do t’i bëhet robit në Ditën e Gjykimit. 

Nga secili besimtar kërkohet që namazin ta kryejë në 
formën më të mirë të mundshme, me frikërespekt, me qetësi 
absolute, me përulje dhe me përkushtim të madh, përndryshe, 
nëse këto mungojnë, atëherë edhe namazi do të jetë i mangët. 

Çka nënkupton qetësia në namaz? 

Qetësia në namaz do të thotë stabilitet dhe pushim në se-
cilën prej shtyllave të namazit, veçmas në ruku dhe sexhde, 
derisa gjymtyrët e namazfalësit të jenë të qëndrueshme dhe 
në pozicionin e tyre të kërkuar.  



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 68 

Qetësia apo pushimi në namaz (الطمأنينة في الصلاة), nënku-
pton përkushtimin dhe qetësinë maksimale përgjatë namazit. 
Et Tume’nineh الطمأنينة , në kuptimin sheriatik nënkupton qe-
tësinë e pjesëve trupore, ku secila pjesë e trupit duhet të pu-
shojë në vendin e vet për aq sa bëhet së paku një madhërim.1 

Qetësia apo pushimi në namaz kërkohet nga fillimi i na-
mazit e deri në fund të tij, mirëpo kjo qetësi dhe pushim 
theksohet më tepër në ruku, gjatë ngritjes prej saj, në sexhde 
dhe gjatë pushimit mes dy sexhdeve, para se të kalohet në lë-
vizjen tjetër. Pra, në këto vende kërkohet që ne të jemi më 
tepër të kujdesshëm në namazet tona. Kjo në fushën e fikhut 
njihet si ta’dilul erkan, ku gjymtyrët e trupit pushojnë në ato 
pozicione derisa të kalohet në lëvizjen e radhës.2 
Në praktikë, tumanineh-qetësia do të thotë të qëndrosh për 
një moment të shkurtër dhe të qetë në: 

- Ruku (përkulja), 
- Qëndrimin pas rukusë, 
- Sexhde, 
- Uljen mes dy sexhdeve. 
 
 
 
 

                                                 
1 El Xhuzejri, El fikhu ale-l medhahibi-l erbeah, v.I, f.212; Buhuti, Mun-

teha-l Iradat, v. I, f. 217. Zejleiu në“Tebjinu-l Hakaik sherh Kenzud 
Dekaik ve Hashijetush Shilbij,” bot. I-rë, El Matbeatu-l Kubra el 
Emirijeh, Kajro, 1313h, v. I, f. 277.  

2 Ibën Abidin, Reddu-l Muhtar ale-d Durri-l Muhtar, bot. II-të, Daru-l 
Fikër, Bejrut-Liban, 1412-1992, v. I, f. 464. 



Dr. Ejup HAZIRI 
RËNDËSIA E QETËSISË (PUSHIMIT) NË NAMAZ 69

Pse është qetësia-pushimi i 

rëndësishëm në namaz? 

1. Pushimi është obligim-vaxhib 

Qetësia (pushimi) në namaz (ruku e sexhde) konform me-
dhhebit hanefi është vaxhib, së paku sa një madhërim që bë-
het.3 Kur themi së paku sa një madhërim, është për qëllim 
minimumi, që edhe pse lejohet, nuk preferohet një gjë e tillë, 
ngase si në ruku, ashtu edhe në sexhde, duhet të bëhen tri 
madhërime, ashtu siç njihet botërisht kjo çështje. Sikurse qe-
tësia, gjegjësisht pushimi në ruku, ashtu edhe në sexhde është 
e njëjta dispozitë.  

ʮْ أيـها الذين آمنوا اركعوا واسجدوا واعبدوا ربكم  َُ َّ ُُّ ْ ُُ َُ َْ ُ َْ ُ َ َ ِ َّ َ َ َ... ﴿٧٧﴾ 
“O ju që besuat, falni namazin me ruku e sexhde dhe 
vetëm Zotin tuaj adhurojeni…”4 
Urdhri për ruku dhe sexhde është i përgjithshëm. Rukuja 

nënkupton një përkulje, përderisa sexhdeja një rënie dhe ulje. 
E kur namazfalësi përkulet (në ruku) dhe ulet (në sexhde), 
atëherë ai veç ka respektuar dhe konkretizuar atë që e nën-
kupton emërtimi (ruku dhe sexhde).5 

                                                 
3 Samerkandi, Tuhfetu-l Fukaha, bot. II-të, Daru-l Kutub el Ilmijetu, Bejr-

ut-Liban, 1414-1994, v. I, f.133; Kasani, Bedaius Sanaiu fi tertibish she-
rai, bot. II-të, Daru-l Kutub el Ilmijetu, Bejrut-Liban, 1406-1986, v. I, f. 
342; El Babertij, El Inajeh sherhul Hidajeh, pa vit dhe vend botimi, 
Darul Fikër, v. I, f. 300. 

4 El Haxh, 77. 
5 Kasani, Bedaius Sanaiu, v. I, f. 509. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 70 

2. Tregon përulësi dhe respekt ndaj Allahut 

Njeriu që falet me qetësi dhe përkushtim, tregon dashuri 
dhe nënshtrim të sinqertë ndaj Krijuesit. Përkushtimi në na-
maz është një nga cilësitë më të larta shpirtërore që një besi-
mtar mund të arrijë. Ai nënkupton praninë e zemrës, mendjes 
dhe shpirtit gjatë faljes, duke e bërë atë një akt të thellë adhu-
rimi dhe lidhjeje të sinqertë me Zotin. Përkushtimi në namaz 
është gjendja kur njeriu shkëputet nga jeta e përditshme dhe 
çdo gjë tjetër, vetëm e vetëm për t’u përqendruar plotësisht te 
Zoti i tij. Është një çast reflektimi, qetësie dhe dorëzimi i plo-
të. Zemra mbushet me përulësi, ndërsa mendja pastrohet nga 
hutimi dhe përqendrohet vetëm në madhështinë dhe mëshirën 
e Allahut. 

Besimtari që falet me përkushtim, e ndien çdo fjalë që 
shqiton, e përjeton çdo lëvizje dhe e shijon afërsinë me Kri-
juesin. Ai nuk e sheh namazin si një detyrë të zakonshme, por 
si një takim të shenjtë që i jep paqe, forcë dhe drejtim në jetë. 

3. Nxit përqendrimin (khushuu') në namaz 

Lëvizjet e shpejta e bëjnë namazin të duket si një ushtrim 
fizik, ndërsa qetësia ndihmon në lidhjen shpirtërore me 
Allahun. 

Përulësia dhe përkushtimi i zemrës (khushu) është shpirti 
i vërtetë i adhurimit. Është ajo ndjenjë thellësisht shpirtërore 
kur një besimtar qëndron përballë Allahut me nënshtrim, për-
ulësi dhe dashuri të sinqertë. Pa khushu, namazi mund të bë-
het thjesht një ushtrim fizik, ndërsa me të, namazi bëhet një 
lidhje e gjallë dhe e fuqishme me Zotin. 



Dr. Ejup HAZIRI 
RËNDËSIA E QETËSISË (PUSHIMIT) NË NAMAZ 71

Khushu është gjendja e përqendrimit të zemrës dhe trupit 
në namaz, ku çdo mendim tjetër largohet dhe zemra mbu-
shet me vetëdijen se je përballë Allahut. Është kur syri 
ulet, zemra përkulet, dhe trupi ndjek me bindje çdo lëvizje 
të namazit. Allahu i Madhëruar, në lidhje me këtë, thotë:  

َقد أفـلح الْمؤمنون ُ ِ ْ ُ َ َ ْ َ ْ َ الذين هم في صلاēم خاشعون ﴾١﴿  َ ُ َِ ِِ َِ ْ َْ ِ ُ َ َّ  ﴿٢﴾ 
“Është e sigurt se kanë shpëtuar besimtarët: ata të ci-
lët janë të përulur dhe janë të kujdesshëm gjatë faljes 
së namazit.”6 
Pra, shpëtimi i besimtarit është shumë i ndërlidhur me 

praninë e tij shpirtërore në namazin e tij dhe me përkushti-
min e tij maksimal ndaj adhurimit që bën. 

4. Është sunet i Pejgamberit Muhamed a.s. 

I Dërguari i Allahut a.s. e falte namazin me qetësi dhe ur-
dhëroi të tjerët ta kryejnë namazin sikurse ai falej. Zaten ai i 
porosiste të tjerët që të falen ashtu siç ai falej, andaj edhe 
thoshte: “Faluni ashtu siç më keni parë duke u falur!”7 

Ai falej ngadalë, duke ia dhënë hakun secilës pjesë të na-
mazit, si rukusë, ashtu edhe sexhdes, por edhe pjesëve të tje-
ra, duke u falur në mënyrën më të mirë të mundshme, pa u 
ngutur, me frikërespekt dhe me përqendrimin më të madh. 

Ai kur shihte dikë që falej pa përkushtim, e këshillonte që 
namazin ta përsëriste dhe ta kuptonte drejt se namazi është 

                                                 
6 El Muminune, 1-2. 
7 Buhariu në Sahih, nr.6008; Muslimi në Sahih, nr. 674. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 72 

përkushtim dhe kërkohet përqendrim maksimal në të, ashtu 
siç ka ardhur në hadithin e njohur si keqfalësi i namazit:  

َّأن النبي صلى الله عليه وسلم دخل المسجد، فدخل رجل، فصلى،  َّ ََّ ََ ٌَ ُ َ َ ََ ََ َ ِ ْ ََ َ َ َ ِ ََْ ُ َّ َِّ َّ َ
ُثم جاء، فسلم على النبي صلى الله عليه وسلم فـرد النبي صلى الله  َّ ََّ ُّ ِ َِّ ََّّ َ ََ َّ ِّ ََ َ َ َ َُّ

َعليه وسلم عليه السلام، فـقال َ َ ََ َّ ِ ِْ َْ ََ ََ َّ َ َِارجع فصل فإ«: َ َِّ َ ْ ِ ِّنك لم تصلْ َ ُْ َ َ َّ« ،
َفصلى، ثم جاء، فسلم على النبي صلى الله عليه وسلم فـقال َُ َ َ ََ ََّ َّ َّ ََّ َ ِ َْ ََ َُ َ َِّ َِّ َ َ َ َّ :

ِارجع فصل، فإنك لم تصل« ِّ َّ ْ َُ َ َ َّ َِ َ ْ ِ َثلاʬ، فـقال» ْ َ َ ً َ َِّوالذي بـعثك ʪلحق، : َ ِ َ ََ َ ِ َّ َ
َفما أحسن غيـره، فـعلمني، قال َ َ َِ ْ َِّ َُ ْ َْ ُ ِ ُ َإذا«: َ َُّ قمت إلى الصلاة، فكبر، ثم ِ ْ ِّ ََ َ َُِ َّ َ ِ ْ

ْاقـرأ ما تـيسر معك من القرآن، ثم اركع حتى تطمئن راكعا، ثم ارفع  َْ ْ َّ َُّ ًُ َِ ِ َِ َّْ َ ْ َ ََّ َ َ َ ََْ ِ ُ َ َ َ ََّ ْ ْ
َّحتى تـعتدل قائما، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا، ثم ارفع حتى  َّ ََّ َ ُ َْ َْ َْ َّ َُّ ُ ًَ ِ َِ َّ ِ َِ ًْ َ َْ َْ

ًتطمئن جالس ِ َ َّ ِ َ ْ ِا، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا، ثم افـعل ذلك في َ َ ِ َِ ْ َ ْ َّ َُّ ًُ َ َّ ِ َ ْ َ َّ َ ُْ ْ
َصلاتك كلها ِّ ُ َ َِ َ« 

“I Dërguari i Allahut a.s. hyri në xhami. Pastaj hyri 
një njeri u fal dhe erdhi e përshëndeti të Dërguarin e 
Allahut. I Dërguari ia ktheu selamin dhe i tha: “Kthe-
hu dhe falu përsëri, sepse ti nuk je falur (siç duhet)!” 
Ai u fal dhe erdhi tek i Dërguari i Allahut, të cilin e 
përshëndeti me selam. I Dërguari i Allahut i tha për-
sëri: “Kthehu dhe falu përsëri, sepse ti nuk je falur 
(siç duhet)!” Kështu i tha tri herë, ndërsa ai ia ktheu: 
“Pasha Atë që ty të dërgoi me të vërtetën, nuk di për-
veç asaj mënyrë (që u fala), prandaj më mëso.” I 
Dërguari i Allahut i tha: “Kur të hysh për namaz, 
shqiptoje tekbirin, pastaj lexo diç nga Kurani që të 
vjen më lehtë, e më pas shko në ruku derisa (gjymtyrët 



Dr. Ejup HAZIRI 
RËNDËSIA E QETËSISË (PUSHIMIT) NË NAMAZ 73

e trupit) të qetësohesh plotësisht, pastaj ngrihu (nga 
rukuja) derisa të drejtohesh plotësisht, e më pas lësho-
hu për në sexhde derisa të qetësohesh (e të drejtohesh) 
plotësisht. Ngrihu nga sexhdeja dhe qëndro ulur deri-
sa të drejtohesh plotësisht, e më pas lëshohu prapë për 
në sexhde derisa të qetësohesh (e të drejtohesh) plotë-
sisht, e kështu vepro gjatë tërë namazit.”8 
I Dërguari i Allahut e pa këtë person teksa falej dhe na-

mazi i tij çalonte, andaj pasi që ai e përfundonte namazin, i 
thoshte ta përsëriste atë, sepse namazi i tij nuk ishte në rreg-
ull. Njeriu u fal tri herë, ashtu siç dinte të falej, por i Dërgu-
ari i Allahut vërente diçka nga namazi i tij. Ndoshta njeriu e 
falte shpejt namazin, ndoshta rukunë dhe sexhden nuk i bënte 
siç duhej, ndoshta ishte i pakujdesshëm ndaj namazit të tij, 
andaj edhe i Dërguari i Allahut i thoshte të kthehej edhe një 
herë, sepse nuk ishte falur si duhet. 

Refuzimi që i Dërguari i Allahut a.s. i bëri namazit të 
personit në fjalë, duke mos e ndërprerë namazin e tij, por du-
ke e urdhëruar që të falej përsëri, ku ai falej dhe vinte prapë 
tek i Dërguari, e ky ia refuzonte faljen dhe e urdhëronte që 
prapë ta përsëriste, mund të ketë disa mundësi: 
E para: Ndoshta njeriu ishte i pakujdesshëm ndaj veprimit të 

tij apo mund të ketë harruar disa veprime të namazit, and-
aj i Dërguari i Allahut në mënyrë të përshkallëzuar deshi 
ta informojë atë dhe ta largojë pakujdesinë e tij. Në këtë 
mënyrë i Dërguari i Allahut a.s. mund ta ketë zgjedhur një 

                                                 
8 Buhariu në Sahih, nr. 793; Muslimi në Sahih, nr. 602. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 74 

rrugë mësimi, pa i thënë se vepro kështu e kështu, por për-
mes refuzimit t’ia kujtoj atij veprimet e namazit. 

E dyta: Refuzimi i namazit të tij mund të jetë edhe si shkak i 
madhështisë së namazit, duke u munduar ta zgjojë mpreh-
tësinë nga namazfalësi, gjersa kishte kohë nga kalimi i 
kohës së namazit.9 

Qetësia prej ngritjes nga rukuja 

dhe mes dy sexhdeve 

Për dallim nga rukuja dhe sexhdeja, në të cilat është va-
xhib qetësia në to (Ebu Jusufi mendon se qetësia në ruku dhe 
sexhde është farz), gjatë ngritjes prej saj dhe pushimi mes dy 
sexhdeve, qetësia konsiderohen sunet, gjë që ndryshon nga 
rukuja dhe sexhdeja. Edhe pse pushimi prej ngritjes nga ru-
kuja dhe mes dy sexhdeve konsiderohet sunet, kjo assesi nuk 
nënkupton që duhet ta braktisim qetësinë në këto dy vende. 

Në lidhje me këtë, Merginani, ka thënë: “...Pushimi nga 
ngritja prej rukusë dhe pushimi mes dy sexhdeve konsidero-
het sunet te te dytë (Ebu Hanife dhe Muhamedi).”10 Ngjash-
ëm me këtë shprehet edhe autori i “El Bahrurr Rraik”, kur 
thotë: “Pushimi në ngritjen prej rukusë dhe mes dy sexhdeve 

                                                 
9 Ibën Haxher el Askalani, Fet’hu-l Bari sherh Sahihi-l Buhari, v. II, f. 

281. 
10 Merginani, El Hidajeh sherh Bidajetu-l Mubtedi’, me recensim të Ah-

med Xhad, Darul Hadith, Kajro-Egjipt, v. I, f. 85. 



Dr. Ejup HAZIRI 
RËNDËSIA E QETËSISË (PUSHIMIT) NË NAMAZ 75

është sunet tek Ebu Hanife dhe Muhamedi, e kjo është çështje 
kompaktuale.”11 

Në anën tjetër, Ebu Jusufi, është i mendimit se qetësia në 
namaz gjatë ngritjes prej rukusë dhe mes dy sexhdeve është 
farz. Mendimi i tij për qetësinë në këto dy vende të namazit 
është i njëjtë sikurse në dy vendet paraprake, ruku dhe sexh-
de. Në këtë kontekst, autori i “El Hidaje”, shprehet: “Ebu 
Jusufi parasheh që, (pushimi) në të gjitha këto vende është 
farz. Opinioni i tij është sikurse opinioni i Shafiut.”12 Sipas 
Ebu Jusufit, lënia e ngritjes prej rukusë apo pushimi mes dy 
sexhdeve, e prish namazin, për dallim nga Ebu Hanife dhe 
Muhamedi.13 

Nuk ka dyshim se çështja e qetësisë apo pushimit në na-
maz është e një rëndësie të posaçme, sepse namazi nuk është 
lodhje, por çlodhje. Në çdo pjesë të namazit duhet pasur kuj-
des dhe nuk duhet përshpejtuar, e në këto katër vende që i 
kam shpjeguar, kujdesi duhet të jetë edhe më i madh. Kjo për 
faktin se për shkak të lëvizjeve nëpër ato vende, një pjesë e 
namazfalësve janë totalisht të pakujdesshëm, si në ruku dhe 
në ngritjen prej saj, ashtu edhe në sexhde dhe në pushimin 
mes tyre.  

 
 

                                                 
11 Ibën Nuxhejmi, El Bahrurr Rraik sherh Kenzud Dekaik, bot. II-të, Da-

rul Kitab el Islamij, v. I, f. 317. 
12 Merginani, El Hidajeh sherh Bidajetu-l Mubtedi’, v. I, f.84. 
13 Ahmed ibën Ismail et Tahtavi, Hashijetut Tahtavi ala Meraki-l Felah 

sherh Nuru-l Idah, El Matbeatul Kubra el Emirijetu, Bulak-Egjipt, 
1318, f. 233. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 76 

Si ta praktikosh qetësinë në namaz? 
- Shko në ruku ngadalë, qetë dhe pa u ngutur, si dhe thu-

aj qetësisht “Subhane Rabbijel Adhim”, 
- Pas rukusë, qëndro drejt dhe thuaj: “Rabbena lekel ha-

md” me qetësi, 
- Në sexhde, thuaj: “Subhane Rabbijel A’la” me përqen-

drim dhe përkushtim, 
- Mos e bëj namazin si një garë shpejtësie, por si një ta-

kim të shenjtë dhe shumë të rëndësishëm me Allahun. 

Çfarë ndodh nëse mungon 

qetësia në namaz? 

- Në rast se qetësia dhe përqendrimi i namazfalësit mun-
gojnë, atëherë namazi mund të jetë i pavlefshëm, ose 
së paku shpërblimi i namazit mund të mungojë. Qetës-
ia nuk është opsionale, ajo është shtyllë e vlefshmërisë 
së namazit. Qetësia dhe përkushtimi janë thelb i adhu-
rimit, e jo detaje anësore. 

- Njeriu humb dobitë shpirtërore të namazit. Që të përfi-
tojmë nga namazi, ai duhet falur me qetësi, përqendrim 
dhe përulësi. Kur humbet qetësia dhe përkushtimi, do-
bitë shpirtërore të namazit zvogëlohen ose humbasin 
fare. Realisht, në momente të tilla, falja shpesh kryhet 
me nxitim dhe pa qetësi, pa përkushtim të duhur në ru-
ku dhe sexhde. Lëvizjet mund të jenë të pamatura dhe 
të çrregullta, duke munguar përqendrimi i zemrës dhe i 
mendjes. Si pasojë, ndodh që njeriu të falet vetëm në 
mënyrë formale, ndërsa mendja e tij të jetë e shpërqe-
ndruar dhe e zhytur në çështje të tjera jashtë namazit. 



Dr. Ejup HAZIRI 
RËNDËSIA E QETËSISË (PUSHIMIT) NË NAMAZ 77

Kjo tregon mungesë respekti ndaj madhështisë së këtij 
adhurimi. Namazi është takimi më i madh ditor ndër-
mjet njeriut dhe Allahut. Është kulmi i adhurimit dhe 
përuljes, prandaj kërkon respekt të plotë - me trup, me-
ndje dhe zemër. 

- Namazfalësi qëndron përballë Allahut dhe ka hyrë në 
namaz me emrin e Allahut të Madhërishëm, që simbo-
lizon se ai është lidhur me Allahun dhe çdo gjë tjetër 
përveç Tij, është e pavlefshme.  

- Nuk arrihet qëllimi i namazit. Mungesa e qetësisë 
është ajo që pengon arritjen e qëllimit të namazit, sepse 
namazi pa qetësi bëhet i nxituar dhe sipërfaqësor; zem-
ra nuk merr pjesë në adhurim, por vetëm trupi; shpër-
qendrimi e dobëson ndikimin e namazit në jetën reale. 

Si ta arrish qetësinë dhe përqendrimin 

më të mirë në namaz? 

Pastroje qëllimin - Kujtoje veten se po falesh për 
Allahun, jo për rutinë. Pastrimi i qëllimit (nijetit) do të thotë 
që namazin ta falësh vetëm për Allahun, me vetëdije të plotë 
se Ai po të sheh. Ti po qëndron përballë Tij dhe se Ai është i 
vetmi që e meriton adhurimin tënd. 

Kupto fjalët që lexon në namaz - Kjo rrit vetëdijen dhe 
lidhjen me çdo fjalë që shqipton. 

Kuptimi i fjalëve që shqipton në namaz është një nga më-
nyrat më të fuqishme për të arritur përqendrim dhe qetësim 
në namaz, për lidhje të fuqishme shpirtërore me Allahun dhe 
njëherazi një veprim i tillë është dashuri dhe respekt për 
adhurimin tënd që e bën. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 78 

Ngadalëso lëvizjet dhe zërin - Mos nxito, jepi kohë çdo 
pjese të namazit. Namazi nuk është thjesht një sërë lëvizjesh 
fizike, ai është bisedë e qetë dhe përulëse me Krijuesin e 
Plotfuqishëm. Prandaj, ngadalësimi i lëvizjeve dhe zërit është 
mënyra më e mirë për ta bërë namazin të gjallë, aktiv dhe të 
dobishëm. 

Lutu me zemër, jo thjesht me gjuhë - Bëje lutjen reale, si 
një bisedë me Zotin tënd. Kur lutemi në namaz, duhet ta bëj-
më me zemër të përulur dhe të vetëdijshme, jo vetëm me gju-
hë që shqipton fjalë pa ndjenja. Namazi është përjetim dhe 
duhet të përjetohet me tërë qenien. 

Ndërro mendimin për namazin - Mos e shiko si detyrë, 
por si kënaqësi dhe takim personal me Allahun. Shumë nje-
rëz e shohin namazin si një detyrë të vështirë, një përgjegjësi 
që thjesht duhet “kryer”. Por, e vërteta është se namazi është 
një dhuratë nga Allahu, dhe jo një barrë. 

Namazi është çasti kur i hedh poshtë të gjitha shqetësimet 
e kësaj bote dhe i dorëzohesh Atij që kontrollon çdo gjë. Na-
mazi është takim me Allahun pesë herë në ditë. Në çdo na-
maz, ti ngrihesh përballë Zotit të gjithësisë. S’ka takim më të 
madh. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



Dr. Ejup HAZIRI 
RËNDËSIA E QETËSISË (PUSHIMIT) NË NAMAZ 79

 

Përfundimi 

Qetësia në namaz është zemra e adhurimit, është ajo që e 
dallon një namaz të gjallë nga një lëvizje boshe. Nuk është 
thjesht ndalesë fizike, por një ndjenjë e thellë përulësie, pra-
nimi dhe afërsie me Allahun. Në namaz, trupi qëndron i qetë, 
pa nxitim dhe pa ngutje; zemra është e lidhur me Krijuesin, 
pa shpërqendrime dhe shpërfytyrime; fjalët shqiptohen me 
ndjenja dhe përjetime, e jo pa menduar rreth tyre. 

Qetësia në namaz është ajo që i jep vlerë çdo rukuje, çdo 
sexhdeje, çdo fjale, secilës lëvizje dhe çdo lutjeje. Pa të, na-
mazi është si një trup pa shpirt. Me të, namazi bëhet dritë, 
mburojë dhe pastrim për shpirtin. Namazi pa qetësi është si 
një letër pa fjalë, një takim pa përqendrim, një adhurim pa 
jetë. Po,r kur falesh me qetësi, zemra flet, mendja përqendro-
het dhe shpirti përjeton afërsinë me Allahun.  

Namazi është përjetim, përndryshe nëse nuk përjetohet 
me zemër dhe shpirt, mbetet i ngurtë dhe i pakuptimtë. Pra-
ndaj, për të qenë namazi në nivelin e duhur, qetësia dhe për-
kushtimi janë të domosdoshme. 

 
 





Dr. Muhamed STUBLLA 

ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES 

KALENDARIKE DHE ADHURIMEVE 

Një ndër gjërat më të vlefshme që posedon njeriu është 
koha. Prandaj, aq sa është e rëndësishme jeta, po aq e rëndë-
sishme është edhe koha. Kush e ka shfrytëzuar kohën, e ka 
shfrytëzuar jetën, ndërsa kush e ka humbur kohën, e ka hum-
bur dhe nuk e ka shijuar jetën. Përdorimi i drejtë i kohës ku-
shtëzohet me orientimin e saj në përputhje me mësimet e 
Zotit dhe porositë pejgamberike. Përndryshe, rezultati i llo-
garidhënies për kohën nuk mund të jetë i këndshëm. Koha që 
kalon nuk kthehet më kurrë, ajo shpenzohet njësoj si fryma e 
harxhuar. Çdo gjë tjetër mund të kompensohet, qoftë ajo 
pasuria, shëndeti apo edhe shumë procese të tjera, por jo 
edhe koha-jeta. Dëshmia më e mirë për këtë është hadithi i 
Resulullahut a.s., në të cilin ka thënë: 

ِقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ُ َُ َ َلا تـزول قدما عبد يـ: َ ٍ َْ َ َ َ ُ َُ ََوم القيامة حتى يسأل َ ْ ُ َّ َ َ َِ ِْ َ ْعن  ْ َ
ِِعمره   ُ َفيم  ُ ُأفـناه ِ ََْ... 

“Nuk do të lëvizë këmba e njeriut në Ditën e Kiametit 
derisa të pyetet për jetën e tij, se si e ka kaluar...”1  

                                                 
1 Et Tirmidhij, Muhamed ibën Isa, El Xhamia el Kebir Sunen et Tirmidhij, 

(Bejrut, Dar el Garb el Islami. 1996), 4/217. Hadith hasen es sahih, i sakt.  



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 82 

Njeriu nuk do të mund të largohet nga vendi i llogaridhë-
nies pa u pyetur për kohën dhe mënyrën se si e ka shfrytë-
zuar atë. Ai e planifikon jetën e vet, dhe ky planifikim nuk 
mund të jetë i suksesshëm pa planifikimin e drejtë të kohës. 
Njeriu, sa më mirë ta menaxhojë dhe zhvillojë jetën e tij, aq 
më e ndritur do të jetë e ardhmja dhe jeta e tij në këtë dhe 
botën tjetër. Ibën Omeri r.a., ka thënë:  

َإذا أمسيت، فلا تـنـتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تـنـتظر المساء َ ََ َْ ِ ِِ َِ َْ َْ ََ ََ ََ َْ ْ َْ َْ َ ََ َِ َِ َّ .
َوخذ من صحتك لمرضك، ومن حياتك لموتك َ َ َِ ِ ِ ِ ِْ َ َ َ َِ َِ َ ْ ِْ َِ َّ ْ ُ. 

“Kur të biesh në gjumë, mos e prit mëngjesin, dhe kur 
të zgjohesh, mos e prit mbrëmjen. Shfrytëzo shëndetin 
para se të sëmuresh dhe jetën para se të të vijë vde-
kja.”2 
Për shkak të rëndësisë së madhe që ka koha, Zoti xh.sh., 

e ka përmendur atë shumë herë në forma të ndryshme. Nga 
një hulumtim i shkurtër kuptohet se Zoti xh.sh., në Kuran, 
përdor shprehje që lidhen me kohën më shumë se 850 herë. 
Ndër termat më të përdorur janë: dita dhe sinonimet e saj, 
nata, mëngjesi, mbrëmja, koha, viti, muaji, stina, afati kohor 
dhe momenti. Allahu xh.sh. betohet në kohën në nëntë vende 
në Kuran. Kjo është dëshmi e qartë se Zoti xh.sh. e vlerëson 
jashtëzakonisht shumë kohën, përndryshe, nuk do të betohej 
në të. Koha është një mirësi e madhe. Ibën Abasi r.a., ka tra-
nsmetuar se Pejgamberi a.s., ka thënë: 

                                                 
2 El Buhari, Muhamed ibën Ismail, Sahih el Buhari, (Damask, Dar Ibën 

Kethir dhe El Jemameh, 1993), 5/2358. 



Muhamet STUBLLA 
ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES KALENDARIKE ... 83

َعن ابن عباس رضي الله عنهما قال َ ِ ِْ ُّقال النبي صلى الله عليه وسلم :َ َِّ َ ِنعمتان : َ َ َ ٌمغبون  ِْ ُ َْ
َفيهما   ِ ٌكثير  ِ َمن  َِ ُالصحة  : ِاسَّالن ِ َّ ُوالفراغ ِّ ََْ َ 

“Dy begati, shumë prej njerëzve nuk i vlerësojnë de-
risa t’ju mungojnë: shëndetin dhe kohën e lirë.”3  
Shembulli më i përsosur në të gjitha aspektet e jetës është 

Pejgamberi Muhamed a.s.. Ai e organizonte dhe e shfrytëzo-
nte kohën në mënyrën më të mirë, pa e humbur kot asnjë 
çast. Aisheja r.a., kur e ka shpjeguar jetën e Muhamedit a.s., 
pati thënë se ai e përmendte Allahun në çdo gjendje dhe se 
asnjëherë nuk ishte i pavëmendshëm ndaj madhërimit të 
Zotit. Megjithatë, disa kohë i dallonte nga të tjerat, në disa 
ndalonte namazin vullnetar, në disa pushonte apo flinte, ndë-
rsa në disa shtonte adhurimin. Ai agjëronte, por edhe ushqe-
hej; kujdesej për familjen dhe shoqërohej me sahabët, i 
këshillonte dhe i mësonte ata. Pejgamberi a.s. e shfrytëzonte 
kohën në mënyrën më të vlefshme dhe të balancuar. Në këtë 
rrugë ecën edhe shokët e tij. Për një periudhë shumë të shku-
rtër, ata arritën ta stabilizojnë dhe ta zgjerojnë shtetin islam, 
të vendosin drejtësinë dhe ta përhapin dritën hyjnore. Kjo 
arritje e madhe u realizua në pak vite, sepse ata ishin thellë-
sisht të përkushtuar në devotshmëri, dije dhe punë. Ata edu-
kuan breza të tërë dhe përparuan në aspektin shpirtëror dhe 
shkencor, në një mënyrë që nuk ishte parë më parë. Për disa 
nga asketët e brezave të hershëm është thënë: Nëse do t’u 
thuhej: Nesër do të vdisni, ata nuk do të kishin çfarë të shto-

                                                 
3 El Buhari, Sahih el Buhari, 5/2357. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 84 

nin në veprat e tyre të mira.4 Kjo sepse ata e jetonin çdo ditë 
sikur të ishte dita e fundit e jetës së tyre. Nëse edhe ne e 
shfrytëzojmë kohën me këtë vetëdije, duke menduar se kjo 
është mundësia jonë e fundit, do të arrijmë suksese më të më-
dha se ata që kanë kohë, apo jetë më të gjatë. Nëse e shikoj-
më historinë fetare, letrare dhe shkencore, vërejmë se shumë 
personalitete të mëdha nuk kanë jetuar gjatë, por kanë lënë 
pas një kontribut të jashtëzakonshëm. Arsyeja është e qartë, 
ata e kanë shfrytëzuar kohën me kujdes, disiplinë dhe vetëdije 
të lartë. Mënyra se si njeriu e shfrytëzon kohën është tregues 
i lidhjes së tij me Zotin dhe i shkallës së dashurisë hyjnore 
ndaj tij. Kur Zoti të përdorë për punë të mira, Ai dëshiron të 
të pastrojë. Pavarësisht se sa të kujdesshëm jemi në shfrytë-
zimin e kohës, gjithmonë ekziston hapësirë për përmirësim 
dhe organizim më të mirë të saj dhe, të jetës sonë në përgji-
thësi. Për të përparuar në menaxhimin e kohës, duhet ta ndry-
shojmë mënyrën e organizimit të saj. Nuk është e mundur që 
të përdorim të njëjtën formë të shfrytëzimit dhe të presim 
rezultate më të mira. Zoti xh.sh. thotë: 

ْإن الله لا يـغير ما بقوم حتى يـغيروا ما ϥنفسهم...﴿ ِ ِ ُ َِ َ ُ َ َ ُُ ُِ ِّ َّ ََّٰ ٍ ْ َِ َ ََّ َّ ِ...﴾ 
“Allahu nuk e ndryshon gjendjen e një populli derisa 
ai popull të mos e ndryshojë vetë gjendjen e tij.” (Er 
Rrad, 1). 

                                                 
4 El Malikij, Ahmed ibën Mervan, El Mexhelisetu ve Xhevahir el Ilm, 

(Bharejn, Xhemijetu Et Terbijetu El Islamijeh/ Bejrut, Dar Ibën Hazëm, 
1997) 1/197. 



Muhamet STUBLLA 
ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES KALENDARIKE ... 85

Roli i kohës në saktësinë 

dhe pranueshmërinë e adhurimeve 

Islami përbëhet prej dy komponentëve themelorë: Kom-
ponenti shpirtëror, që lidhet me besimin (imanin), i cili duhet 
të jetë gjithmonë i pranishëm, i shëndoshë dhe i qëndrue-
shëm në zemrën e çdo besimtari dhe komponenti praktik, që 
përfshin adhurimet - kushtet e Islamit. Përveç dëshmisë së 
besimit (shahadetit), të gjitha adhurimet e tjera janë të për-
caktuara dhe të lidhura me intervale të caktuara kohore. 

 Namazi, që është një ndër detyrimet më qendrore dhe të 
përditshme të besimtarit, përfaqëson një formë të vazh-
dueshme të lidhjes hyjnore. Ai falet në intervale të për-
caktuara kohore, pesë herë në ditë. 

Përmes këtij adhurimi, besimtari ruhet nga mëkatet dhe 
veprat e këqija. Në rast se njeriu bie në gabime, namazi shër-
ben si mekanizëm pastrimi shpirtëror, që e pastron zemrën 
nga njollat e mëkatit, ashtu sikurse uji që e pastron trupin nga 
ndotjet. Është me rëndësi të theksohet se namazi është i vet-
mi adhurim që iu bë obligim Pejgamberit a.s. në qiell, gjatë 
ngjarjes së Israsë dhe Miraxhit. Kjo tregon madhështinë dhe 
lartësinë që e arrin njeriu përmes faljes së namazit. Megji-
thatë, pavarësisht nga shkalla e obligueshmërisë, rëndësisë 
dhe ndikimit të namazit, ai mbetet i detyrueshëm vetëm bre-
nda intervaleve të caktuara kohore. Koha është kriteri theme-
lor për vlefshmërinë e tij. Zoti xh.sh., në Kuranin fisnik, ka 
përcaktuar kufijtë kohorë të faljes së namazit, dhe këta kufij 
nuk mund të ndryshohen përveçse me një tekst të ngjashëm 
në rrugën e transmetimit dhe qartësisë së shprehjes. Allahu 
xh.sh. thotë:  



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 86 

﴿ …﴾ʫموقو ʪًإن الصلاة كانت على الْمؤمنين كتا ُ ْ َ ً َِ َ ِ ِ ْ ُ َ َ ْ َ َ َ َّ َّ ِ 
“Vërtet, namazi është obligim për besimtarët në kohën e 
caktuar.” (En Nisa, 103). 
Në anën tjetër, Zoti xh.sh. na ka urdhëruar që të jemi të 

vëmendshëm dhe të kujdesshëm, duke mos e vonuar apo shty-
rë namazin jashtë kohës së tij të përcaktuar. Falja e namazit 
brenda kohës është shenjë e disiplinës shpirtërore dhe e sin-
qeritetit në adhurim, ndërsa vonimi i tij pa arsye të justifikuar 
përbën neglizhencë ndaj obligimit hyjnor. Allahu xh.sh. thotë: 

ٌفـويل  ﴿ ْ َ َللمصلين َ ِ ِّ َ ُ َالذين  . ْ ِ ْعن  مْ هُ َّ ْصلاēم  َ ِِ َساهون﴾ َ ُ 
“Shkatërrim është për ata që falen, të cilët ndaj nama-
zit të tyre janë të pakujdesshëm.” (El Maun, 4–5).  
Ajetet e Kuranit janë fjalë të Allahut, dhe çdo fjalë e Tij 

mbart shumë kuptime. Një nga kuptimet e këtij citati është 
paralajmërimi për një përfundim të keq për ata që falen jash-
të kohës së përcaktuar.5 Prandaj, namazi nuk pranohet dhe 
nuk lejohet të falet jashtë kohës së vet. Po ashtu, nuk lejohet 
bashkimi i dy namazeve në një kohë. Namazi mund të falet 
në fillim të kohës ose të vonohet deri në afërsi të përfundimit 
të saj, por jo përpara dhe as pas saj. Të gjitha transmetimet 
që duket se e lejojnë faljen e namazit jashtë kohës së përcakt-
uar, nuk janë më të fuqishme se ajetet e Kuranit, sepse shumë 
prej tyre mund të interpretohen në më shumë se një mënyrë. 
Kuptimi i tyre duhet të harmonizohet me tekstin kuranor, 
pasi shpallja kuranore dhe hadithet profetike kanë të njëjtin 
burim, Allahun xh.sh.. Natyrisht dhe pa asnjë diskutim, nuk 
                                                 
5 Ebu el Hasen, Mukatil ibën Sulejman, Tefsir Mukatil ibën Sulejman, 

(Bejrut, Dar Ihja et Turath. 1423 h.) 4/871. 



Muhamet STUBLLA 
ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES KALENDARIKE ... 87

mund të ketë kundërthënie në mes të fjalës të së Gjithëdijsh-
mit. Veçanërisht, nëse këtë e vërtetojnë edhe hadithet auten-
tike që tregojnë se Pejgamberi a.s. e ka falur çdo namaz 
vetëm në kohën e vet. Në shumë koleksione të hadithit gje-
ndet transmetimi i njohur nga ceremonia e haxhit, ku njëri 
prej sahabëve më të afërt dhe ndër të parët që i besuan Muha-
medit a.s., ka thënë: “Pejgamberi a.s. nuk i ka bashkuar kurrë 
namazet, përveçse në Arafat, ku drekën dhe ikindinë i fali në 
kohën e drekës, dhe në Muzdelife, ku akshamin e fali bashkë 
me jacinë.”6 Ky bashkim nuk lidhet me udhëtimin, por me 
rregullat e veçanta të ceremonisë së haxhit, sepse edhe ba-
norët e Mekës, të cilët nuk ishin udhëtarë, kanë vepruar në të 
njëjtën mënyrë. Pra, namazi falet vetëm në kohën e përcak-
tuar nga Allahu xh.sh.. 

 
 Zekati, kushti i dytë i Islamit, adhurim shpirtëror dhe 

material.  
Ai përfaqëson harmoninë ndërmjet shpirtit dhe trupit, 

duke reflektuar natyrën e krijimit të njeriut, i cili është for-
muar nga materia dhe shpirti. Kjo përputhje dëshmon për 
përsosmërinë absolute të Islamit, i cili e trajton njeriun si një 
qenie të plotë, duke i dhënë rëndësi si dimensionit shpirtëror, 
ashtu edhe atij material. Allahu xh.sh. thotë: 

َِ﴿خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتـزكيهم đا ْ ْ ِْ ِِ َِّ ُ َُ ُ ُ َّ ً َ َ َ ِ َ ْ َ ْ ِ ْ ُ...﴾  
“Merr nga pasuria e tyre zekat, që t’i pastrosh dhe t’i be-

gatosh me të.” (Et Tevbe, 103). Përmes zekatit arrihet këna-
                                                 
6 Muslim, Muslim ibën el Haxhaxh, Sahih Muslim (Turqi, Dar et Tibaah 

el Amirah, 1334) 4/76. Ky është njëri nga tekstet e sakta që flasin për 
këtë temë. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 88 

qësia dhe shpërblimi i Dhuruesit, si dhe pastrohet pasuria dhe 
shpirti nga koprracia dhe lakmia. Dhurimi i zekatit është 
shprehje e mirënjohjes ndaj Allahut xh.sh. për mirësitë e shu-
mta që Ai ia ka dhënë njeriut. Dhënia e zekatit nuk është ve-
tëm një akt bamirësie, ajo është një formë e solidaritetit prak-
tik me nevojtarët. Përmes tij, rritet respekti dhe dashuria mes 
njerëzve, shuhen apo zvogëlohen xhelozitë dhe pabarazia 
shoqërore. Sigurimi i jetesës së dinjitetshme për çdo individ 
është një obligim kolektiv në Islam, dhe për këtë arsye, feja 
nuk e ka lënë ndihmën ndaj të varfërve në dëshirën e indivi-
dit, por e ka bërë detyrim të përcaktuar. Në aspektin fetar-ju-
ridik, zekati duhet të jepet në kohën e caktuar. Pra, zekati 
është i lidhur ngushtë me kohën, dhe dhënia e tij nuk është në 
vullnetin apo dëshirën e të pasurve. Ai bëhet obligim në mo-
mentin që pasuria e arrin nisabin dhe kalon një vit hixhri. Ai-
sheja r.a. tregon se ka dëgjuar Resulullahun a.s., duke thënë:  

ْعن عائشة، قالت َ َ َ َ ِ َ َِّسمعت رسول الله : َْ َ ُ َ ُ ْ ُ يـقولصلى الله عليه وسلمَِ ُ ِلا زكاة في : َ َ ََ َ
ُمال، حتى يحول عليه الحول ََْ َ َِ ْ ََُ َ َّ ٍ 

“Nuk ka zekat në pasuri derisa të kalojë një vit 
(hënor) mbi të.”7  
Pra, zekati duhet të jepet çdo vit hënor, nëse plotësohen 

kushtet e obligueshmërisë së pasurisë. Ky është një konsen-
sus ndër shekullor që nga koha e Pejgamberit a.s..8 Ky parim 
                                                 
7 Ibën Maxheh, Muhamed ibën Jezid, Sunen ibën Maxheh, (Bejrut, Dar err 

Rrisaleh el Alemijeh, 2009) 3/112. Shejh Shuajbi, Allahu e mëshiroftë 
ka thënë: hadith sahih ligajrihi, i pranuar. 

8 Esh Shejbani, Muhamed ibën el Hasen, El Alsel, (Bejrut, Dar Ibën Ha-
zëm, 2012) 2/92. 



Muhamet STUBLLA 
ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES KALENDARIKE ... 89

është i vlefshëm për arin, argjendin, të hollat, mallin tregtar 
dhe blegtorinë, ndërsa zekati i kulturave bujqësore jepet në 
kohën e vjeljes ose të korrjes. Allahu xh.sh., thotë:  

ِكلوا من ثمره إذا أثمر وآتوا حقه يـوم حصاده﴾...﴿ ِِ َ ََ َ َْ ُ َّ ُ َ ََ ََْ َ ِ ِ َ ِ ُ ُ 
“Hani prej frutave të tyre (kulturave bujqësore) kurdo 
që të prodhojnë, dhe jepni atë që është detyrë në ditën 
e vjeljes së tyre!” (El En’amë, 141).  
Pra, obligushmëria e zekatit është e ndërlidhur ngushtë 

me kohë. 
 
 Agjërimi i Ramazanit, njëri nga kushtet e Islamit, 

konsiderohet një nga mundësitë dhe ofertat më të 
çmuara sezonale për besimtarin. Ai është një trajnim 
për shpirtin dhe trupin, pasi i pastron ato nga gjërat jo 
të mira që ndikojnë negativisht mbi to. 

Agjërimi është një filtrues i dendur, që zgjat për një muaj, 
dhe besimtari nuk duhet të dalë prej tij përveçse i pastër nga 
çdo njollë shpirtërore dhe fizike. Ai përfshin ngjarje, kohë 
dhe mundësi të veçanta, të cilat ia shtojnë madhështinë mua-
jit Ramazan. Synimi i agjërimit është që njeriu të kalitet, du-
ke u larguar nga veprimet e ndaluara dhe duke u privuar për 
një kohë edhe nga disa gjëra, që zakonisht janë të lejuara. 
Agjërimi i Ramazanit duhet të rrisë ambiciet e besimtarit, du-
ke e orientuar drejt sinqeritetit, vëmendjes ndaj veprave dhe 
devotshmërisë për hir të Allahut. Njëkohësisht, ai duhet të 
ndikojë në mirësjellje, duke bërë që besimtari të flasë dhe të 
veprojë vetëm mirë. Nëse këto objektiva nuk arrihen, atëherë 
agjërimi ka ngecje dhe nuk arrin të plotësojë ndikimin e tij 
shpirtëror dhe social. Njashtu, edhe pse agjërimi është kaq 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 90 

madhështor, ai është i kufizuar në ditët e caktuara të muajit 
Ramazan. Allahu xh.sh., thotë: 

ْ﴿أʮما معدودات ۚ فمن كان من  ُِ َ َ ْ َ َ ٍ َ ْ َ ً ٌكم مريضا أو على سفر فعدة ََّ َّ َِ ٍ َِ َ ٰ َ َ ْ ََ ً ْ ُ
َمن أʮم أخر َ ُ ٍَ َّ ْ ِ... ﴾ 

“(Agjëroni) ditë të caktuara! E kush prej jush është i 
sëmurë ose në udhëtim (dhe nuk agjëron), atëherë le të 
agjërojë më vonë aq ditë…” (El Bekare, 184).  
Ky ajet tregon se agjërimi është obligim, që ndërtohet 

mbi bazën kohore të caktuara. Allahu xh.sh. e ka bërë të qar-
të se ditët e agjërimit nuk janë të rastësishme, por përbëjnë 
një muaj hënor të plotë, gjatë të cilit besimtarët duhet të për-
mbushin këtë adhurim.  

َّ﴿شهر رمضان ال َ َ ََ ُ ْ َذي أنزل فيه الْقرآن هدى للناس وبـينات من َ ِ ٍ ََِّ َ ِ َّ ِ ً ُ ُ ْ ُ ِ ِ َِ ِ ُْ
ُالهدى والْفرقان ۚ فمن شهد منكم الشهر فـليصمه ۖ ْ ُ َْ َ ََ ُْ َّ ُ ْ َ َِ ِ َ ْ َ َِ َ ْ ُ ٰ ُْ...﴾  

“Muaji Ramazan është ai në të cilin (filloi) zbritja e 
Kuranit, që është udhërrëfyes për njerëzit dhe sqarues 
i rrugës së drejtë dhe dallues (i të vërtetës nga gënjesh-
tra). E kush prej jush e përjeton këtë muaj, le të agjë-
rojë.” (El Bekare, 185).  
Por, jo vetëm ditët të cilat përbëjnë muajin Ramazan, por 

të caktuara janë edhe çastet e fillimit dhe përfundimit të 
agjërimit në ditët përkatëse. Allahu xh.sh. thotë:  

ِوكلوا واشربوا حتى يـتـبـين لكم الخيط الأبـيض من الخيط ...﴿ ْ ْ ََ َْ َْ ِ ُ َْ ََ ْ ُ ُُ َُ َ َّ ََ َ َُّٰ ْ َ َُ
ِالأسود من الْفجر ۖ ثم أتموا الصيام إلى الليل ْ َّْ َ ِ َ َ ِّ ُّ َِ َُّ ِ َ َ ِ ِ َ ْ َ ْ...﴾  

“Hani dhe pini derisa të dalloni fijen e bardhë (bar-
dhësinë) e agimit nga fija e zezë (errësira e natës), pas-



Muhamet STUBLLA 
ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES KALENDARIKE ... 91

taj plotësoni agjërimin deri në perëndim të diellit.” (El 
Bekare, 187).  
Nga ky ajet shihet qartë se agjërimi i Ramazanit është një 

nga adhurimet për të cilat kushtet e kohës trajtohen me saktë-
si të lartë. Fillimi dhe përfundimi i agjërimit të muajve dhe 
ditëve përkatëse është përcaktuar drejtpërdrejt nga Allahu, 
xh.sh.. 

 
 Haxhi është adhurimi i pestë në renditjen e kushteve të 

Islamit, duke përmbushur kështu të gjitha kushtet e 
Islamit. 

Me termin haxh nënkuptohet vizita e Qabesë, kodrës së 
Arafatit dhe vendeve përcjellëse, në kohën e caktuar, duke 
kryer rituale të veçanta. Pra, haxhi, përveçqë është i kushtë-
zuar nga vendi, ai është edhe i lidhur ngushtë me kohën në 
vendet përkatëse. Ky adhurim përbëhet nga kushtëzimet 
shpirtërore dhe mundësitë materiale. Pavarësisht rëndësisë 
dhe peshës së madhe që ka haxhi në Islam, ai fillon në kohë 
të caktuar dhe përfundon në ditët e përcaktuara. Allahu 
xh.sh., thotë: 

ٌ﴿الحج أشهر معلومات َ َ َُ ْ ٌ ُ ْ َ ُّ ْ...﴾ 
“Haxhi është në muajt e caktuar...” (El Bekare, 127).  
Përderisa haxhi kryhet përmes komponentëve shpirtërorë 

dhe materialë, kuptohet qartë se ai pastron shpirtin, trupin 
dhe pasurinë. Madhështinë e haxhit e bëjnë edhe veprimet 
dhe adhurimet që kryhen gjatë kohës dhe në vendet e përca-
ktuara të tij. Ndër këto adhurime theksojmë: veshja e ihramit, 
tavafi, ecja mes kodrave Safa dhe Merva, vlera e lutjeve kur 
shihet Qabeja dhe kur pihet uji zemzem, qëndrimi në Arafat, 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 92 

qëndrimi në Muzdelife, në Mina, gjuajtja e gurëve, qethja, 
prerja e hedjit (kurbanit të haxhit) etj.. Këto veprime apo 
shumica e tyre, përveçse kryhen në pozicione dhe vende të 
ndryshme, janë edhe të lidhura, dhe në disa raste të kushtë-
zuara me kohë të caktuar. Përderisa këto adhurime, kushte të 
Islamit janë të ndërlidhura ngushtë me kohën, kuptohet se 
koha është pjesë e pandashme e Islamit.  

Format e llogaritjes së kohës për 

përcaktimin e kohës së adhurimeve 

Mësimet islame vazhdimisht i thërrasin njeriut të mësojë 
dhe studiojë, duke e nxitur zhvillimin e tij dhe zbulimin e 
gjërave të dobishme. Për çdo zbulim të tillë, zbuluesit i pre-
mtohet shpërblim i plotë për çdo përdorim të dobishëm të atij 
zbulimi. Njëkohësisht, kërcënohen ata që sjellin praktika të 
këqija dhe të dëmshme. Veprat ndahen në dy lloje: a) Adhu-
rime që janë të synuara si qëllime në vetvete, me të cilat 
adhurohet Zoti (اēمقصودة بذا); b) Veprat që shërbejnë si mjete 
për arritjen e objektivave hyjnore, por nuk janë qëllim në vet-
vete ( ة بذاēاغير مقصود ), të quajtura edhe rrugë ose mjete 
 Rrugët mund të ndryshojnë, sepse ato përdoren sipas .(وسيلة)
mundësive të shoqërive dhe kushteve të ndryshme. Ndërsa 
qëllimet hyjnore, nuk ndryshojnë. Pra, adhurimet dhe kushtet 
e Islamit janë objektiva të pandryshueshme, të cilat duhet të 
realizohen në kohë të caktuar. Prandaj, çdo rrugë e sigurt dhe 
e disponueshme mund të përdoret për të përcaktuar kalenda-
rin e veprimit të atyre adhurimeve. Ndër metodat dhe rrugët 
përmes të cilave mund të kuptohen ndryshimet dhe lëvizja e 



Muhamet STUBLLA 
ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES KALENDARIKE ... 93

kohës, muajve, ditëve dhe orëve, që janë përdorur në histo-
rinë islame, përfshihen: 

a. Përmes shikimit të Hënës. Duke vëzhguar ndryshimet 
e Hënës, kuptohen etapat e lëvizjes së saj dhe ndryshimi i 
muajve hënorë. Agjërimi i Ramazanit bëhet obligim me hyr-
jen e muajit Ramazan, respektivisht me përfundimin e muajit 
Shaban, i cili mund të zgjasë 29 ose 30 ditë. Pejgamberi a.s., 
ka thënë: “Agjëroni atëherë kur ta shihni hënën, dhe përfu-
ndoni agjërimin atëherë kur ta shihni atë...”9 Pra, nëse në di-
tën e 29 shihet hëna, të nesërmen fillohet agjërimi. Gjithash-
tu, Pejgamberi a.s., ka thënë: “Mos agjëroni derisa ta shihni 
hënën, dhe qëndroni agjerueshëm derisa ta shihni atë...”10 

Nga këto hadithe kuptohet qartë se shikimi i hënës është 
një nga format e pranueshme për të filluar dhe përfunduar 
adhurimet, në këtë rast agjërimin e Ramazanit. Megjithatë, 
kuptimi i teksteve duhet të bëhet sipas përmbajtjes së fjalëve, 
jo vetëm sipas shkakut të thënies. Për pranimin dhe vendimin 
mbi dukshmërinë e hënës, duhet të ndiqen dy procedura 
kryesore: 

- Verifikimi i informacionit për shikimin e hënës. Verifi-
kimi i dukshmërisë së hënës bëhet nga autoriteti kom-
petent në vendin përkatës.  

Ky proces merr parasysh numrin e shikuesve të hënës, i 
cili mund të jetë relativ. Nëse qielli është i turbulluar, mjaf-
ton një person-dëshmitar, i cili duhet të plotësojë kushtet e 
dëshmisë. Ndërsa, kur qielli është i pastër dhe hëna mund të 

                                                 
9 El Buhari, Sahih, 2/574, nr. 1810.  
10 Muslimi, Sahih, 2/759, nr. 1080. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 94 

shihet lehtësisht, duhet të jenë të paktën dy dëshmitarë, në 
mënyrë që të vërtetohet saktësia e shikimit të hënës. Në situ-
atën kur qielli është i pastër, dëshmia e vetëm një individi 
konsiderohet e dyshimtë, sepse më shumë se një person do të 
duhej ta shihte hënën. Në këtë rast, refuzohet dëshmia e ve-
tëm një dëshmitari, dhe atij i ndalohet të thërrasë njerëzit për 
të agjëruar Ramazanin, pasi një veprim i tillë shkakton çrre-
gullime në shoqëri. 

- Vendimi për fillimin apo përfundimin e hënës duhet të 
merret nga institucioni kompetent. 

Ky institucion, qoftë shtetëror apo i licencuar nga shteti 
për organizimin e çështjeve përkatëse, është ai që e pranon 
apo refuzon dëshminë e dëshmitarëve për dukshmërinë e hë-
nës. Pranimi ose refuzimi bëhet në bazë të: besueshmërisë së 
dëshmitarëve, përpikërisë së vëzhgimit, rrethanave klimatike 
dhe indikatorëve të tjerë që lidhen me procesin e vëzhgimit. 
Është e rëndësishme të theksohet se një normë juridike për 
fillimin apo përfundimin e adhurimit nuk fillon apo mbaron 
derisa institucionit kompetent nuk e dekreton atë vendim. 
Pra, në këtë rast, agjërimi shpallet nga autoriteti kompetent, 
dhe jo sipas vlerësimit individual për dukshmërinë apo jo të 
hënës.11 Pejgamberi a.s., për fillimin e agjërimit në Ramazan, 
nuk kërkonte që secili të vepronte sipas gjykimit të tij per-
sonal. Ai ka thënë: “Vërtet, ezani i Bilalit është natën, hani 
dhe pini derisa të dëgjoni ezanin e Ibën Umi Mektumit.”12 

                                                 
11 Err Rrazi, Husamudin, Hullasatu ed Delail ve Tenkih el Mesail fi Sherh 

el Kuduri, (Jordan-Aman, Dar el Fet’h, 2016) 1/ 573-574. 
12 Muslimi, Sahih, 2/768, nr.1092. 



Muhamet STUBLLA 
ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES KALENDARIKE ... 95

Pra, Muhamedi a.s., si udhëheqës fetar dhe shtetëror, or-
ganizonte informimin për fillimin e agjërimit. Sot, kjo kom-
petencë fetare dhe juridike është e rezervuar për institucionin 
ose autoritetin kompetent. Në rastin konkret të vendit tonë, 
autoriteti i vetëm kompetent është Bashkësia Islame e Repu-
blikës së Kosovës, dhe vendimet apo shpalljet e saj e përcak-
tojnë obligueshmërinë ose mosobligueshmërinë e adhurime-
ve. 

 
b. Duke plotësuar muajin paraprak tridhjetë ditë. Në-

se adhurimet ndërlidhen me fillimin apo përfundimin e mua-
jit, njëra prej formave të përcaktimit të ndryshimeve të 
muajve është plotësimi i muajit paraprak.  

Gjithherë, ndryshimi nga një gjendje në tjetrën kërkon 
argument, dhe përderisa ai mungon, ajo vazhdohet në gjend-
jen paraprake. Pra, nëse nuk duket Hëna në përfundim të di-
tës së 29-të, respektivisht në natën e ditës së 30-të, pasi që në 
kalendarin hënor nata i paraprinë ditës, atëherë plotësohen 30 
ditë të muajit paraprak, dhe pas asaj dite me automatizëm fi-
llon muaj tjetër. Muhamedi a.s., në një hadith tjetër ka thënë: 
“...ndërsa nëse hëna nuk duket, plotësojeni muajin Shaban 
tridhjetë ditë.”13 Kështu veprohet për përfundimin e muajve, 
ku natyrshëm fillon muaji tjetër, ky ndryshim i muajve ka 
ndikim juridik të veçantë në muajt e haxhit dhe në Ramazan. 

 
c. Llogaritja astronomike, shikimi apo verifikimi i për-

fundimit ose fillimit të muajve bëhet përmes ndryshimit të 

                                                 
13 Muslimi, Sahih, 2/759, nr. 1080. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 96 

etapave të hënës. Këtu për qëllim është arritja e informacio-
nit të saktë për ato ndryshime. Gjithherë po flasim për lloga-
ritjen kalendarike hënore. 

Astronomia është shkencë që studion trupat qiellorë dhe 
proceset e tyre. Në studimet e saj, përdoren metoda shkenco-
re shumë të avancuara. Ndërsa, në të kaluarën, shkenca e as-
tronomisë kishte ngecur për një kohë të gjatë, pasi Kisha 
ndalonte ose ndiqte shkencëtarët që sillnin rezultate të ndry-
shme nga botëkuptimet e saj. Në periudhën e mesjetës, studi-
uesit kryesorë të astronomisë ishin myslimanë, të cilëve as 
feja dhe as shteti nuk ua pengonte studimin e kësaj fushe, 
edhe pse rezultatet e tyre shpesh nuk pranoheshin, për shkak 
të nivelit të ultë të saktësisë apo dyshimeve të larta në sak-
tësinë e studimeve të tyre. Kjo pasi që në atë kohë, astrono-
mia nuk ishte zhvilluar mjaftueshëm për t’i bindur dijetarët 
myslimanë për saktësinë e rezultateve të saj. Pas shpalljes së 
fundit, nëse do të kërkohej nga myslimanët përcaktimi i mu-
ajve, ditëve dhe kohëve të namazit përmes llogaritjeve as-
tronomike, kjo do të vështirësonte ose paralizonte kryerjen e 
adhurimeve që ndërlidhen me kohë të caktuar. Edhe nëse do 
të kishte njohës të astronomisë, përhapja e njohurive në çdo 
vend dhe familje ishte e vështirë, për shkak të vështirësive të 
komunikimit në atë kohë.14 

                                                 
14 Vëmendje: Shkenca e astronomisë nuk duhet ngatërruar me astrologjinë 

apo me pseudo-shkencat të cilat mundohen të zbulojnë fatin e njerëzve 
përmes vrojtimit të lëvizjeve të trupave qiellorë. Astrologjia nuk ka ba-
za apo rregulla shkencore, prandaj më shumë i ngjan metodës së fallta-
rëve, gjë e cila është e ndaluar. 



Muhamet STUBLLA 
ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES KALENDARIKE ... 97

Sot, astronomia është një shkencë e rregulluar me ligje, 
metoda, institucione dhe universitete arsimore të mirëfillta. 
Rezultatet e llogaritjeve të lëvizjeve të trupave qiellorë dhe 
planetëve janë jashtëzakonisht të sakta. Preciziteti i këtyre 
llogaritjeve është i tillë, sa mund të parashikojë ditën, orën 
dhe minutën e një eklipsi dhe cilën pjesë të Tokës do të për-
fshijë, edhe pas dhjetëra vitesh. Në mënyrë praktike, këto llo-
garitje tregojnë me saktësi lëvizjen e Hënës dhe Tokës, 
përfshirë kohën e lindjes dhe perëndimit të ditës, shumë më 
saktë se përpjekja për shikimin e Hënës me sy. 

Imam Es Subkiju, Allahu e pastë mëshiruar, i cili vdiq në 
vitin 756 hixhri, rreth 691 vjet më parë, ka thënë: “Saktësia e 
llogaritjes astronomike është e prerë, ndërsa dëshmia e dësh-
mitarëve është e diskutueshme. Diçka që është e diskutuesh-
me nuk mund të ketë prioritet para asaj të pa diskutueshme, 
dhe assesi nuk i jepet përparësi. Prandaj, nëse dikush thotë 
kam parë hënën dhe llogaritja astronomike tregon të kundër-
tën, apo anasjelltas, mbështetemi dhe vendosim sipas llogari-
tjes astronomike.”15 Nëse Imam Es Subkiju e tha këtë para 
shtatë shekujve, çfarë do të thoshte sot, duke parë zhvillimin 
gjigant të astronomisë dhe teknologjisë moderne, e cila dësh-
mon rezultatet e saj me prova të padiskutueshme? Saktësia e 
metodave shkencore në astronomi dëshmohet nga rezultatet e 
argumentuara, nga studiuesit myslimanë dhe jomyslimanë. 

Dijetari jonë, Shuajb el Arnauti, Allahu e pastë mëshiru-
ar, në njërën prej ligjëratave të tij ka thënë: “Kam parë një 

                                                 
15 Es Subkij, Tekijudin, Fetava es Subkij, (Egjipt, shtëp. bot.: El Mearif) 

1/209. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 98 

shqiptar nga Siria, i cili kishte përgatitur një kalendar për 
rreth 400 vjetët e ardhshme, me një precizitet të jashtëzakon-
shëm. Fatkeqësisht, ky kalendar dhe studimi i tij u shkatërru-
an nga njerëzit, me pretendimin se kjo dituri ishte e dëmshme 
dhe nuk duhej përdorur.”16 Megjithatë, nëse një hulumtim 
individual, me mjete primitive, është kaq i saktë, sa do të jetë 
preciziteti i rezultateve të astronomisë moderne, e cila përdor 
satelitë që vazhdimisht vëzhgojnë dhe regjistrojnë çdo lëvizje 
të kozmosit? 

Gjithashtu, dijetari ynë Ahmed el Xhemali, Allahu e pas-
të mëshiruar, tregon se një marinar mysliman i devotshëm i 
kishte thënë se preciziteti i kohëve është me sekonda, kjo dë-
shmi është e rëndësishme, pasi puna dhe përvoja e tyre ndër-
lidhet ngushtë me kohën.17 Sot, llogaritjet astronomike për 
përcaktimin e kohëve pranohet nga shumica e dijetarëve ba-
shkëkohorë. Hadithet që udhëzojnë për shikimin e hënës ose 
për plotësimin e muajve paraprak me 30 ditë, nëse hëna nuk 
shihet, nuk e ndalojnë përdorimin e metodave shkencore, në-
se profesionistët e fushës konfirmojnë se janë të sakta. Zoti 
xh.sh., thotë: 

َفاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تـعلمون﴾...﴿ ُ َ ْ َ َ ْ ُ ُ ِ ِ ْ ِّ َ ْ َ ْ َُ ْ َ 
“...pyetini njerëzit e dijshëm, nëse ju nuk dini.” (En 
Nahl, 43).  
Nëse dijetarët islamikë janë unifikuar për një normë juri-

dike, mbyllet mundësia e diskutimit të saj. Mendimet që e 

                                                 
16 Jordan, Aman, në shtëpinë e tij, viti 2015. 
17 El Hamevij, Ahmed el Xhemal, El Ihbar Bivakt el Imsak Biliftar (Jor-

dan-Aman, Dar Linesher ve et Tveziu, 2014), f. 53-54. 



Muhamet STUBLLA 
ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES KALENDARIKE ... 99

sfidojnë këtë konsensus nuk konsiderohen dhe pranimi i tyre 
është i pamundur. Por, nëse konsensusi lidhet me një shkak 
të ndryshueshëm, ndryshimi i këtij shkaku mund të bëjë që 
çështja të rishikohet dhe norma juridike të ndryshojë. Kjo 
është një rregull e padiskutueshme në jurisprudencën islame. 
Shkaku historik i mospranimit të llogaritjes astronomike ka 
qenë pamjaftueshmëria e saktësisë së saj. Ndërkaq, sot, sak-
tësia e arritjeve shkencore në astronomi është e pakontestue-
shme, dhe për këtë arsye, përdorimi i saj dhe mbështetja 
përmes saj është gjithashtu i pakontestueshëm. Llogaritja 
shkencore nuk është më e dyshimtë, përkundrazi, është më e 
saktë se shikimi i njeriut, i cili mund të gabojë ose të mash-
trohet nga ndryshimet vizuale në horizont. 

Shqetësimi i zakonshëm: Nëse llogaritja astronomike 
është kaq e saktë, pse ndodh që studiuesit e astronomisë të 
thonë se ka filluar muaji i ri hënor, edhe pse shikimi i hënës 
është i pamundur? Prof. dr. Sheref el Kudah, në një punim 
shkencor, e shpjegon këtë në mënyrë të ilustruar, e për-
mbledhja e këtij punimi është si vijon: Saktësia e llogaritjes 
astronomike është e pakontestueshme sipas konsensusit të 
njohësve të astronomisë. Hëna nuk mund të shihet me sy deri 
të paktën 15 orë pas lindjes së saj, dhe kjo mund të zgjasë 
deri në 30 orë. Përmes teleskopit, shikimi mund të ndihmo-
het, por nuk mund të duket para 12 orëve pas lindjes së Hë-
nës. Kur Hëna ndodhet në pozicion ku rrezet e Diellit nuk e 
arrijnë, për shkak të pengesës që krijon Toka, nuk mund të 
shihet. Kur Hëna devijon dhe rrezet e Diellit arrijnë në Hënë 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 100 

dhe ato reflektojnë në Tokë, atëherë bëhet e dukshme.18 E 
njëjta situatë ndodh edhe në fund të muajit, kur disa orë para 
përfundimit, Hëna nuk mund të shihet. Pra, saktësia e lloga-
ritjes nuk mungon, por pamundësia e shikimit fizik të Hënës 
nuk e ndryshon këtë saktësi. Ndërsa sa i përket hadithit pej-
gamberik: “Ne jemi popull analfabet, nuk dimë të shkruajmë 
dhe as të llogarisim, muaji është njëzet e nëntë apo tridhjetë 
ditë”19, themi se pretendimet se Muhamedi a.s. ka ndaluar 
llogaritjen astronomike me këtë hadith janë spekulime dhe 
keqkuptime. Kuptimi i këtij hadithi duhet të analizohet në 
dritën e disa parimeve: Të shpjegohet në përputhje me Kura-
nin, të merren parasysh rrethanat dhe gjendja në të cilën 
është thënë hadithi, të kuptohet kuptimi real gjuhësor i fjalë-
ve, të analizohen objektivat dhe qëllimi i tekstit, etj.. Andaj, 
mbi bazën e këtyre parimeve konkludojmë se: Ky hadith pas-
qyron gjendjen e arabëve në atë kohë, ku shumica e mys-
limanëve ishin analfabetë. Allahu xh.sh. thotë: “Allahu është 
Ai që u solli analfabetëve një të Dërguar nga gjiri i tyre…” (El 
Xhumua, 2).  

Kur analizojmë këtë gjendje, nuk kuptohet se myslimanët 
duhet të mbeten në atë gjendje. Përkundrazi, Zoti xh.sh., e ka 
potencuar rëndësinë e diturisë në shumë ajete, duke filluar që 
me ajetin e parë të shpalljes, i cili urdhëron për lexim dhe 
mësim. Pejgamberi a.s., në mundësinë e parë, investoi në di-
turi, përmes lirimit të robërve të luftës me kusht që t’ua më-

                                                 
18 El Kudah, Prof. dr. Sheref, Mexheletu Dirasat, El Xhama el Urdunijeh, 

26/17-18, nr. 2, 1999.  
19 Buhariu, Sahih, 2/ 575, nr. 1814. Muslim, Sahih, 2/ 761, nr.1080. 



Muhamet STUBLLA 
ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES KALENDARIKE ... 101

sonin dhjetë myslimanëve shkrimin.20 Në vlerë monetare, kjo 
ishte një shumë mjaftë e madhe, pasi dhuronte lirinë dhe je-
tën, edhe pse ata mësues nuk ishin myslimanë, i kundërshto-
nin dhe luftonin myslimanët. Qëllimi i këtij hadithi ishte të 
udhëzojë myslimanët, përderisa ishin një shoqëri analfabete, 
të përcaktonin kohët e adhurimeve me shikimin e Hënës ose 
me plotësimin e muajve 30 ditë. Kjo ishte një lehtësim, duke 
përdorur metodat që ishin në dispozicion të tyre në atë kohë. 
Hadithi nuk ndalon mësimin, as llogaritjen astronomike. Zoti 
xh.sh. thotë: “Allahu e ka bërë Diellin burim drite, kurse Hë-
nën e ka bërë të shkëlqejë, që ju të dini numrin e viteve dhe 
matjen e kohës…” (Junus, 5).  

Pra, llogaritja kohore është e kërkuar. E gjithë trashëgi-
mia është e ndërtuar mbi numra dhe llogaritje. Si mund të 
ndalohej llogaritja? Ajo që kërkohet është që llogaritja të jetë 
e saktë, nëse saktësia është e garantuar, atëherë duhet të 
shfrytëzohet kjo mundësi për përcaktimin e kohës dhe orga-
nizimin e adhurimeve. Fjala  رؤية–رأى  në gjuhën e Kuranit ka 
kuptimin e shikimit, njohjes dhe kuptimit, të cilat arrihen 
përmes zemrës, mendjes dhe syrit. Zoti xh.sh. thotë: 

ِ﴿ألم تـر كيف فـعل ربك ϥصحاب الْفيلِ﴾ ِ َ ْ َِ َ َُّ َ َ َْ َ ْ َ َ َ ََ 
“A nuk e ke parë çfarë bëri Zoti yt me poseduesit e 
elefantëve?” (El Fil, 1).  
Folja ََتـرى që vjen nga  رؤية–رأى  në këtë kontekst do të 

thotë: “A nuk e ke parë? A nuk e ke dëgjuar?” Kurse ne e di-
më se Muhamedi a.s. lindi pikërisht në të njëjtin vit të kësaj 

                                                 
20 Hanbel, Ahmed bin, Musned, (Bejrut, shtë.bot.  Er Rrisaleh, 2001) 4/92. 

2216. Hadithi i saktë. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 102 

ngjarjeje…, d.m.th., a nuk e ke kuptuar informacionin aq qa-
rtë sa të ishte si të shihje me sy se si veproi Zoti me posedue-
sit e elefantëve. Pra, fjala “parë” ka për objektiv kuptimin 
dhe njohjen, jo vetëm shikimin fizik.21 Gjithashtu, në një nga 
transmetimet e haditheve të përmendura më lart thuhet: 
“Nëse Hëna nuk duket për shkak të turbullirës së qiellit, për-
caktoni atë.”22 Kjo do të thotë se përcaktimi përfshin edhe 
llogaritjen. Pra, për të përcaktuar fillimin e Ramazanit, rruga 
që përdoret duhet të jetë shkencore dhe e saktë, në mënyrë që 
të mos gabohen kohët. Muhamedi a.s., në disa raste, vepronte 
sipas mendimeve të sahabëve për çështje jo fetare, si p.sh.: 
Në betejën e Bedrit, veproi sipas fjalës së El Habab ibën el 
Mundhirit për pozicionet e luftës. Në betejën e Hendekut, ve-
proi sipas fjalës së Selman el Farisiut për hapjen e hendekut. 
Ai a.s., ka thënë: “Ju jeni më të ditur se unë për çështje që 
nuk janë fetare.”23 Kjo tregon se përpjekja dhe organizimi i 
jetës, si dhe përdorimi i mundësive, mbeten në kompetencën 
tonë. Pra, për përcaktimin e muajit hënor dhe fillimit të adhu-
rimeve, ekzistojnë tri forma të llogaritjes kalendarike, të cilat 
institucioni kompetent mund t’i përdorë: a) Përmes shikimit 
të Hënës, b) Duke plotësuar muajin paraprak me 30 ditë dhe 
c) Përmes llogaritjes astronomike. Vendimi i institucionit 
kompetent që të përzgjedh apo veprojë me cilëndo apo me 
disa nga këto mënyra të verifikimit të kohës, është e drejtë e 
pakontestueshme dhe e vetme e pranuar. Një rregull juridik i 
                                                 
21 En Nesefij, Abdullah bin Ahmed, Medarik et Tenzil ve Hakaik et Tevil, 

(Bejrut, El Kalem et Tajib 1998), 3/580. 
22 Muslimi, Sahih, 2/ 759, nr. 1080. 
23 Muslimi, Sahih, 4/ 336, nr. 2363. 



Muhamet STUBLLA 
ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES KALENDARIKE ... 103

cila buron nga shumë tekste fetare dhe në të cilën dakordo-
hen dijetarët islamë thotë: 

َحكم الحاكم يـرفع الخلاف َِ ُِ ََْ ِ َ ُُ ْ 
“Vendimi i hakimit, (udhëheqësit të institucionit) eli-
minon divergjencat, në praktikë.”24  
Pra, në vendin tonë, institucioni më i lartë fetar është 

Bashkësia Islame e Republikës së Kosovës, vendimet dhe 
përzgjedhja e mendimeve nga BIK-u janë të detyrueshme. 
Përndryshe, do të krijohej huti, e ndoshta edhe përçarje në 
praktikimin e adhurimeve, të cilat në fakt duhet të na bashko-
jnë, e jo të na ndajnë. Mosrespektimi i kohëve të përcaktuara 
nga autoriteti institucional shkakton turbullira dhe çrregulli-
me shoqërore, të cilat kanë depërtuar madje edhe në familje 
dhe shoqëri, çrregullime këto që nuk na duhen aspak. Kjo 
ndodh kur disa falen apo agjërojnë, ndërsa të tjerët jo, duke 
thënë se ende ka kohë ose koha ka kaluar. Një fitne e tillë 
nuk mund të shuhet, përveçse duke iu përmbajtur vendimeve 
të institucionit kompetent. Pretendimet se secili mund ta 
përcaktojë vetë kohën, duke ndjekur hënën sipas vlerësimit 
personal, janë të gabuara dhe të rrezikshme, një keqkuptim i 
qartë i fesë. Është e çuditshme se si disa njerëz guxojnë të 
veprojnë në këtë mënyrë dhe madje t’i thërrasin edhe të tjerët 
që t’i pasojnë. Veprimi i tyre lë të kuptohet sikur ata posedo-
jnë dije që të tjerët nuk e kanë.25 Pejgamberi a.s. ka thënë: 

                                                 
24 El Hamevij, Abuddin el Husejni, Gamz Ujun el Besair fi Sherh el Esh-

beh en Nedhair, 3/113. 
25 El Hamevij, Ahmed el Xhemal, El Ihbar Bivakt el Imsak Biliftar (Jor-

dan-Aman, Dar Linesher ve et Tveziu, 2014), f. 67. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 104 

“...Ai që ruhet nga të dyshimtat, e ka ruajtur pastërtinë e fesë 
dhe nderit të vet, ndërsa ai që bie në të dyshimta, rrezikon të 
përfundojë në haram...”26 Në një hadith tjetër thuhet: “Lëri 
gjërat e dyshimta dhe përqendrohu në ato që nuk janë të dy-
shimta.”27 Prandaj, pyete zemrën tënde, si duhet të veprosh? 
Ta pasosh institucionin dhe të sigurosh saktësinë e adhurim-
eve, apo të mbështetesh në teori dhe pretendime individuale, 
të cilat zakonisht qarkullojnë nëpër shoqëri pa studim, pa an-
alizë dhe pa referencë, qasje që shumica absolute e dijetarëve 
e refuzojnë?! Vëmendje: Nëse haset ndonjë transmetim nga 
gjeneratat e para që duket se e kundërshton këtë koncept, ai 
nuk mund të jetë më i fuqishëm se argumentet e përmendura, 
ose duhet të shpjegohet në frymën e ajeteve dhe haditheve të 
tjera. Në asnjë mënyrë nuk lejohet të vihet në kundërshtim 
me shpalljen hyjnore, sepse në të nuk ka përplasje. Në këtë 
mënyrë arrihet uniteti i shoqërisë, qëllim ky që e dëshiron 
shumë i Madhi Zot.  

 

                                                 
26 Muslimi, Sahih, 3/219, nr. 1599. 
27 Buhariu, Sahih, 2/ 724, nr. 1946. 



Prof. ass. dr. Rexhep SUMA 

KURANI - UDHËZUES 

PËR MORALIN E BUKUR 

Morali ka qenë një nga temat qendrore në traditën islame. 
Kurani, si libër i shenjtë, ofron udhëzime të qarta për formi-
min e karakterit të besimtarit, duke theksuar vlerat e drejtë-
sisë, mëshirës, durimit dhe respektit ndaj të tjerëve. Përmes 
tregimeve të pejgamberëve dhe ajeteve të drejtpërdrejta, Kur-
ani bëhet burimi kryesor i vlerave dhe moralit në Islam, duke 
ofruar një metodë të plotë për përmirësimin e individit dhe të 
shoqërisë. 

Megjithatë, përkushtimi ndaj moralit kuranor nuk kufizo-
het vetëm në mësimin dhe kuptimin e ajeteve, siç mendojnë 
disa, por bazohet kryesisht në zbatimin e tyre në jetën e për-
ditshme. Pikërisht këtu shfaqet hendeku, që vërehet te shumë 
njerëz. Përvetësimi i moralit të Kuranit kërkon një harmoni 
të qëndrueshme ndërmjet njohurisë dhe veprës. 

Kurani, jo vetëm që udhëzon, por edhe frymëzon besim-
tarët për të kultivuar një moral të lartë në jetën e tyre të për-
ditshme.1 Ai është i mbushur me ajete që na udhëzojnë drejt 
virtyteve më të larta, në mënyrë që myslimani të qëndrojë në 

                                                 
1 Mevdudi, Abul A’la. Tafhim el Kur’an, vëll. I, Lahore: Islamic Publica-

tions, 1980, p. 25. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 106 

rrugën e drejtësisë dhe të ngrihet me moralin e tij, derisa ze-
mra e tij të qëndrojë e drejtë, gjymtyrët e tij të jenë të drejta 
dhe të bëhet një rob i vërtetë i Zotit.  

Morali i lartë e ngre njeriun dhe i jep atij një pozitë të 
nderuar mes njerëzve, duke fituar respekt dhe vlerësim. Kur 
Allahu i Madhëruar na ka urdhëruar të meditojmë mbi Librin 
e Tij, Ai ka thënë: 

“Ky është Libër i begatshëm që Ne ta shpallëm ty, që 
t’i studiojnë argumentet e tij dhe që të marrin mësim 
prej tij ata që kanë mend.”2 
Vlerat themelore në Islam janë të qëndrueshme dhe uni-

versale. Ato nuk ndryshojnë me kalimin e kohës apo me 
ndryshimin e vendeve, sepse janë të përshtatshme për çdo 
kohë dhe rrethanë. Etika, besimi dhe ligji hyjnor nuk janë 
krijim i njeriut, për këtë arsye ato mbeten të pandryshuara, 
pavarësisht ndryshimeve të kohës dhe mjedisit. 

Morali i lartë është pjesë thelbësore e akides, sepse besi-
mi i shëndoshë nuk mund të jetë i plotë pa moral. I Dërguari 
i Allahut i ka edukuar shokët e tij në virtyte të larta të moralit 
me metoda të ndryshme. Ai a.s. ua lexonte atyre shpalljet ku-
ranore, dhe kur ata i dëgjonin dhe i meditonin, vepronin sipas 
udhëzimeve të tyre. Kush mediton në ajetet mekase, e gjen 
Kuranin të mbushur me thirrje për virtyte të larta, për pastri-
min e shpirtit dhe për largimin nga çdo gjë që e pengon ecjen 
drejt Allahut të Lartësuar. 

                                                 
2 Es Sad, 29. 



Prof. ass. dr. Rexhep SUMA 
KURANI – UDHËZUES PËR MORALIN E BUKUR 107

I Dërguari i udhëzimit është shembulli më i përsosur dhe 
edukatori më i sinqertë i ymetit. Për të, Allahu i Madhëruar 
ka thënë: “Vërtet, ti je mbi një moral të madh.”3 

Kuptimi i ajetit është i qartë: gjithçka që ai urdhëronte 
ishte nga urdhrat e Allahut, dhe gjithçka që ndalonte ishte 
nga ndalesat e Allahut. Pra, “ti je mbi moralin me të cilin 
Allahu të ka dalluar në Kuran.” 

I Dërguari a.s., në edukimin e shokëve të tij mbi moralin 
fisnik, ka ecur sipas metodës kuranore. Morali në Islam është 
gjithmonë i lidhur ngushtë me adhurimin dhe akiden, sepse 
lidhja ndërmjet moralit dhe besimit është e qartë në Librin e 
Allahut të Madhëruar. Ai ia ka sqaruar të Dërguarit të Tij dhe 
besimtarëve etikën e besimit, me të cilën duhet të karakteri-
zohen ata që thonë La ilahe il-l’Allah. Ai gjithashtu i ka pa-
ralajmëruar për moralin pagan, të cilin besimtari duhet ta 
braktisë. 

Në të vërtetë, qortimi i moralit pagan ka filluar që në ças-
tet e para të shpalljes, bashkë me qortimin e prishjes së besi-
meve të tyre, dhe ka vazhduar deri në fund. Kështu, edukimi 
ka një rol vendimtar në zhvillimin ose në rënien e jetës së 
ymetit. Islami mëson se kërkimi i diturisë duhet të shoqëro-
het gjithmonë me praktikën. Sipas këndvështrimit islam, edu-
kimi nuk është thjesht mësim teorik apo fjalë që mbeten pa 
zbatim në jetën reale. Përkundrazi, Islami është një ushtrim 
praktik, në të cilin mishërohen vlerat etike dhe urtia. Tek 

                                                 
3 El Kalem, 4. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 108 

edukatori mishërohet shembulli më i denjë, ndërsa te nxënësi 
shfaqet dëgjueshmëria e vëmendshme dhe përkushtimi.4 

Morali nuk është diçka dytësore në këtë fe, as nuk kufi-
zohet vetëm në një fushë të caktuar të sjelljes njerëzore, për-
kundrazi, ai është një nga shtyllat themelore të saj dhe 
përfshin tërë sjelljen e njeriut. Të gjitha shfaqjet e sjelljes 
njerëzore që bartin një ngjyrë të qartë morale janë përkthimi 
praktik i besimit dhe i imanit të drejtë. Sepse imani nuk është 
vetëm ndjenjë e fshehur në ndërgjegje, por është edhe veprim 
i dukshëm dhe praktik. 

Kështu, kur nuk shohim këtë sjellje praktike, ose shohim 
të kundërtën e saj, me të drejtë lind pyetja: Ku është atëherë 
imani? Çfarë vlere ka ai, nëse nuk shndërrohet në sjellje? 

Kurani e lidh moralin me besimin në mënyrë të fuqishme, 
dhe shembujt për këtë janë të shumtë. Ndër ta, Allahu i Ma-
dhëruar thotë: “Vërtet, kanë shpëtuar besimtarët: Ata që janë 
të përulur në namazin e tyre, dhe ata që i shmangen të kotës 
(fjalë ose vepra), dhe ata që japin rregullisht zekatin, dhe ata 
që e ruajnë nderin e tyre (në çështjet e jetës intime), përveç 
ndaj grave të tyre (me kurorë) dhe ndaj atyre që i kanë në pro-
nësi, për këto nuk qortohen. E kush kërkon përtej tyre, të tillët 
janë ata që e kanë shkelur kufirin. Dhe ata që me kujdes i ru-
ajnë amanetet dhe premtimet e dhëna, dhe ata që i kushtojnë 
rëndësi kohëve të namazit të tyre. Të tillët janë mu ata tra-
shëgimtarët, që do të trashëgojnë Firdevsin; aty do të qëndroj-
në përgjithmonë.”5 

                                                 
4 Seid Ismail Ali, Bazat e edukimit islam, Logos-A, Shkup, 2021, f.61.  
5 El Muminun, 1–11. 



Prof. ass. dr. Rexhep SUMA 
KURANI – UDHËZUES PËR MORALIN E BUKUR 109

Kështu, kjo sure fillon me pohimin e shpëtimit për besim-
tarët, me theksimin: “Me të vërtetë kanë shpëtuar besimtarët.” 
Pas kësaj, ajo i përshkruan këta besimtarë në mënyrë të ho-
llësishme dhe të detajuar, duke i kushtuar vëmendje të ve-
çantë aspektit moral të tyre. Këtu bëhet e qartë se këto virtyte 
morale, nga njëra anë, janë fryt i besimit, ndërsa imani, nga 
ana tjetër, është shprehje e jashtme e besimit të brendshëm. 

Së pari, ata përshkruhen si të përulur dhe të përqendruar 
në faljet e tyre. Kjo është shenja e parë dalluese e besimtarit 
të sinqertë: që namazi i tij, çasti kur qëndron me përulësi për-
para Zotit të vet, duke e rikujtuar Atë në zemër dhe duke u 
lidhur me Të në shpirt, të jetë një adhurim i mbushur me de-
votshmëri dhe përkushtim. Një namaz i tillë dëshmon për 
sinqeritetin e lidhjes me Zotin, lidhje që merr gjallëri dhe 
ngrohtësi gjatë çdo përuljeje. 

Pas kësaj, surja përmend një tjetër cilësi të thellë morale, 
atë se besimtarët shmangen nga fjalët dhe veprimet e kota. 
Kotësia nuk buron nga një shpirt serioz, ndërsa besimi i dre-
jtë e mbush njeriun me ndjenjën e përgjegjësisë dhe seriozi-
tetit, duke e vetëdijesuar për peshën e amanetit hyjnor. 
Natyrisht, serioziteti nuk nënkupton një gjendje të përher-
shme ashpërsie apo zymtësie, por, nga ana tjetër, kotësia nuk 
përputhet me ndjenjën e thellë të përgjegjësisë që ndien nje-
riu përballë Krijuesit të tij. 

Po ashtu, këta besimtarë bartin në zemrat e tyre ndjesh-
mërinë ndaj të drejtës së Zotit në pasurinë e tyre, duke dhënë 
rregullisht zekatin. Ata janë të përkushtuar ndaj urdhrave 
hyjnorë edhe në marrëdhëniet gjinore, pa kaluar kufijtë që ka 
caktuar Zoti, si dhe në marrëdhëniet shoqërore, duke ruajtur 
amanetin dhe respektuar besën. Në këtë mënyrë, kuptohet më 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 110 

qartë edhe konceptimi që shokët e Pejgamberit a.s. kishin për 
moralin, se ai është fryt i natyrshëm i besimit të drejtë dhe i 
adhurimit të gjallë e të përulur ndaj Zotit. Këtë e mësuan nga 
Kurani dhe nga udhëzimi i të Dërguarit të tyre të sinqertë e 
besnik, paqja dhe bekimet e Zotit qofshin mbi të. 

Kurani fisnik u ka dhënë atyre një përshkrim të plotë të 
personalitetit besimtar, ku adhurimi përbën dimensionin the-
melor të tij. Vërejmë se si Zoti, në përshkrimin e cilësive të 
besimtarëve, e ka vendosur në fillim përulësinë në namaz 
dhe në fund ruajtjen e rregullt të tij, ndërkohë që në mes për-
mendet dhënia e zekatit, një formë adhurimi, krahas virtyteve 
të tjera morale. 

E vërteta mbetet e pandryshuar, dhe ky është parim the-
melor i moralit islam. Një nga parimet bazë të Islamit është 
qëndrueshmëria e vlerave, e cila shoqërohet me qëndruesh-
mërinë e moralit. Përkushtimi moral përbën boshtin rreth të 
cilit rrotullohen të gjitha vlerat etike. Nëse humbet ndjenja e 
përkushtimit, zhduket edhe thelbi i qëllimit moral. Mungesa 
e përkushtimit çon në mungesë përgjegjësie, dhe kjo, nga ana 
e saj, shkatërron çdo mundësi për vendosjen e drejtësisë në 
vendin e saj. 

Islami përmban parime të plota teorike të moralit, të cilat 
e udhëheqin njeriun drejt virtyteve në formën më të përsosur 
të tyre.6 Kjo lidhet ngushtë me qëllimin e mesazhit islam, që 
është mëshira për gjithë njerëzimin. Morali nuk duhet kup-
tuar vetëm si një sistem rregullash, por si një mënyrë jetese 

                                                 
6 El Gazali, Ebu Hamid, Ihja Ulum el Din, Bejrut: Dar el Fikër, 1988, 

f.50. 



Prof. ass. dr. Rexhep SUMA 
KURANI – UDHËZUES PËR MORALIN E BUKUR 111

që reflekton besimin (imanin) dhe përpjekjen për të arritur 
ihsanin – pra, për të bërë të mirën edhe përtej detyrës së do-
mosdoshme fetare.7 

Në tekstin kuranor, nocioni “moral” përmendet dy herë: 
E para: Në përgjigjen e popullit të Hudit a.s., kur ai i thë-

rret ata të mos lidhen me jetën materiale, të mos tejkalojnë në 
ndërtim dhe të adhurojnë Allahun xh.sh., sepse kjo është më 
e drejtë dhe më e dobishme për ta, e ata iu përgjigjën, siç thu-
het në ajetin: “Kjo (që na këshillon ti) nuk është tjetër, vetëm 
se traditë (mitesh) e popujve të lashtë.”8 

Nga shqyrtimi i kuptimeve të këtij ajeti kuptohet se 
thirrja e pejgamberëve gjithmonë është bazuar në një vijë të 
pandryshueshme morale, e cila udhëheq drejt shëndetit dhe 
mirëqenies së shoqërisë dhe individit. 

 
E dyta: Në fjalën e Allahut xh.sh.: “Vërtet, ti je në një 

shkallë të lartë morali!”9 
Ky ajet i drejtohet Muhamedit a.s., i cili është shembulli 

që duhet ndjekur. Librat e jetëshkrimit të të Dërguarit a.s. 
theksojnë se asnjë njeri nuk ka pasur karakterin që kishte ai, 
sepse ai ishte më i miri në moral, më i dashuri, më i mëshir-
shmi dhe më i dhembshuri. Ky ajet tregon se ai që i zotëron 
virtytet morale të përshkruara në Kuran është i karakterizuar 
me moral të madh, për shkak të madhështisë së këtyre virty-
teve. 
                                                 
7 Mevdudi, Abul A’la. Tafhim el Kur’an, vëll. I. Lahore: Islamic Publi-

cations, 1980, f. 32. 
8 Esh Shuara, 137. 
9 El Kalem, 4. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 112 

Një shembull tjetër i kësaj është ajeti: “E nëse i lëshoni 
ato para se t’i keni prekur, por u keni caktuar atyre një caktim 
(kurorës), atëherë duhet t’u jepni gjysmën e asaj që e keni 
caktuar, përveç nëse ato falin ose fal ai në duart e të cilit është 
lidhja e kurorës. E të falni (burra ose gra) është më afër devot-
shmërisë, e mos e harroni bamirësinë ndërmjet jush. Vërtet, 
Allahu sheh atë që veproni.”10 

Fjala takva ka një ndërlidhje shumë të ngushtë me mirësj-
elljen e individit. Personi që vepron sipas Kuranit dhe virty-
teve morale është i përkushtuar ndaj moralit të lartë, i drejtë 
dhe i devotshëm, duke ndjekur udhëzimet e Zotit në marrë-
dhëniet njerëzore dhe në përmbushjen e të drejtave të të 
tjerëve. 

Kjo çështje është shprehur në Kuran në lidhjen ndërmjet 
përdorimit të arsyes dhe posedimit të një vetëdijeje morale 
dhe shpirtërore për Zotin. Fjala takva, e përkthyer rëndom si 
vetëdije dhe frikë nga Zoti, do të thotë, fjalë për fjalë, “të 
mbrosh dhe të ruash veten prej rrezikut”. Në traditë, ajo i 
referohet mbrojtjes së shpirtit nga çdo gjë që e mundon atë. 

Ashtu siç është shpjeguar në hadith, takva do të thotë të 
kesh në zemër praninë madhështore të Zotit, me të cilën e 
mbron veten nga gjithçka e rreme, e keqe dhe e shëmtuar. Në 
këtë kuptim, domethëniet konceptuale të aklit dhe të takvasë 
përkojnë: të dyja i referohen përpjekjes sonë të vetëdijshme 
për ta mbrojtur veten nga pasojat jonjerëzore dhe imorale të 
së keqes, padrejtësisë dhe shtypjes.11 

                                                 
10 El Bekare, 237. 
11 Ibrahim Kalin, Islami, arsyeja dhe bota modern, Logos-A, Shkup, 

2012, f.72. 



Prof. ass. dr. Rexhep SUMA 
KURANI – UDHËZUES PËR MORALIN E BUKUR 113

Një çështje tjetër që merr rëndësi të veçantë në moralin 
islam është istikameti (drejtësia, qëndrueshmëria). Përvetësi-
mi i moralit arrihet përmes unitetit të qëllimit dhe të vep-
rimit. Sjelljet nuk kanë vlerë në vetvete, por vetëm kur janë 
në harmoni me qëllimin dhe sinqeritetin e zemrës, ashtu siç 
thotë Pejgamberi a.s.: “Veprat vlerësohen vetëm sipas qëlli-
mit.”12 

Allahu xh.sh. i paralajmëron njerëzit lidhur me këtë, duke 
urdhëruar: “O ju që besuat, pse thoni atë që nuk e bëni? Tek 
Allahu është shumë e urryer të thoni atë që nuk e punoni.”13 

Edhe i Dërguari ynë, Muhamedi a.s., ka theksuar rëndësi-
në e drejtësisë së zemrës dhe të sinqeritetit në veprime, duke 
thënë: “Derisa zemra e robit nuk është e drejtë, as besimi i 
tij nuk është i drejtë. Zemra nuk mund të jetë e drejtë derisa 
gjuha të bëhet e drejtë. Nuk mund të hyjë në Xhenet askush 
prej të cilit fqinji i tij nuk ndihet i sigurt.”14 

Kështu theksohet se, besimtari duhet të jetë këmbëngulës 
dhe i përkushtuar moralisht. Ndërmjet moralit dhe adhurime-
ve ekziston një raport i ngushtë. Adhurimi, përveçse është 
detyrë ndaj Allahut, ndihmon personin të zhvillohet edhe në 
aspektin moral.15  Për këtë arsye, në Kuran është vënë në du-
kje se namazi është mjet që e largon njeriun nga të këqijat 
dhe paturpësitë. 

                                                 
12 El Buhari, Bedu’l- vahj, 1. 
13 Es Saf, 2-3. 
14 HMI 3079, Ibën Hambel, 3, 199. 
15 Kryesia e Çështjeve Fetare të Turqisë, Islami nëpërmjet haditheve, 

Logos-A, 2017, botim i dytë, vëll. III, f. 18. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 114 

Modeli praktik në zbatimin 

e moralit kuranor 

Sheriati nuk është mjaftuar vetëm me shpjegimin teorik 
të moralit, por ai e ka mishëruar atë praktikisht në një model 
të gjallë, dhe ky model është vetë Pejgamberi a.s.. Kur është 
pyetur Aisheja r.a. për moralin e Pejgamberit, ajo është për-
gjigjur: “Morali i tij ishte Kurani.”16 

Sa më afër këtij modeli praktik të jetë njeriu, aq më e vër-
tetë është dëshmia e tij për përkushtimin ndaj vlerave islame. 

Disa shembuj të moralit kuranor, të pasqyruar në vepri-
met e Pejgamberit a.s., janë: 

- Sinqeriteti: Allahu xh.sh. thotë: “O ju që keni besuar, 
frikësohuni Allahut dhe bëhuni me të sinqertët.”17 Pej-
gamberi a.s. ishte i njohur me epitetin “I sinqerti dhe i 
besueshmi”, dhe këtë e dëshmonin edhe armiqtë e tij, 
para miqve të tij. 

- Drejtësia: Allahu xh.sh. thotë: “Me të vërtetë, Allahu 
urdhëron për drejtësi dhe bamirësi.”18 Muhamedi a.s. 
ishte i drejtë në çdo gjë, si ndaj bashkëshorteve të tij, 
ndaj shokëve, njashtu edhe ndaj armiqve të tij. 

- Falja dhe durimi: Allahu xh.sh. thotë: “Le të falin dhe 
të jenë të durueshëm. A nuk doni që Allahu t’ju falë? 
Vërtet, Allahu është Falës dhe Mëshirues.”19 Jeta e Pej-
gamberit a.s. është e mbushur me raste të shumta ku ai 

                                                 
16 Transmeton Ahmedi, 25813. 
17 Et Tevbe, 119. 
18 En Nahl, 90. 
19 En Nur, 22. 



Prof. ass. dr. Rexhep SUMA 
KURANI – UDHËZUES PËR MORALIN E BUKUR 115

u përgjigj me falje dhe durim. Ndër më të njohurat 
është falja e tij gjatë çlirimit të Mekës ndaj atyre që ki-
shin qenë armiqtë e tij dhe kishin tentuar ta vrisnin, të 
cilët ai i la të lirë pa u dëmtuar. 

Në rrugën e zbatimit praktik të moralit kuranor, është e 
domosdoshme që vetëdija kolektive e individëve të shoqërisë 
të përqafojë këto vlera. Disa nga mënyrat për ta arritur këtë 
janë: 

- Vëmendja ndaj edukimit familjar: Prindërit duhet të 
luajnë rolin kryesor në formimin e fëmijëve të tyre, 
duke i edukuar ata me moralin e Kuranit. 

- Marrja e shembujve të mirë: Duhet të nxirren në pah 
modele reale të njerëzve që kanë pasur moral kuranor, 
qoftë në të kaluarën apo në kohët moderne, si jetët e 
pejgamberëve dhe të njerëzve të drejtë. Leximi i jetëve 
të tyre dhe nxjerrja e mësimeve nga përvojat e tyre 
janë mënyra të dobishme për ndërtimin moral. 

- Ndërgjegjësimi për rëndësinë e vetëreflektimit: Indi-
vidët duhet ta njohin veten, ta shqyrtojnë dhe ta lloga-
risin vazhdimisht vetveten, pasi kjo është shenjë e 
përkushtimit të vërtetë ndaj moralit kuranor.20 

Ka edhe shumë vlera të tjera të larta morale, që janë pas-
qyruar në jetën e pejgamberëve dhe të njerëzve të drejtë, të 
cilat Kurani urdhëron të ndiqen. Kjo bën që perceptimi i 
myslimanit mbi moralin të mos mbetet vetëm një koncept 
teorik, por të shndërrohet në një realitet praktik, të mishëruar 

                                                 
20 Rukije Muhamed, Ahlaku’l Kuran bejne et Ta’lim en Nedhari ve en Ne-

mudhexh el‘Ameli, 24.01.2025. www.mugtama.com. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 116 

në shpirtin individual dhe në shoqërinë që ndërtohet mbi këto 
vlera, ashtu siç ndodhi në kohën e pejgamberëve dhe të pa-
suesve të drejtë të tyre. 

Baza kuranore e moralit 

Kurani përmban shumë ajete që theksojnë rëndësinë e 
moralit të bukur. Në ajetin e njohur: “Vërtet, Allahu urdhë-
ron drejtësinë, bamirësinë dhe ndihmën ndaj të afërmve, e 
ndalon të keqen...”,21 theksohet se besimtari duhet të ndjekë 
drejtësinë dhe të tregojë mëshirë ndaj të tjerëve. 

Konceptet birr (mirësia, devotshmëria) dhe ihsan (bami-
rësia e përsosur) janë themelore në formimin e karakterit 
moral.22 Termat takva (ndërgjegje fetare), sabër (durim) dhe 
shukr (mirënjohje) lidhen drejtpërdrejt me sjelljen morale të 
besimtarit. Kurani i nxit besimtarët që të jenë të durueshëm 
në sprova, të drejtë në marrëdhënie dhe ndihmues ndaj të 
varfërve e nevojtarëve.23 

 
 
 
 
 
 
 

                                                 
21 En Nahl, 90. 
22 Rahman, Fazlur, Major Themes of the Qur’an, Chicago: University of 

Chicago Press, 1980, 112. 
23 Ibid, 115. 



Prof. ass. dr. Rexhep SUMA 
KURANI – UDHËZUES PËR MORALIN E BUKUR 117

Shembuj të moralit të bukur 

në tregimet kuranore 

Muhamedi a.s., si shembull i shkëlqyer i moralit 

Kurani, Muhamedin a.s., e paraqet si “usvetun hasene”, 
shembull i përsosur i moralit të bukur. Ai ishte i drejtë, i më-
shirshëm dhe gjithmonë kujdesej për të dobëtit, si dhe për 
jetën shoqërore të bashkësisë islame.24 

Allahu xh.sh., në Kuran, thotë: “Ju e keni shembullin më 
të lartë në të Dërguarin e Allahut, për atë që shpreson në 
shpërblimin e Allahut dhe në botën tjetër, dhe që e përmend 
shpesh Allahun.”25  

Komentatori i njohur i Kuranit, Ibën Kethiri, në lidhje me 
këtë ajet shprehet se ai është një bazë shumë solide për ta pa-
suar dhe ndjekur Sunetin e Muhamedit a.s., qoftë në të folur, 
në veprime apo në gjendje shpirtërore.26 Sipas tij, ky ajet nuk 
kufizohet vetëm në aspektin e besimit teorik, por përfshin 
edhe praktikën jetësore të besimtarit, e cila mishërohet në 
ndjekjen e modelit profetik. Në këtë kuptim, Suneti i Muha-
medit a.s. përbën interpretimin praktik dhe zbatimin konkret 
të mesazhit kuranor. 

Kështu, Ibën Kethiri, e sheh këtë ajet si një thirrje të qartë 
që besimtari të mos kufizohet në leximin apo dëgjimin e fja-
lës së Zotit, por ta përkthejë atë në jetë përmes përputhjes me 

                                                 
24 El Buhari, Muhamad. Sahih el Buhari, nr. 3558. 
25 El Ahzab, 21. 
26 Imam Hafidh ebil Fida Ismail ibën Kethir el Kureshi ed Dimeshki, 

Tefsirul Kur’anil adhim, Darul marife, Bejrut,  vëll. III, 1993, f. 474. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 118 

fjalët dhe veprat e të Dërguarit a.s., i cili është shembulli më i 
përsosur i zbatimit të udhëzimit hyjnor. 

Njerëzit, sipas natyrës së tyre, tërhiqen pas atij që është i 
karakterizuar me tiparet e besimit dhe i pasuruar me moralin 
e mirë islam, që ndjek rrugë dhe veprime të larta, dëshiron të 
mirën për të tjerët dhe largon prej tyre të keqen, si dhe është i 
sinqertë në marrëdhëniet dhe veprimet e tij. 

Në përgjithësi, njerëzit presin që thirrësit në Islam (pre-
dikuesit) të jenë praktikues të Sunetit, të pasuruar me moralin 
dhe virtytet e mëdha të Islamit, pa hipokrizi, pa interes të keq 
dhe pa dyfytyrësi.27 

Leximi dhe reflektimi mbi Kuranin forcon imanin dhe 
kultivon virtytet morale. Ajetet që flasin për të vërtetën, drej-
tësinë dhe durimin ndikojnë drejtpërdrejt në formimin e ka-
rakterit të individit. Kurani nuk edukon vetëm individin dhe 
familjen, por edhe shoqërinë në tërësi. Ai thekson rëndësinë 
e bashkëjetesës, respektit ndaj të afërmve dhe ndihmës ndaj 
të varfërve, duke krijuar kështu një kulturë të përgjegjësisë 
morale dhe sociale.28 

 
 
 
 
 
 

                                                 
27Abdurahim el Magdavi, El Usus el Ilmije li Menhexhi edda’veti el 

Islamije, Darul hadare li Neshër ve Tevzi, bot. 3, Riad, 2018, f. 751. 
28 Muhamed Tabari. Xhami’ el Bejan  fi tefsir’il Kuran, vëll. III, Bejrut: 

Dar el Fikër, 1986, f. 88. 



Prof. ass. dr. Rexhep SUMA 
KURANI – UDHËZUES PËR MORALIN E BUKUR 119

 
Përfundimi 

Kurani është udhëzues i përhershëm për moralin e bukur. 
Ai ofron shembuj të qartë për formimin e karakterit dhe zhvi-
llimin e sjelljeve pozitive, të bazuara në drejtësi, durim, mëshi-
rë dhe devotshmëri ndaj Zotit. Studimi i tregimeve kuranore 
dhe reflektimi mbi ajetet e moralit ndihmon besimtarët të 
ndërtojnë një jetë me vlera të qëndrueshme dhe të përhershme. 

Në këtë punim u trajtuan konceptet morale në Kuran dhe 
u paraqitën shembuj konkretë të zbatimit të tyre në praktikën 
e jetës profetike. Kurani thekson fuqishëm përforcimin e vir-
tyteve morale në jetën e individëve dhe të shoqërive, duke 
ofruar zgjidhje praktike dhe shpirtërore për përmirësimin e 
marrëdhënieve njerëzore dhe ndërtimin e një shoqërie të ba-
zuar mbi drejtësi, mëshirë, sinqeritet, përulësi dhe barazi. 

Morali në Islam nuk kufizohet vetëm në aspektin indivi-
dual, por shtrihet edhe në marrëdhëniet shoqërore, familjare 
dhe ndërmjet kombeve e popujve. Përmes zbatimit praktik të 
këtyre vlerave morale, mund të ndodhë një transformim pozi-
tiv në shoqëri, duke forcuar drejtësinë sociale dhe bashkë-
punimin ndërnjerëzor. 

Nga kjo kuptohet se Kurani ofron një kornizë të plotë 
morale, nga e cila mund të përfitohet për përmirësimin e rea-
litetit bashkëkohor dhe për orientimin e tij drejt ndërtimit të 
shoqërive të begata, të drejta dhe tolerante. 

Në fund, mbetet një nevojë e ngutshme për aktivizimin e 
këtyre vlerave kuranore në epokën moderne, veçanërisht në 
kushtet e ndryshimeve të shpejta që përjeton bota. Prandaj, 
është e domosdoshme që të vazhdojnë studimet që trajtojnë 
rolin e moralit kuranor në fushat e ndryshme të jetës sociale, 
ekonomike, kulturore dhe politike.  





Prof. ass. dr. Musa VILA 

CILËSITË E INJORANCËS, 

FANATIZMI DHE DISKRIMINIMI, 

NUK I PËRKASIN ISLAMIT 

َعن أبى ذر قال َ ٍَّ َِ ْ ْإنه كان بـيني وبـين رجل من إخواني كلام وكانت : َ َ َ َ ََ ٌ َ ِ َ ْ ِ ِْ َ َِ ٍ ُ َ َ ْ َ ِْ َُ َّ
ِأمه أعجم َ ْ َ ُُ َية فـعيـرته ϥمه فشكاني إلى النبي صلى الله عليه وسلم ُّ َّ ََّ َ ِ ِ ِْ َُ ََ َُّ َ ّ َِّ َِّ ِ ِ َ َ َ َُِ ُْ َّ ًَّ

َفـلقيت النبي صلى الله عليه وسلم فـقال َ َ ََ َّ ََّ َ ِ َْ ََ َُّ َ َّ َِّ ُ ِ: 

ٌَِّ ʮ أʪ ذر إنك امرؤ فيك جاهلية ِ َِ َ ٌَُ ْ َِّ ٍّ َ َ ُقـلت. ََ ʮَّ رسول الله من سب : ُْ َ ْ ُ ََ َِّ َ َ
َالرج ُال سبوا أʪه وأمهِّ َّ ُُّ ََ ُ َ َ ْقال ʮ أʪ ذر إنك امرؤ فيك جاهلية هم . َ ُ ٌَِّ ِ َِ َ ٌَُ ْ َِّ ٍّ َ َ ََ َ َ

ْإخوانكم جعلهم الله تحت أيديكم فأطعموهم مما Ϧكلون وألبسوهم  ْ ْ ْ ُْ ُُ َِْ ََ َُ ُ َُ َْ َِّ ِ ْ ُ ََُ ِ ْ َ َْ َُّ ُ َ َ ُ َ ْ ِ
َِمما تـلبسون ولا تكلفوهم ما يـغلبـهم فإ ْ ُْ ُ َ َِ ِْ َ ُ ُّ َ ُْ َََ َ ُ ْن كلفتموهم فأعينوهمَِّ ُْ ُُ ِ ََ ُ ُ َّْ َ ْ.  

Ebu Dherri r.a., ka thënë: “Vërtet në mes meje dhe 
një personi nga vëllezërit e mi kishim fjalosje. Nëna e 
tij ishte joarabe, e unë e turpërova me nënën e tij. Pa-
staj ai ishte ankuar te Pejgamberi a.s., e kur e takova 
Pejgamberin a.s., ai më tha: “O Eba Dherr, ti je një 
njeri me cilësi të injorancës.” Unë i thashë: “O i 
Dërguar i Allahut, kush i ofendon njerëzit, ata ia ofe-
ndojnë babën dhe nënën e tij.” Ai më tha: “O Eba 
Dherr, vërtet ti je njeri me cilësi të injorancës. Ata 
(robërit) janë vëllezërit tuaj në duart tuaja. Ushqeni 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 122 

ata nga ajo që ju hani, vishni nga ajo që ju vishni, e 
mos i rëndoni çka nuk mund t’i përballojnë, e nëse i 
ngarkoni, atëherë ndihmojuni atyre.”1 

Fjalët e panjohura në hadith 

Fjala “ajertuhu” ka kuptimin e turpit, me i dhënë përka-
tësi të turpit. Thuhet t’i ketë thënë: “O djali i zezakes”.2 Në 
një version tjetër thuhet: “e kam ofenduar një person, apo në 
mes meje dhe atij janë shkëmbyer ofendime, të shara”. 

Fjala “rexhulun” - burrë, person, thuhet ky person ka qe-
në myezini Bilalli r.a., të cilit Ebu Bekri r.a. i kishte dhuruar 
lirinë. 

Fjala “e’axhemije” (e huaja), d.m.th. secili person që nuk 
e flet pastër gjuhën arabe konsiderohet i huaj - e’axhemije, 
pavarësisht a është arab apo joarab.3 Nëna e Bilallit ishte e 
huaj, me prejardhje nga Etiopia. 

Thënia “fike xhahilijjun” - “Ti ke cilësi të injorancës” 
apo ofendimi është vepër jomorale dhe veti e injorancës. 

Fjala “havele” është emër që i dedikohet robit dhe robë-
reshës. Njëjësi është “hailun” - rob. Ky emër përdoret edhe 
për çobanin, rojtarin. Thuhet përdoret ky emër për pronësi - 
et tahvilu, d.m.th. me qenë pronar apo të posedosh - et temli-
ku. 

                                                 
1 “Sahihul Buhari”, Kitabul iman, vëll. I, f. 13, nr.30; “Sahihu Muslim”, 

vëll. III, f.1882, nr.1661. 
2 Ibën Haxher, “Fet’hul Bari”, vëll. I, f. 86. 
3 El Ajni, “Umdetul Karij”, vëll. I, f. 208. 



Prof. ass. dr. Musa VILA 
CILËSITË E INJORANCËS, FANATIZMI... 123

Fjala “ve la tukel-lifuhum” - Dhe mos i rëndoni, d.m.th. 
robërit mos i rëndoni fizikisht me barra dhe punë të rënda, 
apo me ndonjë urdhër që është i vështirë për t’u kryer. 

Shpjegimi i hadithit 

Hadithi i mësipërm tregon dhe udhëzon se nuk lejohet as-
sesi që myslimani ta ofendojë vëllain e tij, e as t’i japë përka-
tësi të turpit, e as të krenohet me përkatësinë e prindërve dhe 
as të ndihet me i ngritur se të tjerët, edhe nëse tjetri është 
shërbëtor, çoban apo rob. 

Përderisa sahabët qëndronin në ndejë të përbashkët, pa-
pritmas Ebu Dherri e kishte turpëruar Bilalin r.a., duke i thë-
në: “O biri i zezakes.” Atëherë Bilali iu ankua Pejgamberit 
a.s. për këtë ofendim. Pejgamberi a.s. u hidhërua shumë dhe 
e qortoi Ebu Dherrin duke i thënë se ofendimi është cilësi 
dhe veti paraislame, ndërsa në Islam, njerëzit janë të baraba-
rtë në të gjitha dispozitat e fesë, dhe nuk ka vend për diskri-
minim për shkak të etnitetit, gjuhës apo ngjyrës së trupit. 

Në kushtetutën islame, ekziston vetëm një emër, ai është 
mysliman. Nuk ka njerëz të zinj, ezmerë, të kuqë apo të bar-
dhë. Ne nuk njihemi përmes ngjyrave, përmes përkatësive et-
nike, etniteteve, gjuhëve dhe as vendeve. Ne njihemi vetëm 
me fjalën La ilahe il-lall-llah dhe në bazë të adhurimit.4 

 
 
 

                                                 
4 Aid el Karnij, “El misku vel inberu fi hutabil minber”, f.70. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 124 

Përparësia matet me devotshmëri 

Përparësia e vërtetë qëndron në devotshmëri. Ai që nuk 
ka devocion nuk ka pse të mbështetet në përkatësinë apo 
gjenealogjinë e tij. Ndërsa, ai që është i shtresës së ulët, gje-
nezën e përfiton me devotshmëri. Allahu xh.sh. thotë: “Vërtet 
se më i nderuari prej jush tek Allahu është ai që është më i 
devotshmi.” (El Huxhurat, 13). 

Ebu Dherri r.a., tregon se Pejgamberi a.s., me një rast i 
kishte thënë: “Shiko, ti nuk je më i mirë se njeriu i kuq e as 
se ai i ziu, sepse përparësia është me devotshmëri.”5 

Pejgamberi a.s., që në start të thirrjes islame kishte ve-
ndosur këtë parim, se nuk ka pasuri, pozitë, etni, apo ngjyrë, 
por ka devotshmëri dhe adhurim. E kur në skenë u shfaq Ebu 
Dherri me këtë ofendim dhe e shkatërroi atë parim, atëherë ai 
a.s., iu përgjigj: “Vërtet ti je njeri me cilësi të injorancës (pa-
raislame)”, dhe kërkoi nga ai që të distancohet menjëherë 
nga veset e së kaluarës dhe të ndihet i njëjtë me të ziun, me 
ezmerin dhe me të kuqin. Thuhet se kjo ngjarje kishte ndo-
dhur ende pa e ditur Ebu Dherri ndalesën e saj, dhe kjo cilësi 
kishte mbetur tek ai për shkak se një kohë të gjatë kishte 
qenë larg nga Pejgamberi a.s.. 

Barazinë ndërmjet njerëzve, Resulullahu a.s., e kishte 
proklamuar edhe në Hytben e mirënjohur gjatë ditëve të ha-
xhin në Mine: “O ju njerëz, vërtet Zoti juaj është Një, dhe 
babai juaj është një (Ademi). Kini kujdes! Nuk ka përparësi 

                                                 
5 “Fet’hul Barij”, vëll. X, f. 468; “Musned Ahmed”,vëll. V, f.158. 



Prof. ass. dr. Musa VILA 
CILËSITË E INJORANCËS, FANATIZMI... 125

arabi nga i huaji, as i huaji nga arabi, as i kuqi nga i zi, as i 
ziu nga i kuqi, përveçse me devotshmëri.”6 

Kur i Dërguari a.s. tuboi tre myslimanët nga tri vendet e 
ndryshme, respektivisht Selmanin nga Persia (Irani), Suhej-
bin nga romakët e bardhë dhe Bilalin nga Etiopia, një arab i 
quajtur Kajs hyri brenda dhe këta i quajti të huaj - el e’axhe-
mij. I Dërguari i Allahut a.s. qe zemëruar shumë dhe i tha: 
“Edhe yt atë është i njëjtë, edhe feja juaj është e njëjta, ndër-
kaq arabizmi për të cilin, me sa po shihet, po krenohesh aq 
shumë, nuk i takon as babait tënd dhe as nënës sate (duke 
menduar se Ademi dhe Hava janë prindërit e të gjithë juve).” 
Pastaj deklaroi: “Nuk është prej neve (prej umetit islam) kush 
propagandon fanatizmin fisnor (etninë), kush lufton për të, 
dhe kush e jep jetën për të.”7 

Eliminimi i robërisë përmes vëllazërisë 

Pjesa e hadithit në të cilin Pejgamberi a.s., ka thënë: “Ata 
(robërit) janë vëllezërit tuaj në duart tuaja”, paraqet atë se si 
Pejgamberi a.s., robërve ua jep epitetin e vëllazërisë. Me këtë 
barazi, që e shpreh Pejgamberi a.s., eviton çdo diskriminim 
racor dhe strukturor në mes njerëzve në shoqëri. Ky deklarim 
i Pejgamberit a.s. ishte një hap i madh drejt eliminimit të ro-
bërisë në mënyrë graduale. Në këtë kohë, i tërë sistemi sho-
qëror ishte i ndërtuar në kurriz të robërisë, e deklaratat e tilla 
ishin të çuditshme për shoqërinë e asaj kohe. Sa për ilustrim 
thuhet se, qyteti i Romës në Perandorinë Romake, kishte 
                                                 
6 “Musned Ahmed”, vëll. 47, f. 478, nr. 22391. 
7 “Sunen Ebi Davud”, vëll. XIII, f. 325, nr. 4456. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 126 

dyqind e katërmbëdhjetë mijë qytetarë të lirë, ndërsa kishte 
më tepër se njëzet milionë robër apo skllevër. Ligji parashih-
te dënime të ndryshme sa u përket këtyre shtresave edhe nëse 
vepra e bërë ishte e njëjtë. Robi, i cili vidhte vritej, kurse për 
atë që llogaritej i lirë mjaftonte që sendin e vjedhur ta kthe-
nte. Me një fjalë, robërit as që trajtoheshin si njerëz, e lëre 
më si vëllezër. 

Në mënyrë të qartë Pejgamberi a.s. kërkoi që, ushqimi 
dhe veshja të jenë të barabarta ndërmjet qytetarëve të lirë dhe 
robërve, apo edhe shërbëtorëve. 

Thënia në hadith “mos i rëndoni”, është urdhër i prerë që 
ngarkesa të mos jetë jashtë suazave njerëzore, dhe atë që 
mund ta bartë zotëria, mund të ngarkohet edhe robi apo shër-
bëtori. Mos i ngarkoni fizikisht jashtë mundësisë së tyre, po 
ashtu edhe psiqikisht mos i ngarkoni me urdhra që janë të 
vështira, dhe mos ju bëni presion që ata të ndihen të katego-
risë së dytë, apo edhe më të ulët. Aq sa ju mund t’i përballoni 
aq edhe mund t’i ngarkoni, e nëse i ngarkoni më shumë, të 
jeni të kujdesshëm dhe u ndihmoni në punët e tyre fizike dhe 
mendore. 

Kush është Ebu Dherri, 

protagonisti i hadithit 

Emri i tij është Xhundeb, d.m.th. lloj zogu, djali i Sufjan 
el Gafarijut. Konsiderohet prej sahabëve të vjetër, ishte i pes-
ti me radhë që e përqafoi Islamin. Vinte nga fisi Gafar, i cili 
ishte fis problematik dhe i njohur për plaçkitje të udhëtarëve 
- cuba. Kur e pa Pejgamberi a.s. duke ardhur për të hyrë në 
Islam buzëqeshi duke thënë: “Vërtet kë do e udhëzon 



Prof. ass. dr. Musa VILA 
CILËSITË E INJORANCËS, FANATIZMI... 127

Allahu.” Kjo ngjarje kishte ndodhur në Mekë. Pejgamberi 
a.s. e urdhëroi të kthehej te fisi i vet për t’i udhëzuar në 
rrugën e vërtetë. Ishte guximtar, pasi pranoi Islamin, në pre-
zencën e politeistëve e ngriti zërin duke cituar dëshminë – 
shehadetin, edhe pse kjo i kushtoi me rrahje. Kishte qëndruar 
disa vite te fisi i tij, e kur Pejgamberi a.s. ishte shpërngulur 
në Medine, ky kishte arritur që me vete ta marrë fisin e tij 
Gafar dhe të shkonte në Medine. Kur i pa Pejgamberi a.s. u 
mahnit dhe përpiqej që t’ia zë në gojë emrin e tij dhe i tha 
Ebu Nemle.8 Ai ia kujtoi Ebu Dherr. Pejgamberi a.s., i tha - 
po, Ebu Dherr. Pastaj filloi duke u lutur: “Ky është fisi Ga-
far, Allahu e pastë falë, erdhën në Islam, Allahu i shpëtof-
të.”9 

Mandej u drejtua kah ky trim i madh me fjalët: “Toka 
nuk ka bartur e as qielli nuk ka strehuar njeriun më të sinqe-
rtë të fjalës sesa Ebu Dherrin.”10 

Ai nuk kishte marrë pjesë në luftën e Bedrit, Uhudit dhe 
Hendekut për shkak se ishte te fisi i tij larg nga Pejgamberi 
a.s., por, ishte shembull në luftën e Tebukut. Atë e kishte vo-
nuar deveja e tij, e cila i kishte ngordhur në rrugë. E ky ia 
mësyu në këmbë, tërë atë rrugë të gjatë shkretinore dhe të 
nxehtë derisa e arriti Pejgamberin a.s. me shokët e luftës. 
Pejgamberi a.s., kur e pa i tha: “Për sa hapa që ke bërë, 
Allahu për aq t’i shleftë mëkatet.” 

                                                 
8 En Nemël është buburrec, e më të voglit të buburrecit i thuhet Dherr. 
9 “Sahihul Buhari”, vëll. IV, f.95, nr. 951; “Sahihu Muslim”, vëll. III, f. 

446, nr.1095. 
10 “Sunen Ibën Maxhe”, vëll. I, fq. 181, nr.152. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 128 

Pejgamberi a.s. fliste fjalë të mira për të. Ebu Dherri 
shpesh e pyeste për këshilla. Një herë i tha Pejgamberit a.s. 
që ta këshillojë për diçka. E Pejgamberi a.s. e këshilloi duke i 
thënë: “Të këshilloj me lexim të Kuranit, sepse ai është dritë 
për ty në Tokë, e në qiell rikujtim për ty.” Ebu Dherri i tha: 
“Më shto edhe diçka.” Ai i tha: “Gjithnjë shiko atë që është 
më i varfër se ti, e mos shiko atë që është më i pasur se ti, se 
vërtet vetëm kjo është më e drejtë për të mos e përbuzur be-
gatinë e Allahut për ty.”11 

Nganjëherë Pejgamberi a.s., i drejtonte pyetje Ebu Dhe-
rrit: “Cili është qëndrimi yt, nëse has në udhëheqës të ko-
rruptuar që përvetësojnë pasuri?” Ai u përgjigj: “Me shpatë 
do t’i luftoj ata.” Atëherë Pejgamberi a.s. buzëqeshi dhe i 
tha: “A do të të tregoj se cila është më mirë (të veprosh)? 
Përmbahu derisa të më takosh mua.” 

Pasi kaloi koha e Ebu Bekrit dhe Omerit r.a., pasuan 
njerëz, të cilët përvetësuan paranë dhe pronën publike, e në 
anën tjetër kishte të atillë që nuk iu jepnin të varfërve. E, Ebu 
Dherri duke ecur rrugës së tregut ngrittë zërin duke thënë: 
“Përgëzoj ata që deponojnë pasurinë, arin dhe argjendin me 
ndëshkim të hekurit në zjarr.” 

Kur Ebu Dherri pati rastin ta shohë pallatin, që e kishte 
ndërtuar Muaviju, i tha: “Nëse e ke bërë me paranë e mysli-
manëve, kjo është tradhti, e nëse e ke bërë me paranë tënde 
kjo është e tepërt (israfë). O Muavij, vërtet ti të pasurin e ke 
pasuruar edhe më tepër, e të varfrin e ke varfëruar.” 

                                                 
11 “El Mu’xhemul kebir lit Taberanij”, vëll. II, f. 214, nr.1628. 



Prof. ass. dr. Musa VILA 
CILËSITË E INJORANCËS, FANATIZMI... 129

Ishte i njohur për asketizëm, thuhet se i përngjante Isait 
a.s. në tërheqje (ruajtje) prej kësaj bote. Ai e konsideronte 
haram deponimin e pasurisë tek individi më tepër se sa ka 
nevojë. Ai thoshte: “Mua më mjafton kafshata ditore.” 

Ebu Dherri kishte refuzuar të jetë emir - princ në Irak. Ai 
u kishte thënë: “Për Allahun jo, ... assesi nuk mundeni të më 
anoni mua në dynjanë e juve.” 

Kështu ai kishte zgjedhur të jetonte në shkretëtirë në Rre-
bdhe i izoluar prej njerëzve, vetëm me gruan dhe djalin e tij 
të vogël. Pejgamberi a.s., në luftën e Tebukut, kur e pa të 
vetmuar duke ardhur në këmbë tha: “Allahu e mëshiroftë 
Ebu Dherrin, i vetëm po ecën, i vetëm do të vdesë dhe i vetëm 
do të ringjallet.”12 

Vërtet ai ishte i vetëm duke ecur për në luftën e Tebukut, 
ishte i vetëm kur vdiq në shkretëtirën Rrebdhe, dhe i vetëm 
do të ringjallet inshallah, ngase mirësitë e tij ishin të shumta, 
kështu që afër tij nuk ka vend për të tjerët. 

Ishte njeri me tipare të veçanta, zhvilloi një jetë më ndry-
she se të tjerët, ishte shumë guximtar, tërë jetën ia kushtoi 
Islamit, askujt nuk iu nënshtrua për çështje të kësaj bote, 
askënd nuk e imitoi në pasuri, veshje, dukje dhe qëndrime. 
Pejgamberi a.s., ka thënë: “Askush të mos imitoj: të thotë: 
nëse njerëzit bëjnë mirë, bëj edhe unë, e nëse bëjnë keq, bëj 
edhe unë. Por, edukoni veten të bëni mirë kur ata bëjnë mirë, 
e kur bëjnë keq, atëherë ju të mos bëni padrejtësi.”13 

                                                 
12 “El Mustedrek ala s-sahihajni lil Hakim”, vëll. III, f. 52, nr. 4373. Ibën 

Haxher, “El Isabe fi temjiz es sahabe”. 
13 “Sunen et Tirmidhij”, vëll. VII, f. 290, nr.1930. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 130 

Ebu Dherri ka transmetuar nga Pejgamberi 281 hadithe. 
Vdiq në shkretëtirën Rrebdhe afër Medinës në vitin 32 h.. 
Përkujdesjen e tij në përgatitjen e varrimit dhe faljen e 
xhenazes ia kishte bërë Abdullah bin Mesudi. Ky ishte një 
paralajmërim i Pejgamberit a.s.: “Për Allahun, një njeri nga 
ju do të vdes në shkretëtirë, e në atë do të prezantojnë një 
grup prej besimtarëve.” 

Dhe vërtet kështu ndodhi, në xhenazen e tij prezantuan 
grupi i besimtarëve në krye me Ibën Mesudin.  

 



Dr. Fikret KARÇIQ* 

ISLAMI DHE INTEGRIMI EVROPIAN -  

ÇËSHTJA E INSTITUCIONALIZIMIT 

TË ISLAMIT1 

Myslimanët në vendet e Bashkimit Evropian (BE) ndry-
shojnë në disa aspekte nga dy përqendrimet e tjera të mëdha 
të myslimanëve në Evropë, ato në Ballkan dhe ato në territor-
in e republikave të ish-Bashkimit Sovjetik.2 Dallimet kryeso-
re ndërmjet këtyre grupeve qëndrojnë në historinë, strukturën 
dhe formën e institucionalizimit. Historikisht, prania e mysli-
manëve në vendet e BE-së është më e vonshme dhe, në një 
masë të madhe, fillon në vitet pesëdhjetë të shekullit XX me 
valët e emigrantëve ekonomikë dhe politikë, që erdhën në 
Evropë nga bota myslimane. Ndërsa prania e myslimanëve 

                                                 
* Fikret Karçiqi (Allahu e pastë mëshiruar) ka qenë doktor i shkenca-

ve juridike, profesor i rregullt në Fakultetin e Shkencave Islame në 
Sarajevë, në lëndët Historia e së drejtës së Sheriatit dhe Teoria e 
shtetit dhe ligji, dhe profesor i rregullt në Fakultetin Juridik në Sa-
rajevë në lëndën Historia e përgjithshme e shtetit dhe të së drejtës. 

1 Dr. Fikret Karčić, “Islam i evropske integracije: Pitanje institucionaliza-
cije islama”, Religija i evropske integracije, Fakulteti i Shkencave Po-
litike, Sarajevë, 2006, f. 187-199. 

2 Më shumë për këtë shih: Jorgen Nielsen, Muslims in Western Europe, 
Edinburgh University Press, Edinburgh, 1995. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 132 

në Ballkan daton që nga pushtimet osmane në shekujt XIV 
dhe XV. 

Sa i përket strukturës, komunitetet myslimane në Bashki-
min Evropian janë heterogjene dhe përbëhen nga emigrantë, 
pasardhësit e tyre, anëtarë të brezit të dytë e të tretë, të cilët 
shpesh kanë vetëm lidhje simbolike me vendet e origjinës së 
prindërve të tyre, si dhe nga të konvertuarit evropianë në Is-
lam. 

Ndërsa në aspektin e shkallës dhe formës së organizimit 
fetar institucional, myslimanët në vendet e BE-së ndryshojnë 
nga myslimanët e Ballkanit, të cilët i kanë institucionet e tyre 
fetare të formuara nën ndikimin osman. Në modelin e institu-
cionalizimit të Islamit dhe zhvillimit post-osman në shtetet 
nacionale ballkanike, myslimanët në vendet e BE-së po lëvi-
zin gradualisht drejt institucionalizimit, duke kaluar nga 
niveli lokal në atë kombëtar dhe potencialisht në nivel trans-
nacional. Në këtë tekst do të trajtojmë pikërisht këtë fenomen 
të fundit. 

Çfarë është institucionalizimi i Islamit? 

Me “institucionalizimin e Islamit” kuptojmë procesin e 
krijimit të institucioneve islame që ua mundësojnë myslima-
nëve praktikimin e fesë së tyre dhe rregullimin e marrëdhë-
nieve ndërmjet këtyre institucioneve dhe kornizës shtetërore 
brenda së cilës ato veprojnë. Prandaj, institucionalizimi i Is-
lamit është një proces me dy aspekte: 1. dhënien e statusit li-
gjor Islamit në kuadër të marrëdhënieve të përgjithshme 
ndërmjet shtetit dhe fesë në shtetet anëtare të BE-së; dhe 2. 
formimin e institucioneve dhe organizatave të ndryshme my-



Dr. Fikret KARÇIQ 
ISLAMI DHE INTEGRIMI EVROPIAN: ÇËSHTJA ... 133

slimane që kanë funksion të udhëheqjes fetare, ruajtjen, zhvi-
llimin dhe transferimin e njohurive dhe mundësimi i prakti-
kës fetare. 

Myslimanët dhe shtetet ku ata jetojnë marrin pjesë në 
këtë proces me theks të ndryshëm. Sipas logjikës së zhvilli-
meve, në aspektin e parë - dhënia e statusit institucional Isla-
mit - rolin dominues e luan shteti, i cili e realizon këtë duke 
ndjekur sistemin e vet të rregullimit të marrëdhënieve ndër-
mjet autoritetit politik dhe atij fetar. Në aspektin tjetër - for-
mimin e institucioneve islame - rolin mbizotërues, madje 
shpesh ekskluziv, e luajnë vetë myslimanët, edhe pse në disa 
raste është e mundur që shteti të ndërhyjë në këtë proces. 

Korniza e referencës, së cilës i referohen myslimanët 
gjatë procesit të ndërtimit të institucioneve fetare, është e lar-
mishme. Në pjesën më të madhe, kjo kornizë bazohet në 
përvojën e popujve myslimanë shumicë, të cilët përgjatë his-
torisë së tyre kanë ndjekur konceptin e unitetit organik ose 
funksional të autoritetit politik dhe atij fetar. Ndërkaq, popujt 
myslimanë, që për një periudhë të historisë së tyre kanë pasur 
status minoriteti në vende jomyslimane, siç është rasti i my-
slimanëve të Ballkanit, kanë përvojë më të madhe lidhur me 
procesin e institucionalizimit të Islamit në një mjedis jo-
mysliman. Megjithatë, kjo përvojë nuk është përpunuar teori-
kisht nga autorët myslimanë, dhe zgjidhjet e arritura nuk 
kanë fituar rëndësi normative për myslimanët jashtë rajoneve 
prej nga burojnë. 

Çështja e institucionalizimit të religjionit në përgjithësi, 
dhe e Islamit në veçanti, shtrohet kryesisht në Evropë, ku ek-
zistojnë sisteme të ndryshme të rregullimit të marrëdhënieve 
ndërmjet autoritetit politik dhe atij fetar. Kjo temë, për shem-



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 134 

bull, nuk diskutohet në Shtetet e Bashkuara të Amerikës, ku 
ekziston një sistem i veçantë i marrëdhënieve ndërmjet reli-
gjionit dhe shtetit, dhe ku shteti nuk ndërhyn në debatet që 
lidhen me institucionalizimin e religjionit.3 

Statusi institucional i Islamit 

në vendet e BE-së 

Gjatë dy dekadave të fundit, vendet e Bashkimit Evropi-
an, secila brenda juridiksionit të vet, kanë marrë një sërë ma-
sash për të përcaktuar statusin ligjor të Islamit.4 Ecuria e këtij 
procesi është ndikuar nga një sërë faktorësh, ashtu siç 
përmendin Robert Alufi Beck-Peccoz dhe Giovanna Zincone 
në librin “Pozicioni juridik i pakicave islame në Evropë”, të 
cilin e kemi përdorur gjerësisht në hartimin e këtij teksti.5 

Së pari, ka qenë i rëndësishëm modeli me të cilin rregu-
llohen marrëdhëniet ndërmjet shtetit dhe religjionit në një 
vend të caktuar evropian (sistemi i religjionit shtetëror, ko-
munitetet fetare të njohura, ndarja e shtetit nga religjioni, 
etj.).6 

                                                 
3 Jocelyne Cesari, “Islamic Minorities Rights in Europe and in the USA”, 

në The Legal Treatment of Islamic Minorities in Europe, ur. Roberta 
Aluffi B.-P. i Giovanna Zincone (Peeters, 2004), 23. 

4 Më shumë për këtë shih: Islam and European Legal Systems, ur. Silvio 
Ferrari i Anthony Bradney (Dartmouth: Ashgate, 2000). 

5 The Legal Treatment of Islamic Minorities in Europe, ur. Roberta Alufi 
Beck-Peccoz i Giovanna Zincone (Peeters, 2004), 324. 

6 Më shumë rreth këtyre sistemeve, shih: Religious Meedom and the Posi-
tion of Islam in Western Europe, ur. W. A. R. Shadid i PS. van Konings-
veld (Kampen: Kok Pharos, 1995), 7-23. 



Dr. Fikret KARÇIQ 
ISLAMI DHE INTEGRIMI EVROPIAN: ÇËSHTJA ... 135

Së dyti, ka pasur rëndësi fakti nëse Islami në atë vend 
është një fenomen i vjetër apo i ri. Në rastet kur një shtet ki-
shte përvojë historike në rregullimin e pozitës së Islamit para 
valës së emigracionit, ajo përvojë ka ndikuar dukshëm në 
zgjidhjet e mëvonshme. 

Së treti, ka qenë i rëndësishëm qëndrimi i shtetit ndaj pa-
kicave, sepse pozita e myslimanëve zakonisht trajtohet bre-
nda kornizës së përgjithshme të politikave për pakicat. 

Së katërti, një rol të veçantë ka luajtur edhe përvoja kolo-
niale e ndonjë shteti në botën myslimane, pasi lidhjet e kri-
juara në të kaluarën shpesh janë reflektuar deri në ditët e 
sotme. 

Në vendet ku ekziston një ndarje strikte ndërmjet shtetit 
dhe religjionit, institucionalizimi i Islamit në parim nuk kon-
siderohet çështje politike dhe i lihet kryesisht iniciativës së 
myslimanëve. Përjashtim paraqet Franca, ku qeveria, që nga 
viti 1989, përmes Ministrisë së Punëve të Brendshme, ka 
ndërmarrë një sërë masash që synojnë organizimin fetar të 
myslimanëve. Kjo ndërhyrje e ka vënë shtetin laik në një po-
zicion paradoksal - që të merret drejtpërdrejt me çështje fe-
tare. 

Në vendet ku ekziston një lidhje institucionale ndërmjet 
shtetit dhe religjionit, qoftë në formën e një religjioni shtetë-
ror apo të një sistemi bashkëpunimi me komunitetet fetare, 
pjesëmarrja e autoriteteve shtetërore në institucionalizimin e 
Islamit ka qenë e konsiderueshme. Për shembull, vende të 
tilla si Belgjika, Italia dhe Spanja, të cilat ndjekin modelin e 
bashkëpunimit ndërmjet shtetit dhe religjionit, e kanë inkura-
juar procesin e institucionalizimit të Islamit. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 136 

Në shtetet që ndjekin modelin e religjionit shtetëror, si 
Mbretëria e Bashkuar, Danimarka dhe Greqia, njohja e Isla-
mit ka qenë e ngadaltë ose po ecën ngadalë për shkak të rezi-
stencës së strukturave fetare tradicionale. Është me interes të 
theksohet se në disa raste, si në Mbretërinë e Bashkuar, mys-
limanët nuk kanë kërkuar heqjen e sistemit të religjionit shte-
tëror, por shtrirjen e privilegjeve të këtij sistemi edhe mbi 
Islamin. Në këto raste, përfaqësuesit myslimanë nuk kanë 
zgjedhur modelin e ndarjes absolute, i cili do të siguronte 
trajtim të barabartë për të gjitha religjionet. 

Të ndikuara nga këta dhe faktorë të tjerë, vendet e BE-së 
kanë rregulluar individualisht statusin institucional të Islamit 
gjatë dy dekadave të fundit. 

Në vitin 1979, Austria e njohu Bashkësinë Fetare Islame 
si një korporatë publike, në bazë të ligjit të vitit 1912, i cili 
fillimisht kishte për synim rregullimin e pozitës së myslima-
nëve në Bosnje e Hercegovinë, Kroaci dhe Slloveni.7 Sot, në 
këtë vend jetojnë 338.988 myslimanë, që përbëjnë 4,2% të 
popullsisë. Në krye të Bashkësisë Fetare Islame është myftiu. 
Edukimi fetar zhvillohet në shkollat publike dhe mësuesit e 
fesë paguhen nga shteti. Austria ka themeluar edhe Akademi-
në Pedagogjike Islame në Vjenë, e cila financohet nga fondet 
shtetërore. 

Belgjika e njohu Islamin me një ligj federal në vitin 
1974. Sipas ndryshimeve në Kushtetutën belge të vitit 2001, 
këshillat rajonalë janë të autorizuar të miratojnë bashkësitë 

                                                 
7 Wolfgang Wieshaider, “The Legal Status of Muslim Minority in Aus-

tria”, në The Legal Treatment of Islamic Minorities in Europe, 31 -39. 



Dr. Fikret KARÇIQ 
ISLAMI DHE INTEGRIMI EVROPIAN: ÇËSHTJA ... 137

fetare në nivel lokal. Në Belgjikë ekziston një sistem bashkë-
punimi midis shtetit dhe religjionit, sipas të cilit shteti ofron 
ndihmë financiare për komunitetet fetare, duke përfshirë 
pagat dhe pensionet e klerikëve, por nuk mund të ndërhyjë në 
çështje dogmatike, organizimin e ritualeve apo emërimet. 

Organizimi i Bashkësisë Islame ishte një proces i gjatë që 
filloi në vitet nëntëdhjetë të shekullit XX, ku morën pjesë si 
komunitetet myslimane, ashtu edhe shteti. Sot, struktura or-
ganizative e Bashkësisë Islame në Belgjikë përbëhet nga: 
Kuvendi me 61 anëtarë dhe Udhëheqja Fetare (Ekzekutivi) 
me 17 anëtarë (7 marokenë, 4 turq, 3 belgë dhe 3 të tjerë), e 
udhëhequr nga presidenti. Kandidatët për Ekzekutiv konfir-
mohen nga Ministria e Drejtësisë përpara zgjedhjes së tyre. 
Zgjedhjet janë mbajtur në vitin 1999 dhe 2003. 

Belgjika paraqet një rast të shtetit që ndërhyri në organi-
zimin e Bashkësisë Islame.8 Shpjegimi i kësaj politike është 
se, në të kundërt, nuk do të ishte e mundur të gjendeshin për-
faqësues myslimanë me të cilët të negociohej. Sipas zgjidh-
jeve të miratuara, shteti miraton emërimin e imamëve dhe 
siguron pagat e tyre, nëse nuk emërohen nga shtetet e huaja, 
siç është rasti me Turqinë. Gjithashtu, shteti, me propozim të 
Ekzekutivit, emëron dhe paguan mësues fetarë në shkollat 
fillore dhe të mesme. Mungesa e udhëheqjes fetare të njohur 
ka ndikuar gjatë në aftësinë e myslimanëve për të ushtruar të 
drejtat e tyre. Për shembull, deri në themelimin e Ekzekuti-

                                                 
8 Jean Hallet, “The Status of Muslim Minority in Belgium”, në The Legal 

Treatment of  Islamic Minorities in Europe, Rik Torfs, “The Legal Sta-
tus of Islam in Belgium”, në Islam and European Legal Systems, 73-95. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 138 

vit, mësuesit fetarë myslimanë emëroheshin përkohësisht, 
për një periudhë njëvjeçare, me paga më të ulëta se kolegët e 
tyre të feve të tjera. 

Franca, bazuar në ligjin e vitit 1905, është një republikë 
laike, ku asnjë religjion nuk gëzon status të veçantë, por ek-
ziston një garanci e përgjithshme për lirinë e religjionit dhe 
për ndarjen e religjionit nga shteti.9 Shteti nuk njeh asnjë reli-
gjion dhe nuk e financon atë nga fondet publike. Megjithatë, 
shteti mund të mbështesë institucionet kulturore ose shoqë-
rore me karakter religjioz. 

Besimtarët në Francë mund të organizohen në dy lloje 
shoqatash: shoqata të përgjithshme, të rregulluara nga ligji i 
vitit 1901, dhe shoqata fetare, të bazuara në ligjin e vitit 
1905. Shoqatat e para mundësojnë aktivitetet sportive, kultu-
rore, arsimore, religjioze apo të tjera. Shoqatat e tilla konsi-
derohen “të dobishme për publikun” dhe mund të marrin ndi-
hmë nga fondet publike. Myslimanët në Francë kanë rreth 
1.560 shoqata të tilla. Shoqatat e tjera janë ekskluzivisht fe-
tare dhe nuk mund të përfitojnë ndihmë nga fondet publike. 

Në Francë, në vitin 1990, filloi procesi i formimit të 
institucioneve, që do të përfaqësonin Islamin dhe myslimanët 
francezë në nivel shtetëror. Qeveria franceze mori pjesë shu-
më aktivisht në këtë proces përmes Ministrisë së Punëve të 
Brendshme. Pas negociatave të gjata me organizata të ndry-
shme myslimane, në vitin 2002 u arrit një marrëveshje mbi 

                                                 
9 Brigitte Basdevant-Gaudemet, “The Legal Status of Islam in Fran-

ce”, në Islam and European Legal Systems, 97-125; Ista, “Islam in 
France”, në The Legal Treatment of Islamic Minorities in Europe, 
59-83. 



Dr. Fikret KARÇIQ 
ISLAMI DHE INTEGRIMI EVROPIAN: ÇËSHTJA ... 139

strukturën e përfaqësimit fetar mysliman në Francë. Në prill 
të vitit 2003 u mbajtën zgjedhjet dhe filloi të funksionojë 
organizata e re fetare. 

Institucionet aktuale fetare islame në Francë përbëhen në 
nivel shtetëror nga: Këshilli Francez për Fenë Myslimane 
(Conseil Français du Culte Musulman, CFCM), Asambleja e 
Përgjithshme, Drejtoria dhe Byroja. Kryetari aktual i Këshi-
llit është rektor i Xhamisë së Parisit. 

Është interesante se formimi i institucioneve nacionale is-
lame në Francën laike u arrit me pjesëmarrjen aktive të shte-
tit. Më parë, grupe të ndryshme myslimane përpiqeshin të 
krijonin shoqata ombrellë, por pa sukses. Të tilla ishin Uni-
oni i Organizatave Islamike në Francë (UOIF), i themeluar 
në vitin 1983 nën ndikimin e Vëllazërisë Myslimane, dhe 
Federata Kombëtare e Myslimanëve në Francë (FNMF), e 
themeluar në vitin 1985 nën ndikimin e Marokut. 

Në Gjermani jetojnë rreth tre milionë myslimanë, që 
përbëjnë 3.5% të popullsisë së përgjithshme. Shumica janë 
me origjinë turke (2.2 milionë). Kushtetuta gjermane e vitit 
1949, në Nenin 4, garanton lirinë e fesë dhe të ndërgjegjes.10 

Sa i përket statusit të bashkësive fetare, ekzistojnë dy llo-
je shoqatash. Të parat janë “korporata të ligjit publik” – si 
disa kisha të krishtera dhe komuniteti hebre, të cilat morën 
këtë status në kohën e shpalljes së Kushtetutës së Weimarit 
në vitin 1919, dhe pozita e tyre u ruajt nga Kushtetuta gjer-

                                                 
10 Gerhard Robbers, “The Legal Status of Islam in Germany”, në Is-

lam and European Legal Systems, 147-155; Mathias Rohe, “The 
Legal Treatment of Muslims in Germany”, në The Legal Treatment 
of Islamic Minorities in Europe, 83-109. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 140 

mane e vitit 1949. Komuniteti hebre e mori këtë status edhe 
pas Luftës së Dytë Botërore. Myslimanët ende nuk e kanë 
marrë këtë status, për shkak të pranisë së tyre relativisht të 
shkurtër në vend; shoqatat e tyre konsiderohen si “shoqata të 
së drejtës private”. 

Statusi i një “korporate të së drejtës private” përfshin të 
drejtën për mbledhjen e kontributeve nga besimtarët, organi-
zimin e bashkësisë lokale, trajtimin e pronës së bashkësive 
fetare si pronë publike, përjashtimin nga taksat e caktuara, 
dërgimin e delegatëve në këshillat e stacioneve të radios etj.. 
Për të marrë këtë status, bashkësitë fetare duhet të kenë orga-
ne vendimmarrëse për mësimin fetar dhe të bëjnë publike ve-
ndimet e tyre. Bashkësitë myslimane që plotësojnë këto 
kushte mund të njihen institucionalisht. 

Edukimi fetar në shkollat publike është i garantuar nga 
kushtetuta federale, por mungesa e një partneri adekuat mys-
liman për zhvillimin e programeve dhe emërimin e mësuesve 
ka penguar zbatimin praktik të kësaj garancie. Kjo u arrit 
vetëm për myslimanët me origjinë turke, në emër të të cilëve 
ndërhyri shteti turk, si pjesë e mësimit në gjuhën amtare, 
krahas lëndëve të tjera kombëtare. 

Në Greqi jetojnë dy kategori myslimanësh: ata në Tra-
kinë Perëndimore, të cilët gëzojnë statusin e pakicës fetare 
bazuar në marrëveshjet turko-greke të viteve 1920, dhe emi-
grantët myslimanë që kanë ardhur në Greqi gjatë viteve 1980 
dhe 1990.11 Pozicioni i të fundit nuk i nënshtrohet një rregu-
                                                 
11 Konstantinos Tsitselikis, “Personal Status of Greece’s Muslims: A 

Legal Anachronism or an Example of Applied Multiculturalism”, u 
The Legal Treatment of Islamic Minorities in Europe, 109-133. 



Dr. Fikret KARÇIQ 
ISLAMI DHE INTEGRIMI EVROPIAN: ÇËSHTJA ... 141

lloreje të veçantë. Myslimanët në Trakinë Perëndimore kanë 
institucionet e tyre religjioze, të trashëguara nga periudha os-
mane. Në krye të hierarkisë religjioze janë myftinjtë me seli 
në qytetet Komotini, Xanthi dhe Didimotiho, të cilët mbi-
këqyrin punën e imamëve dhe hatibëve, vakëfeve, medreseve 
dhe zbatojnë ligjin e Sheriatit në çështjet e statusit personal 
të myslimanëve. Ligji që rregullon këtë është Ligji Nr. 
1920/1991. 

Situata ndryshon për grupet e reja myslimane në Athinë. 
Ata nuk kanë xhami zyrtare, nuk kanë imamë të autorizuar 
për kryerjen e martesave dhe nuk kanë organizata zyrtare fe-
tare që përfaqësojnë të gjithë myslimanët. Disa grupe etnike 
myslimane të emigrantëve, si pakistanezët dhe bangladeshia-
nët, kanë shoqata që kryejnë gjithashtu funksione fetare. 

E drejta e myslimanëve për të aplikuar Sheriatin në çësh-
tjet personale është ekskluzive për Trakinë Perëndimore dhe 
sot përbën një fenomen unik në Evropë. Myslimanët kanë të 
drejtë të zgjedhin midis juridiksionit të gjykatave civile ose 
të myftiut. Praktikisht, zbatimi i ligjit të Sheriatit është i 
detyrueshëm për të gjithë myslimanët e Trakisë Perëndimore. 
Myftinjtë emërohen nga qeveria, kanë statusin e nëpunësit 
shtetëror dhe vendimet e tyre janë të zbatueshme. 

Sipas vlerësimeve të vitit 2003, rreth një milion mysli-
manë jetojnë në Itali, nga të cilët rreth 10,000 janë të konve-
rtuar në Islam. Kushtetuta italiane garanton lirinë e religjionit 
dhe barazinë e të gjitha bashkësive fetare para ligjit (Neni 8). 
Marrëdhëniet e tyre me shtetin rregullohen me ligj përmes 
kontratave të veçanta (intese) me bashkësitë fetare. Një kon-
tratë e tillë mes qeverisë italiane dhe përfaqësuesve të mysli-
manëve ende nuk është finalizuar, kryesisht për shkak të 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 142 

mungesës së një përfaqësuesi autoritar mysliman, pavarësisht 
disa përpjekjeve të ndërmarra në fund të shekullit XX dhe 
fillim të shekullit XXI. 

Shumica e shoqatave myslimane në Itali kanë karakter të 
shoqatave të së drejtës së përgjithshme, ndërsa vetëm Qendra 
Kulturore Islame e Italisë (CICI) gëzon statusin e një organi 
fetar të njohur (ente morale di culto). Në literaturë konstato-
het se, edhe pa një kontratë zyrtare me Bashkësinë Mysli-
mane, legjislacioni italian ofron zgjidhje të kënaqshme për 
nevojat bazë të myslimanëve, veçanërisht përmes Ligjit për 
Religjionet e Pranuara të vitit 1929.12 

Komunitetet myslimane kanë një status të ngjashëm, sho-
qata private, në Portugali.13 Kushtetuta aktuale portugeze mi-
raton parimin e ndarjes së religjionit nga shteti, garanton 
lirinë fetare dhe ndalon diskriminimin në bazë të fesë. Megji-
thatë, Kisha Katolike Romake, bazuar në konkordatin e vitit 
1940, gëzon privilegje që nuk u takojnë pasuesve të feve të 
tjera. Në vitin 2001, u miratua Ligji i ri për Lirinë e Religjio-
nit, i cili lejon që shoqatat religjioze me karakter privat-juri-
dik, siç kanë zakonisht myslimanët, të shndërrohen në 
subjekte fetare-juridike brenda tre viteve. Parashikohet gjith-
ashtu formimi i Komisionit për Liritë Religjioze, si organ kë-

                                                 
12 Stefano Allievi i Franseco Castro, “The Islamic Presence in Italy”, 

në Islam and European Legal Systems, 155-181; Roberta Aluffi Be-
ck-Peccoz, “The Legal Treatment of Muslim Minority in Italy”, në 
The Legal Treatment of Islamic Minorities in Europe, 133-159. 

13 Jose Leitao, “The New Islamic Presence in Portugal: Toward a Progres-
sive Integration”, në The Legal Treatment of Islamic Minorities, 179-
195. 



Dr. Fikret KARÇIQ 
ISLAMI DHE INTEGRIMI EVROPIAN: ÇËSHTJA ... 143

shillimor për qeverinë dhe parlamentin. Kushtet e reja pritet 
të inkurajojnë bashkimin e rreth 39,000 myslimanëve në një 
organizatë të nivelit kombëtar. 

Sipas regjistrimit të vitit 2001, në Mbretërinë e Bashkuar 
jetonin rreth 1.591.000 myslimanë. Edhe pse Kisha e Anglisë 
gëzon statusin e religjionit dominues, ka liri të gjerë për 
shprehjen e religjioneve të tjera, përfshirë Islamin. Këto reli-
gjione njihen de facto nga rregullore të shumta ligjore që 
lidhen me edukimin, kujdesin shpirtëror, ligjin personal, the-
rjen e kafshëve etj.. Myslimanët janë të organizuar në shoqa-
ta private-juridike. Në mesin e viteve 1990, kishte rreth 950 
shoqata të tilla myslimane. Gjithashtu, ekzistojnë organizata 
ombrellë, si Këshilli Mysliman i Britanisë (Muslim Council 
of Britain).14 

Sipas vlerësimeve të vitit 2002, rreth 700,000 myslimanë 
jetojnë në Holandë. Marrëdhëniet ndërmjet fesë dhe shtetit 
bazohen në parimin e ndarjes. Kishat, religjionet dhe bashkë-
sitë religjioze mund të themelojnë shoqata ose fondacione 
dhe të fitojnë statusin e një personi juridik sipas rregullave 
private. Nga pikëpamja organizative, këto shoqata janë të pa-
varura nga shteti dhe nuk marrin ndihmë financiare publike. 
Prandaj, nuk ka rregulla specifike ligjore për statusin e Isla-
mit. Formimi i institucioneve islame kryhet në bazë të rre-
gulloreve të përgjithshme ligjore për shoqatat.15 

                                                 
14 Humayun Ansari, “The Legal Status of  Muslims in the UK”, në 

The Legal Treatment of Islamic Minorities in Europe, 255-289.  
15 Jan Rath et alt.,”Making Space for Islam in the Netherlands”, në The 

Legal Treatment of Islamic Minorities in Europe, 159-179. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 144 

Në Suedi, që nga 1 janari 2000, vlen parimi i ndarjes së 
religjionit nga shteti.16 Deri atëherë, Kisha Ungjillore Lutera-
ne, që nga shekulli i XVI, kishte statusin e kishës shtetërore. 
Pas vitit 2000, rregulloret ligjore suedeze iu përshtatën situa-
tës së re, të karakterizuar nga liria e religjionit dhe barazia 
ligjore e të gjitha religjioneve. Megjithatë, Kisha suedeze 
ndoshta do të vazhdojë të mbajë pozitën e privilegjuar mes të 
barabartëve. 

Në Suedi vlerësohet se jetojnë midis 270,000 dhe 
350,000 myslimanë. Ekzistojnë tri organizata nacionale om-
brellë myslimane të mbështetura nga shteti: Bashkësitë e 
Bashkuara Islame në Suedi (FIFS), Bashkësitë e Bashkuara 
Myslimane të Suedisë (SMuF) dhe Unioni i Qendrave Islame 
të Kulturës (IKUS). Këto tre organizata bashkëpunojnë në 
Këshillin Islam për Bashkëpunim. Arsyeja kryesore për ek-
zistencën e organizatave të ndryshme ombrellë është çështja 
e udhëheqjes dhe e financave. 

Përfundimisht, Kushtetuta spanjolle e vitit 1978 (Neni 
16) proklamon shekullarizimin e shtetit dhe lirinë e religjion-
it.17 Ligji organik mbi lirinë e religjionit i vitit 1980 i zhvillon 
më tej këto dispozita. Të gjitha kishat, fetë dhe bashkësitë fe-
tare fitojnë statusin e personit juridik duke u regjistruar në 
Regjistrin e organeve fetare. Këto organe kanë pavarësi të 

                                                 
16 Jonas Otterbeck, “The Legal Status of Islamic Minorities in Sweden”, 

në The Legal Treatment of Islamic Minorities in Europe, 233-255. 
17 Joaquin Mantecon, “Islam in Spain”, në The Legal Treatment of Islamic 

Minorities in Europe, 213-231; Javier Martinez-Torron, “The Legal 
Status of Islam in Spain”, në Islam and European Legal Systems, 47-
73. 



Dr. Fikret KARÇIQ 
ISLAMI DHE INTEGRIMI EVROPIAN: ÇËSHTJA ... 145

plotë organizative, përfshirë të drejtën për të miratuar rregu-
lloret dhe rregullat e brendshme, për të krijuar shoqata, fond-
acione dhe institucione të tjera për të arritur qëllimet fetare. 
Shteti mund të lidhë kontrata me religjionet e regjistruara, 
kishat ose bashkësitë religjioze që janë të rrënjosura thellë në 
Spanjë për nga historia dhe numri i besimtarëve. Ky status iu 
dha Islamit me ligjin e vitit 1989. 

Me kërkesë të qeverisë spanjolle, bashkësitë fetare islame 
të atëhershme u bashkuan në një federatë me qëllim zhvilli-
min e negociatave dhe nënshkrimin e kontratave. Një organ i 
ri u formua në vitin 1992 me emrin Komisioni Islamik Spa-
njoll (CIE) dhe në prill të të njëjtit vit nënshkroi një kontratë 
me qeverinë spanjolle. Kjo kontratë rregullon çështjet e 
statusit të prijësve të komuniteteve fetare, imamëve, xhamive 
dhe donacioneve; pasojat civile-juridike të martesave të krye-
ra sipas rregullave islame; ndihmën pastorale; mësimin e fesë 
islame në institucionet arsimore; përfitimet tatimore; festimin 
e festave islame; dhe bashkëpunimin midis qeverisë dhe Ko-
misionit Islamik në ruajtjen dhe përmirësimin e trashëgimisë 
historike dhe artistike islame. Komisioni Islamik Spanjoll, si 
organ i formuar me iniciativën e qeverisë për të përfaqësuar 
myslimanët, përfaqëson një lloj “federate federatash” dhe 
nuk ka një udhëheqje të unifikuar dhe efektive. 

Nga kjo pasqyrë e shkurtër, mund të konstatohet se statu-
si institucional i Islamit nuk është zgjidhur në mënyrë unifor-
me në nivel të Bashkimit Evropian, por ka qenë i rregulluar 
brenda kornizës së legjislacionit nacional të vendeve anëtare. 
Në këtë proces, çdo shtet udhëhiqej nga arsyet e veta histori-
ke, ligjore dhe politike. Së fundi, dhënia e statusit institucio-
nal Islamit ishte rezultat i vullnetit të vet shteteve. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 146 

Niveli i institucioneve islame 

dhe identiteti i myslimanëve 

Në vendet e Bashkimit Evropian ekzistojnë disa nivele të 
institucioneve islame: lokale, rajonale, nacionale (shtetërore) 
dhe transnacionale (niveli i BE-së). Në këtë kuadër zhvillo-
het procesi i formimit të institucioneve islame.18 Numri më i 
madh i institucioneve dhe organizatave islame, xhematet, 
xhamitë, qendrat islame, hoxhallarët, myftinjtë, shoqatat etj., 
i përkasin nivelit lokal ose, në disa raste, rajonal. Këto ins-
titucione bazohen kryesisht në parimin etnik (turq, marokenë, 
algjerianë, pakistanezë, bangladeshianë, indianë, shqiptarë, 
boshnjakë etj.), i cili përcakton në mënyrë dominuese identi-
tetin e myslimanëve në BE. 

Megjithatë, ndryshimet në strukturën e popullsisë mysli-
mane, veçanërisht paraqitja e gjeneratës së dytë dhe të tretë, 
e cila identifikohet si “mysliman francez”, “mysliman brita-
nik” ose “mysliman gjerman”, si dhe rritja e numrit të të kon-
vertuarve nga popullsia autoktone, ngre çështje të reja lidhur 
me identitetin, vetëvendosjen dhe përfaqësimin e myslima-
nëve. Si rezultat, shtrohet nevoja për institucione islame në 
nivel nacional (shtetëror). 

Në praktikë, këto institucione janë kryesisht “ombrellë” 
ose federata që përbëhen nga aleanca të organizatave islame 
në një vend të caktuar. Procesi i krijimit të institucioneve 

                                                 
18 Shih: Melissa Anne Parker, “The Europeanization of Islam: The 

Role of the Multy-Level Structure of the EU”, paper presented at 
European Union Studies Association (EUSA): Biennial Conference, 
2005 [9th ), March 3l-April 2, 2005. 



Dr. Fikret KARÇIQ 
ISLAMI DHE INTEGRIMI EVROPIAN: ÇËSHTJA ... 147

ombrellë myslimane në vendet anëtare të BE-së është ende 
në vazhdim dhe ngre pyetje të shumta, siç janë: përfaqësimi i 
organizatave ekzistuese, autonomia e tyre, mënyra e funksio-
nimit, trajnimi i personelit etj.. Shtetet evropiane e ndjekin 
me interes këtë proces, pasi duan të dinë se kush i përfaqëson 
fetarisht myslimanët dhe interpreton Islamin. Nga ana tjetër, 
myslimanët shfrytëzojnë mundësitë që ua ofron sistemi juri-
dik i vendeve përkatëse. 

Literatura thekson se krijimi i institucioneve islame në ni-
vel nacional mund të shihet si një “shprehje e identitetit” ose 
një “domosdoshmëri taktike”. Ai u jep grupeve të ndryshme 
myslimane mundësi më të mira për të mbrojtur të drejtat e 
tyre fetare dhe për të realizuar interesat e tyre, duke përfshirë 
përfaqësimin më efektiv para shtetit dhe shfrytëzimin e përfi-
timeve që u takojnë bashkësive fetare, si ndihma financiare.19  

Shembuj të këtij institucionalizimi në nivel nacional janë 
Franca, Belgjika dhe Spanja, të cilat përkujtojnë pjesërisht 
historinë e themelimit të Bashkësisë Islame në Bosnje e Her-
cegovinë gjatë sundimit austro-hungarez dhe zhvillimet e saj 
të mëvonshme. 

Ekziston gjithashtu mundësia e krijimit të institucioneve 
transnacionale islame në Evropë. Ato mund të shihen si një 
“shprehje e identitetit” ose një “domosdoshmëri taktike”. 
Nga pikëpamja e identitetit, projekti i një qytetari evropian, i 
mbrojtur që në fillimet e tij nga BE-ja, mund të mbështesë 
gjithashtu shfaqjen e një “myslimani evropian”, i cili integ-
ron aspekte të kulturës evropiane në identitetin e tij. Në këtë 

                                                 
19 Ibid., 8. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 148 

rast, lind nevoja për institucione islame në nivel transnacio-
nal. 

Nga pikëpamja taktike, sistemi i BE-së mundëson finan-
cimin e shoqatave transnacionale të emigrantëve. Ata që janë 
të pakënaqur me zgjidhjet e marra në nivel nacional mund t’i 
drejtohen institucioneve transnacionale, duke çuar kështu në 
formimin e shoqatave me karakter transnacional. Një shem-
bull i tillë është Federata e Organizatave Islame në Evropë 
(FIOE), e cila vepron si grup lobues dhe pretendon të përfa-
qësojë myslimanët që jetojnë në BE. 

Në literaturë nuk është e qartë se si mund të duket struk-
tura e institucioneve islame në nivel evropian, pasi niveli na-
cional ende nuk është konsoliduar. Një aspekt interesant 
është funksioni i iftas - interpretimi i rregullave islame. Sipas 
zhvillimeve aktuale, ky funksion shihet si kolektiv. Në vitin 
1997 u formua Këshilli Evropian për Fetva dhe Kërkime 
(ECFR) me detyrën për t’u ofruar myslimanëve evropianë in-
terpretime të përshtatshme të porosive islame. Ky këshill ide-
ntifikohet si “institucion profesional dhe i pavarur”, ku 
shumica e anëtarëve janë dijetarë myslimanë me origjinë 
arabe. Funksionimi i tij tregon përpjekjen për të krijuar një 
institucion transnacional, megjithëse sa është përfaqësues i 
praktikës islame në Evropë mbetet një çështje e hapur. 

 
 
 
 
 
 
 



Dr. Fikret KARÇIQ 
ISLAMI DHE INTEGRIMI EVROPIAN: ÇËSHTJA ... 149

 
Përfundimi 

Gjatë dy dekadave të fundit, në vendet e Bashkimit Evro-
pian filloi procesi i institucionalizimit të Islamit. Ky proces 
përfshin dy aspekte kryesore: dhënien e statusit ligjor Islamit 
brenda sistemit juridik të vendeve anëtare dhe ndërtimin e in-
stitucioneve fetare islame. Deri tani janë themeluar instituci-
one islame në nivele lokale, rajonale dhe kombëtare. 

Ekziston gjithashtu një tendencë drejt krijimit të institu-
cioneve transnacionale islame. Në këtë kuadër, mund të vë-
rehet një lidhje midis procesit të integrimit evropian dhe 
zhvillimit të institucioneve islame: identitetet e reja kërkojnë 
institucione të reja. 

Procesi i ndërtimit të “qytetarit evropian” mund të çojë 
gjithashtu në formimin e konceptit të “myslimanit evropian”, 
duke reflektuar nevojën për institucione islame që pasqyrojnë 
realitetin dhe identitetin e myslimanëve në Evropë.20 

 
Përktheu dhe përshtati 
nga gjuha boshnjake:  

Dr. Azmir Jusufi  
 

                                                 
20 VËMENDJE: Ky punim i profesorit të nderuar, Fikret Karçiqi (Allahu e 

pastë mëshiruar) është botuar më 2006, prandaj shifrat e përmendura në 
këtë punim tash pas gati dy dekadave kanë ndryshuar dukshëm. Këtë 
element duhet me pas në konsideratë (A. J.) 





Dr. Sedat ISLAMI 

AJKA E VEPRAVE TË VIRTYTSHME 

Hyrje 

Në Kuranin fisnik dhe në hadithet e Pejgamberit a.s., bë-
het thirrje që besimin ta shoqërojmë me vepra të mira. Besi-
mi, siç është përshkruar,1 i ngjan një peme të fuqishme dhe 
frutdhënëse gjatë gjithë kohës. Në Kuran, në dhjetëra vende, 
besimi është shoqëruar me veprën e mirë.2 Janë ofruar edhe 
shembuj të veprave të mira, por që disa prej tyre janë dalluar 
nga të tjerat për rëndësinë dhe ndikimin. Fjala është për: fri-
kën nga Zoti, namazin, urdhërimin për të mirë dhe ndalimin 
nga e keqja, durimin dhe faljen, të cilat janë përmendur në 
ajetet e mëposhtme si vepra të veçanta: 

ُ﴿ لتـبـلون في أموالكم وأنفسكم ولتسمعن من الذين أوتوا   ُ َ ََ َِ َِّ ِ َّ ُ َ ْ َ ََ َُ َْ ُْ ُُ ِ َ ُْ ِ َّ َ ْ
ُالْكتاب من قـبلكم ومن الذين أشركوا أذى كثيرا ۚ وإن تصبروا  ًِ ْ َ ِ َ َِ َ ًُ َ ََ ْ َ َِ َِّ ِ ِْ ُ ِْ َ َ َ

ِوتـتـقوا فإن ذلك من عزم الأمور َُُّ ْ ِْ َ ْ ِ َ ِ َٰ َِ ُ َََّ  ﴿١٨٦﴾   
“Ju, me siguri do të sprovoheni në pasurinë e në jetën 
tuaj dhe do të dëgjoni shumë fyerje nga popujt që iu 

                                                 
1 Shih: Kurani: Ibrahim: 24-25.  
2 88 herë janë përmendur imani dhe vepra e mirë së bashku. Sipas: Abdu-

rrahan Helelij, “Iktiranu el Imani bil ameli es salihi fil Kuran”, Revista e 
Universitetit të Damaskut për Shkenca Ekonomike dhe Juridike, vëll. 
27, nr. 3, v. 2011, f. 450. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 152 

është dhënë Libri para jush, si dhe nga paganët. Por, 
nëse ju duroni dhe ruheni (nga të këqijat), atëherë kjo 
është vërtet përcaktuese e çështjeve.” (Ali Imran, 186). 

ʮْ بـني أقم الصلاة وأمر ʪلْمعروف وانه عن الْمنكر واصبر ﴿ َِ ْ َْ ُ َ َ َِ َ ِ َ َ ْ ِ ُ ِ ْ ُ ُْ َ َ َّ ِ َِ ََّ
ِعلى ما أصابك ۖ إن ذلك من عزم الأمور َُّ َ َُ ْ ِْ َ َْ ِ َ َِ َٰ ِ َ َ ٰ َ  ﴿١٧ ﴾ 

“O djali im, kryeje namazin, urdhëroje të mirën, pen-
goje të keqen dhe bëhu i durueshëm për çfarëdo që të 
godet! Me të vërtetë, ky është thelbi i patundur i të 
gjitha punëve!” (Llukman, 17). 

ِولمن صبـر وغفر إن ذلك لمن عزم الأمور ﴿ َُُّ ْ ِْ َ ْ ِ َ ََ ِ َٰ ِ َ َََ َ َ َََ  ﴿٤٣﴾ 
“Kushdo që duron dhe fal, ta dijë se, në të vërtetë, këto 
janë nga veprimet më të virtytshme.” (Shura, 43). 
Se çfarë nënkuptohet me këto vepra dhe cilat janë urtësitë 

e veçimit të tyre, me lejen e Allahut do të mundohemi t’i 
mësojmë në këtë punim.  

Përse janë quajtur ‘Azm el umur’? 

Dijetarët myslimanë,3 në shpjegimet që kanë ofruar për 
kuptimin e togfjalëshit “azm el umur” kanë dhënë dy shpje-
gime me vlerë: 

                                                 
3 Tefsireve që u jemi referuar për këto kuptime Muhamed bin Xherir et 

Taberij, Xhamiu el bejan an te’vili aji el Kur’an, red. shkenc. dr. Abdu-
llah bin Abdulmuhsin et Turki, (Kajro: Dar Hixhër, 2001), 6/291; 
18/558; 20/529; Ismail bin Omer bin Kethir, Tefsiru el Kur’ani el adh-
im, red. shkenc. Hikmet bin Beshir bin Jasin, (Arabi Saudite: Dar Ibën 
Xheuzi, 1431 h.). 2/482; Muhamed bin Ahmed el Kurtubi, El xhamiu el 
ahkami el Kur’an, red. shkenc. Ahmed Berduni dhe Ibrahim Atfish, 

 



Dr. Sedat ISLAMI 
AJKA E VEPRAVE TË VIRTYTSHME 153

1) I janë referuar kuptimit gjuhësor, sipas të cilit veprat 
që janë azm reflektojnë vendosmëri, seriozitet, forcë, 
energji, durim, qëllim, përmbushje të premtimit, virty-
te. Pra, janë vepra madhështore që prezantojnë perso-
nalitetin e përkryer të besimtarit. Këto vepra janë të 
atilla që duhet kujdesur për to dhe se vetëm besimtarët 
e vendosur dhe seriozë i përkushtohen atyre. Veprat e 
këtilla sigurisht se janë të obliguara, ngase nuk mund 
të paramendohet të jenë kaq serioze e pastaj të jenë 
vullnetare.  

2) Duke qenë se janë të këtilla, atëherë ato sigurisht se 
janë kryer nga pejgamberët, ata që në Kuran dallohen 
për vendosmëri, seriozitet, sakrificë. Në Kuran, pesë 
pejgamberë janë dalluar nga të tjerët si ulu el azmi – të 
vendosurit4, dhe këto vepra mund të jenë quajtur kësh-
tu duke marrë parasysh praktikat dhe sakrificën e tyre.  

Këto vepra kanë rëndësinë veç e veç, por edhe si tërësi. 
Kjo për faktin se ato përmbledhin fenë në miniaturë. Devot-
shmëria paraqet dimensionin shpirtëror të fesë, namazi atë 
fetar ose praktik, urdhërimi për të mirë dhe ndalimi nga e ke-
qja instrumentin shoqëror të fesë, dhe durimi dhe falja para-
                                                                                                

(Kajro: Dar el kutub el misrije, ed. 2, 1964), 3/110; 4/304; 14/69; 16/44; 
El Husejn bin Mesud el Begavij, Mealim et tenzil fi tefsiri el Kur’an, 
red. shkenc. Muhamed Abdullah Nemr, Uthman bin Xhumuah Dumejri-
je dhe Sulejman Muslim el Haresh, (Riad: Dar Tajjibe, ed. 4, 1997), 
2/148; 6/289; 7/198; Abdurrahman bin Nasir es Sa’di, Tejsiru el Kerimi 
err Rrahman fi tefsiri kelami el Mennan, red. shkenc. Abdurrahman bin 
Muala Luvejhak, (Bejrut: Muessesetu err Rrisale, 2000), f. 160; 648; 
760. 

4 Shih: Kurani: Ahkaf: 35.  



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 154 

qesin vlerat dhe virtytet e saj. Ky është dhe klasifikimi që do 
ta ndjekim gjatë shtjellimit të tyre.  

Dimensioni shpirtëror 

Devotshmëria është lidhja dhe raporti më korrekt ndërm-
jet robit dhe Zotit. Devotshmëria, siç e ka interpretuar Imam 
Taberiu në këtë ajet, nënkupton që “t’ia kemi frikën Zotin në 
çdo gjë që na ka urdhëruar dhe ndaluar, duke iu bindur në të 
gjithë këtë”5, pra, duke zbatuar urdhëresat dhe duke u larguar 
nga ndalesat. 

Devotshmëria ka rëndësinë e vet shpirtërore për faktin se, 
duke pasur këtë lidhje të fuqishme me Zotin, besimtari nuk e 
humb shpresën asnjëherë dhe nuk demoralizohet. Përkundra-
zi, ai e di se premtimi i Zotit për të devotshmit është i vërtetë 
dhe se herët apo vonë do të ketë rrugëdalje për problemet, 
hallet dhe sfidat e tij.6 Pra, lehtësime dhe zgjidhje të proble-
meve do të kenë të gjithë ata që i besojnë Zotit dhe u për-
mbahen rregullave dhe fesë së Tij.  

Devotshmëria, vështruar sipas kontekstit të ajetit dhe 
shkakut të shpalljes së tij7, na ofron mësime shumë me vlerë, 
si: 

1) Qëndrueshmërinë përballë sprovave të ndryshme të 
jetës: shpenzimit të pasurisë (për përmbushjen e dety-

                                                 
5 Taberiu, Xhamiu el bejan an te’vili aji el Kur’an, vep. cit. 6/290. 
6 Allahu i Madhëruar kështu premton për të devotshmit: “...Atij që i fri-

kësohet Allahut, Ai do t’i gjejë rrugëdalje (nga çdo vështirësi).” (Talak, 2); 
“Atij që i frikësohet Allahut, Ai do t’ia lehtësojë çështjen.” (Talak, 4). 

7 Shih: Kurtubi, El xhamiu el ahkami el Kur’an, vep. cit. 4/303-304. 



Dr. Sedat ISLAMI 
AJKA E VEPRAVE TË VIRTYTSHME 155

rimeve materiale të përshkruara fetarisht)8, të humbjes 
së saj, të humbjes së të afërmve, mbështetësve, frikës, 
etj.; 

2) dallimin e besimtarit të sinqertë nga të tjerët, pasi në 
sprova dihet kush ka besim të fortë e kush jo; 

3) parapërgatitjen për ballafaqimin me sprova të këtilla 
dhe durimin kur ato të ndodhin;9  

4) trajtimin me gjakftohtësi të fyerjeve dhe ofendimeve 
me baza fetare;10 

5) faljen ndaj atyre që sillen me ne kështu, pra kthimin e 
të keqes me të mirë, përderisa nuk tejkalohen kufijtë 
dhe limitet, kur feja më pas lejon hakmarrjen. Për këtë 
arsye, Sa’di, përmend rolin e devotshmërisë edhe si 
përcaktuese të kufirit të veprave të tjera, durimit më 
saktë, kufi ky që nuk bën të shkelet, përndryshe kalon 
në dobësi dhe përbuzje, si dhe më nuk është vepër e 
vlerësuar fetarisht.11  

 

                                                 
8 Shpenzimi i pasurisë është e dhimbshme për njeriun nga vetë natyra e tij. 

Për këtë bëhet koprrac dhe i ikën detyrimeve që ka. Shih: Kurtubi, El 
xhamiu el ahkami el Kur’an, vep. cit. 4/303; Sa’di, Tejsiru el Kerimi err 
Rrahman fi tefsiri kelami el Mennan, vep. cit. f. 160. 

9 Shih: Sa’di, Tejsiru el Kerimi err Rrahman fi tefsiri kelami el Mennan, 
vep. cit. f. 160. 

10 Çifutët thanë për Zotin të ishte i varfër e koprrac. Të krishterët thanë se 
Ai kishte fëmijë. Shih: Taberiu, Xhamiu el bejan an te’vili aji el 
Kur’an, vep. cit. 6/290. 

11 Sa’di, Tejsiru el Kerimi err Rrahman fi tefsiri kelami el Mennan, vep. 
cit. f. 160. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 156 

Dimensioni fetar 

Në rrafshin fetar ose praktik, vepër që klasifikohet në ku-
adër të azm el umur është namazi.  

Por çfarë synohet me namazin dhe përse ai është pjesë e 
këtyre veprave?  

Dijetarët kanë përmendur se për qëllim me namazin 
është, jo thjesht falja e tij, por përmbajtja e rregullave dhe 
kushteve përkatëse.12 Kjo e bën namazin vepër të cilën besi-
mtari nuk e kryen si të mundet e dosido, por ia kushton vë-
mendjen dhe përkushtimin më të madh të mundshëm.  

E arsyeja pse është përzgjedhur namazi qëndron në pozi-
tën që ka. Është prej adhurimeve fizike më të mëdha.13 Na-
mazi, siç e dimë është urdhër fetar, të cilin besimtarët duhet 
ta kryejnë pesë herë në ditë. Është shtyllë e fesë. Është, përtej 
kësaj, nëse e vështrojmë nga aspekti edukativ, frenuesi nga 
mëkatet dhe zbardhësi i shpirtit nga njollat e tyre. Allahu i 
Madhëruar dhe i Dërguari i Tij e kanë përshkruar me këtë 
efekt. 

َ﴿ وأقم الصلاة ۖ إن الصلاة تـنـهى عن الْفحشا ْ َ ِ َ ٰ َ ْ َ َ َ َ ََّ ََّّ ِِ ِء والْمنكر ﴾ََِ َ ُ َ ِ  
“...dhe fale namazin! Vërtet që namazi të ruan nga 
shthurja dhe nga çdo vepër e shëmtuar...” (Ankebut, 
45).  
 
 

                                                 
12 Shih: Taberiu, Xhamiu el bejan an te’vili aji el Kur’an, vep. cit. 18/558; 

Ibën Kethiri, Tefsiru el Kur’ani el adhim, vep. cit. 6/116. 
13 Shih: Sa’di, Tejsiru el Kerimi err Rrahman fi tefsiri kelami el Mennan, 

vep. cit. f. 648. 



Dr. Sedat ISLAMI 
AJKA E VEPRAVE TË VIRTYTSHME 157

Pejgamberi a.s., ka thënë: 

ٍأرأيـتم لو أن نـهرا بباب أحدكم يـغتسل منه كل يوم خمس مرات،  ََّ َ ََ َْ
ٍ َ ََّ ُ ُُ ِ َ ُْ ْ ْ َِ َ َ َِ ً ْ َ َّ ْ

َْهل يـبـ ٌقى من درنه شيء؟ قالواْ ِِ َِ َ َلا يـبـقى من درنه شيء، قال: َ ٌ ِِ َِ َ َ َْ :
ʮن الخطاđ َفذلك مثل الصلوات الخمس، يمحو الله َ ََ ََّ ِ َُّ ُ ْ ََْ ِ ِ َ َّ ُ َ َ َ. 

“Çfarë mendoni, nëse dikush do të kishte një lum që 
rrjedh pranë derës së tij dhe në të cilin do të lahej pe-
së herë në dit, a do t’i mbetej doç e papastër në turp? 
Jo, aspak papastërti nuk do t’i mbetej - thanë. Ky 
është shembulli i namazeve. Allahu i shlyen me to më-
katet – tha ai.”14  

Dimensioni shoqëror 

Në rrafshin shoqëror, vepër me rëndësi të veçantë është 
urdhërimi për të mirë dhe ndalimi nga e keqja.  

Çfarë nënkuptojmë me urdhërimin për të mirë dhe ndali-
min nga e keqja? Imam Taberiu në tefsirin e tij, duke shpje-
guar ajetin e 17-të të kaptinës Llukman, urdhërimin për të 
mirë e interpreton “urdhër për t’iu nënshtruar Allahut dhe për 
ta respektuar urdhrin e Tij”, ndërsa ndalimin nga e keqja si 
“ndalim nga mëkatet dhe rënien në ndalesa.”15 

Urdhërimi për të mirë dhe ndalimi nga e keqja është me-
kanizëm fetar, që ruan vlerat dhe i kultivon ato. Puna e këtij 
mekanizmi i ngjan punës së një bujku që, për ta rritur një bi-
më në mënyrë të shëndoshë, përveç ujitjes, duhet t’ia largojë 

                                                 
14 Buhariu, nr. 528; Muslimi, nr. 667. 
15 Taberiu, Xhamiu el bejan an te’vili aji el Kur’an, vep. cit. 18/558. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 158 

edhe barishtet e egra. Këto të fundit janë antivlerat, prandaj 
pa luftimin e tyre nuk mund të paramendohet shoqëria e shë-
ndoshë. Ja sa bukur e ka përshkruar Pejgamberi a.s., fuqinë 
shpëtuese të urdhërimit për të mirë dhe ndalimit nga e keqja. 

َمثل القائم على حدود الله والواقع فيها، كمثل قـوم استـهموا على  َُ ََ َ ْ ٍْ َ ِ َ ََ ِ ِ ِ َِّ ُ ُ َِِ ُ
َسفينة، فأصاب بـعضهم أعلاها وبـعضهم أسفلها، فكان ا َ ََ ْ ْ ُْ ُُ ُْ َْ َ َْ َ ٍَ َلذين في ِ ِ َّ
ْأسفلها إذا استـقوا من الماء مروا على من فـوقـهم، فقالوا ُ َ َْ َْ ََ ُّ ِ َ ِ َ ََ ْ ِْ : ʭَّلو أ

ُخرقنا في نصيبنا خرقا ولم نـؤذ من فـوقنا، فإن يـتـركوهم وما أرادوا  ْ ُْ ُُ َْ ْ َ َ ًْ َ ِ ُْ ََْ َ َِ ِ َْ
ًهلكوا جميعا، وإن أخذوا على أيديهم نجوا، ونجوا جميع ًِ َِ َْ َْ ََ َ ْ ِ ِ ْ َ َُ َ ْ ُ   .اَ

“Shembulli i atij që nuk i shkel kufijtë (ndalesat) e 
Allahut dhe atij që i shkel ato, është sikur shembulli i 
disa njerëzve që kanë hipur në anije, të cilët, për të 
zënë vendet kanë hedhur short se kush ku do të ulet. 
Disave shorti iu ra të ulen lart e të tjerëve poshtë. Kë-
ta që ishin poshtë kur kishin nevojë për ujë, kalonin 
pranë këtyre që ishin lart. Nga keqardhja që ndien 
për ta thanë: sikur ta hapnim një vrimë në pjesën tonë 
që të mos i bezdisim ata që janë lart! Nëse i lënë ta 
bëjnë këtë, do të shkatërrohen të gjithë, ndryshe, nëse 
i kapin për dore dhe i ndalojnë, shpëtojnë ata dhe 
shpëtojnë të gjithë.”16 
Por, urdhërimi për të mirë dhe ndalimi nga e keqja, nuk 

janë vepra që kryhen pa rregulla dhe kod përkatës. Përveç di-
jes, që është parakusht, lipsen edhe butësia, shëmbëlltyra dhe 

                                                 
16 Buhariu, nr. 2493. 



Dr. Sedat ISLAMI 
AJKA E VEPRAVE TË VIRTYTSHME 159

durimi.17 Kjo për faktin se, siç ka thënë Ibën Kethiri, “çdo-
kush që urdhëron për të mirë dhe ndalon nga e keqja patjetër 
se do të fyhet e ofendohet, prandaj nuk ka ilaç tjetër për të 
përveç durimit, kërkimit të ndihmës prej Zotit dhe kthimit 
tek Ai..”18 

Çdokush që lexon në biografitë dhe misionet e pejgam-
berëve a.s., do të gjej se si ata janë fyer dhe nënçmuar pse i 
kanë urdhëruar njerëzit për të mirë dhe i kanë ndaluar nga e 
keqja, por që nuk janë dorëzuar kurrë dhe nuk kanë hequr 
dorë nga misioni.  

ُولقد كذبت رسل من قـبلك فصبـروا على ما كذبوا وأوذوا  ﴿ َُ َُ َ َِ ِّ ُّ ُ َٰ َ َ ُ ََ َّ َ ِْ َ ِ ٌ ُ ُ ْ ْ َ
َِحتى أʫهم نصرʭ ۚ ولا مبدل لكلمات الله ۚ ولقد جاءك من نـبإ  ََّ ِ َ َ َ ُ َْ َََ َ ََِّ ِ ِ َِ َ ِّ َ َ َ ُٰ ْ َُ ْ َ َّ

َالْمرسلين ِ َ ْ ُ  ﴿٣٤﴾ 
“Edhe para teje (o Muhamed!), shumë të dërguar janë 
mohuar, por ata e kanë duruar mohimin dhe lëndimin 
(që kanë pësuar), derisa u ka ardhur ndihma Jonë, 
sepse askush nuk mund t’i ndryshojë vendimet e 
Allahut. Ti tashmë ke dëgjuar për ata të dërguar.” 
(En’amë, 34). 
Për këtë shkak, urdhërimi për të mirë dhe ndalimi nga e 

keqja, llogaritet si njëra ndër veprat më të dashura për 
Allahun e Madhëruar. Pejgamberi a.s., ka thënë: 

                                                 
17 Shih: Sa’di, Tejsiru el Kerimi err Rrahman fi tefsiri kelami el Mennan, 

vep. cit. f. 648. 
18 Ibën Kethiri, Tefsiru el Kur’ani el adhim, vep. cit. 2/483; 6/116. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 160 

ِأحب الأعمال إلى الله إيمان ʪلله، ثم صلة الرحم، ثم الأمر ʪلمعروف  ُ ِ ِ َّ ُ َ ِ ٌ ِ ِ ُّ َ َ
ِوالنهي عن المنكر ُ َّ 

“Veprat më të dashura tek Allahu janë: Besimi në 
Allahun, pastaj mbajtja e lidhjeve farefisnore, pastaj 
urdhërimi për të mirë dhe ndalimi nga e keqja…”19 

Dimensioni moral 

Vepra të tjera të rangut të lartë janë durimi dhe falja. Ato 
janë vlera dhe virtyte të rralla për të cilat nxit feja. Sigurisht 
se kanë edhe kuptimet dhe përkufizimet e tyre fetare.  

Të flasim për durimin së pari, e pastaj për faljen.  
Durimi është një prej tipareve që Zoti e do, prandaj edhe i 

ka caktuar shpërblim të madh.20 E arsyeja pse duhet duruar, 
në parim, është sepse sprova është e pashmangshme për njer-
iun. Çdokush, në një ose formë tjetër, sprovohet. Ibën Kethiri 
ka thënë: “Besimtari patjetër se do të sprovohet në pasurinë, 
veten, fëmijën ose familjen e tij. Besimtari sprovohet sipas 
nivelit fetar që ka: nëse është i fortë në fe, sprovohet më shu-
më...”21 

Pra, durimi është diçka që na duhet patjetër në jetë, sepse 
sprovat janë të pashmangshme. Nga këtu, durimi aplikohet 
në fusha të ndryshme, ku ka e nuk ka qasje e mundësi ndry-
shimi njeriu, si: 

                                                 
19 Hadith hasen. Shih: Sahih el Xhami, nr. 166. 
20 Shih: Ali Imran, 146 dhe Zumer, 10. 
21 Ibën Kethiri, Tefsiru el Kur’ani el adhim, vep. cit. 2/482. 



Dr. Sedat ISLAMI 
AJKA E VEPRAVE TË VIRTYTSHME 161

1) Durimi në caktimet hyjnore, si: humbja e të afërmve, që 
nuk ka asnjë qasje dhe mundësi ndryshimi të tyre. Në këtë 
rast, durimi është mënyrë për ta përballuar më lehtë fatke-
qësinë dhe për ta shndërruar atë në shpërblim te Zoti.22  

2) Durimi ndaj detyrimeve të caktuara nga Zoti, si: kryerja e 
adhurimeve që kërkon përkushtim fizik dhe energji. Ata 
që nuk kanë durim, nuk ia dalin dot t’i kryejnë në tërësi. 
Po kështu, durim duhet shfaqur edhe kur kërkohet dhënia 
e gjërave materiale, gjë kjo jo fort e dashur për nefsin. Ne 
e pamë më lartë se si disa dijetarë e kanë interpretuar 
sprovën edhe në dhënën e pasurisë, pra përmbushjen e një 
detyrimi material të fesë, dhe  

3) Durimi ndaj sprovave të pashmangshme në kumtimin e fe-
së.23 E arsyeja pse duhet bërë durim është se kjo punë nuk 
është personale, pra ne nuk iu përcjellim njerëzve diçka 
tonën, por atë që Zoti ua ka urdhëruar, prandaj nuk duhet 
të heqim dorë, siç thotë Imam Taberiu,24 për shkak të fyer-
jeve të tyre.  
Por, durimi nuk është dobësi. Durimi, në rastet kur kalo-

hen limitet, mund të shndërrohet në diç të urryer, prandaj me 
të drejtë Sa’di, siç përmendëm më parë, durimit i vë kufi.  

Kjo sa i përket durimit. Ndërsa sa i përket faljes, edhe ajo 
ka kuptimin dhe vlerën përkatëse. Falja është vlerë dhe vir-

                                                 
22 Pejgamberi a.s., ka thënë: “E çuditshme është puna e besimtarit, ngado 

që ta rrotullosh, gjithnjë është në dobi të tij: nëse i ndodh një e mirë, 
falënderon, dhe për këtë ka shpërblim. Nëse i ndodh një e keqe, duron, 
dhe për këtë ka shpërblim...” (Muslimi, nr. 2999). 

23 Shih: Ibën Kethiri, Tefsiru el Kur’ani el adhim, vep. cit. 2/483; 6/116. 
24 Taberiu, Xhamiu el bejan an te’vili aji el Kur’an, vep. cit. 18/558. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 162 

tyt, prandaj nuk ka të bëjë aspak me dobësinë. Pothuajse të 
gjithë mufesirët që i kemi cituar në këtë punim, e kanë për-
mendur se për qëllim është falja me mundësi hakmarrje. 
Imam Taberiu, duke e shpjeguar ajetin e 43-të nga kaptina 
Shura, ka thënë: “Ai që duron të keqen e atij që i ka bërë keq 
dhe që ia fal atij gabimin atij që i ka bërë keq, duke mos iu 
hakmarrë me gjithë mundësinë për një gjë të tillë, dhe këtë 
vetëm për hir të Zotit...”25  

Këtë kuptim e përmend edhe Imam Kurtubiu, i cili shë-
non edhe një rast që trupëzon këto kuptime madhështore të 
durimit dhe faljes. Në mexhlisin e Hasan Basriut, një njeri 
paskësh sharë e fyer disa herë një njeri tjetër. Ky i fundit pas-
kësh duruar aq shumë saqë i tërë qe bërë qull nga djersët. U 
çua dhe, duke fshirë djersët, lexoi këtë ajet: “Kushdo që du-
ron dhe fal, ta dijë se, në të vërtetë, këto janë nga veprimet më 
të virtytshme.” (Shura, 43). Hasan Basriu kur e dëgjoi duke e 
lexuar ajetin tha: Për Zotin, e paska marrë vesh dhe e paska 
kuptuar drejt atë në kohën kur e kanë shpërfillur injorantët!26 

Një detaje tjetër që tregon se përse falja nuk është dobësi 
është dhe përkufizimi i saj. Imam Kurtubiu, në vazhdim të 
shpjegimeve që ofron për ajetin e sipërpërmendur, ka thënë: 
“Përgjithësisht, falja rekomandohet, por ka raste kur gjërat 
përbysen dhe, në vend të faljes, rekomandohet mosfalja, si 
p.sh., në rastet kur nevojitet të ndalet shtimi i padrejtësisë 
dhe e keqja të pritet në rrënjë.”27 

                                                 
25 Po aty, 20/529. 
26 Shih: Kurtubi, El xhamiu el ahkami el Kur’an, vep. cit. 16/44. 
27 Po aty. 



Dr. Sedat ISLAMI 
AJKA E VEPRAVE TË VIRTYTSHME 163

Faljen me mundësi hakmarrjeje, Pejgamberi a.s., e ka 
përshkruar si thelbi i fuqisë. Në një prej haditheve madhë-
shtore të tij ka thënë:  

ِليس الشديد ʪلصرعة، إنما الشديد الذي يملك نـفسه عند الغضب َ َ َ ُ ُِْ ُِ َ ْ َ َُْ ِ ِ َِّ ََّّ َ َُّ َ. 
“Nuk është i fortë ai që mund tjetrin në dyluftim; i 
fortë është ai që përmbahet në hidhërim.”28 

Përfundimi 

Ndërsa shpalosim detaje rreth këtyre veprave të virtytsh-
me vijmë në përfundim se: 
1) Feja nuk ka ligjësuar asgjë vetëm se për të mirën dhe inte-

resin e njeriut; 
2) Disa vepra të mira dallojnë nga të tjerat për efektin dhe 

ndikimin që kanë, qoftë shpirtëror, moral e material, qoftë 
individual e shoqëror; 

3) Devotshmëria nuk është barrë, nuk është ngarkesë, nuk 
është ajo që ia humb jetës kuptimin, por që ia jep atë. De-
votshmëria është disiplinim. Devotshmëria është udhëzu-
esi jetësor i besimtarit.  

4) Adhurimet kanë synime edukative. Ato mund ta luajnë ro-
lin e tyre vetëm atëherë kur të kryhen siç kërkohet;  

5) Për shkak se besimtari është shoqëror edhe nga feja, jo ve-
tëm nga natyra, nevoja për ruajtjen e raporteve me të tjerët 
dhe zhvillimin e tyre konform interesit të përbashkët është 
e madhe. Për këtë shkak feja ka sjellë mekanizmin e ur-
dhërimit për të mirë dhe ndalimit nga e keqja; 

                                                 
28 Buhariu, nr. 6114; Muslimi, nr. 2609. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 164 

6) Vlerat dhe virtytet islame janë origjinale. Ato dallojnë për 
konceptet e ekuilibruara dhe për qëllimet fisnike. Ato nuk 
janë dobësi dhe as që manifestohen për mungesë fuqie. 
Përkundrazi;  

7) Këto vepra të klasifikuara si azm el umur përfshijnë tërë 
jetën e besimtarit, duke filluar nga raporti me Zotin, dety-
rimet karshi Tij e deri te raportet me veten dhe të tjerët. 
Këto vepra na ofrojnë konceptin për fetarinë e vërtetë, e 
cila nuk është pretendim, nuk është formalitet dhe as që 
manifestohet pjesërisht. Fetaria e vërtetë është e plotë, ko-
mplete, produktive, reflekton pozitivitet, energji dhe lum-
turi.  



SI T’I PËRGATISËSH FËMIJËT 

PËR JETËN PAS MUNGESËS TËNDE? 

Vdekja është një e vërtetë për çdo njeri. Allahu i Lartë-
suar thotë: “Çdo shpirt do ta shijojë vdekjen...” (Ali Imran, 
185). Edhe pse ndarja është e dhimbshme dhe e rëndë, detyra 
e parë e prindërve është përgatitja e fëmijëve për një jetë që 
nuk mungojnë sfidat, për ditët kur ndoshta babai apo nëna 
nuk do të jenë më të pranishëm, qoftë nga vdekja, apo edhe 
nga rrethana të tjera, që e imponojnë largimin. Ky artikull 
ndriçon disa prej mënyrave të dobishme për t’i edukuar fëmi-
jët si përgjigje ndaj pyetjes së shtruar në titullin e artikullit: 
Si t’i përgatisësh fëmijët për jetën pas mungesës tënde? 

Pejgamberi a.s., ka thënë: “Secili prej jush është bari dhe 
secili prej jush është përgjegjës për tufën e tij.” (Sahihu i 
Buhariut). Kujdesi nuk kufizohet vetëm në të tashmen, por 
shtrihet edhe në të ardhmen, në mënyrë që t’i përgatisim fë-
mijët të jenë në gjendje ta përballojnë jetën pa u ndierë të hu-
mbur kur humbasin njërin nga prindërit. 

Udhëheqësi i besimtarëve, Omer bin el Hatabi, Allahu 
qoftë i kënaqur me të, i mishëroi format më të mëdha të kuj-
desit për shoqërinë kur refuzoi t’i shpërndante tokat e çliru-
ara tek ushtarët, duke thënë: “Nëse do t’i shpërndaja, njerëzit 
e fundit nuk do të kishin asgjë.”1 Vizioni i tij ishte që kujdesi 

                                                 
1 “Pasha Atë në dorën e të Cilit është shpirti im! Sikur të mos më brengos-

te fakti se do t’i lija pas me duar bosh njerëzit e fundit (pas meje), të 
varfër që nuk posedojnë asgjë, nuk do të çlirohej asnjë vendbanim (qy-

 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 166 

të shtrihej dhe të realizohej te brezat e ardhshëm duke përga-
titur baza për vazhdimësi dhe zhvillim. Ky është një mësim i 
rëndësishëm për prindërit, për nevojën e të menduarit për të 
ardhmen e fëmijëve të tyre pas vdekjes së tyre. 

Mbjellja e besimit dhe virtytit 

në shpirtin e fëmijëve 

Besimi dhe virtyti janë prej dhuratave më të mëdha që 
prindërit mund t’ua lënë trashëgimi fëmijëve. Allahu i Lartë-
suar thotë: “Babai i tyre kishte qenë njeri i mirë.” (El Kehf, 
82). Mirësia nuk sjell dobi vetëm për prindërit, por edhe për 
fëmijët. Prandaj, prindërit duhet të jenë shembuj të përkushti-
mit fetar dhe të sjelljes së mirë, dhe të kenë kujdes në edu-
kimin e fëmijëve me vlera të forta të besimit, që t’iu sjellin 
qetësi dhe forcë kur ata të mungojnë. 

Ibën Kajimi, thekson se mbjellja e besimit dhe moralit të 
mirë te fëmijët fillon nga prindërit përmes udhëzimit dhe 
edukimit të drejtë. Ai ka thënë: “Shumica e fëmijëve janë 
prishur për shkak të prindërve që i kanë neglizhuar dhe nuk 
ua kanë mësuar detyrimet (farzet) dhe sunetet e fesë.” (Tuh-
fetul Mevdud bi ahkamil Mevlud). 

                                                                                                
tet) e që të mos e ndaja (pasurinë e tij) ashtu siç e ndau i Dërguari i 
Allahut a.s. pasurinë e Hajberit. Por, unë po e lë atë (pasurinë) si një 
thesar për ta, që ta ndajnë mes vete.” (Sahihu i Buhariut). 

 Shpjegimi i frazës: “Njerëz të varfër që nuk posedojnë asgjë”, do të tho-
të: gjenerata e mëvonshme që do të vijnë pas, pasi brezat e mëparshëm 
do t’i kenë fituar dhe përvetësuar të gjitha vendbanimet që myslimanët i 
kanë çliruar dhe nuk do të mbetet më asgjë për ata që vijnë më pas. 



 
SI T’I PËRGATISËSH FËMIJËT PËR JETËN ... 167

Komunikimi i mirë dhe lidhjet familjare 

si bazë për bereqet dhe sukses 

Të jesh i sjellshëm, i dashur me të afërmit dhe t’i ruash 
lidhjet farefisnore, janë garanci për dashurinë e njerëzve ndaj 
teje dhe ndaj fëmijëve pas teje. Lidhja farefisnore është ndër 
shkaqet më të mëdha të bereqetit dhe suksesit në jetë. Pejga-
mberi a.s., ka thënë: “Kush dëshiron që t’i shtohet furnizimi 
dhe t’i zgjatet jeta, le t’i mbajë lidhjen farefisnore.” (Sahihu 
i Buhariut).  

Fëmijët që i shohin prindërit e tyre duke i respektuar dhe 
dashur të afërmit, si dhe duke komunikuar me ta me dashuri, 
mësojnë rëndësinë e këtyre vlerave dhe e vazhdojnë këtë 
lidhje edhe pas mungesës së prindërve. 

Edukimi për pavarësi dhe përgjegjësi 

Ndër dhuratat më të mëdha që prindërit mund t’u japin 
fëmijëve të tyre është edukimi që u jep atyre pavarësinë dhe 
aftësinë për ta mbështetur vetveten. Pejgamberi a.s., ka thë-
në: “Secili prej jush është bari dhe secili prej jush është për-
gjegjës për tufën e tij.” (Sahihu i Buhariut). Përgjegjësia jonë 
ndaj fëmijëve nuk përfundon me ofrimin e ushqimit dhe pije-
ve, por përfshin edukimin për të marrë përgjegjësi dhe për të 
marrë vendime të mençura. 

Bëjini fëmijët tuaj të aftë t’i menaxhojnë vetë çështjet e 
tyre, qofshin ato në lidhje me studimet, marrëdhëniet me të 
tjerët, apo menaxhimin e parave të tyre. Fëmijët që rriten du-
ke u mbështetur plotësisht te prindërit e tyre, bëhen të paaftë 
përballë çdo sfide nëse veç u mungon mbështetja. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 168 

Kalifi i dytë, Omer bin el Hatabi, Allahu qoftë i kënaqur 
me të, e inkurajonte edukimin e fëmijëve mbi artin e dijes, 
luftës, pavarësisë dhe shkathtësive praktike të jetës, sepse 
këto i ndihmojnë ata të mbështeten te vetja dhe u shërbejnë si 
mbështetje për ta forcuar personalitetin dhe psikologjinë e 
tyre. Nga thëniet e tij janë: “Ua mësoni fëmijëve tuaj notin, 
hedhjen me shigjetë dhe kalërimin”; “Mësoni diturinë dhe ua 
mësoni fëmijëve tuaj, dhe ua mësoni atyre qetësinë dhe dinji-
tetin”,2 sepse dituria është baza e ndërtimit të një personaliteti 
të pavarur dhe të suksesshëm. Përmes saj, fëmijët mund të 
marrin vendime të duhura dhe të bartin përgjegjësitë e tyre. 

Forcimi i besimit 

dhe i sigurisë në Allahun 

Besimi në Allahun dhe mbështetja te mëshira dhe urtësia 
e Tij përbëjnë mbështetjen më të madhe për fëmijët në për-
ballimin e vështirësive të jetës. Edukimi mbi besimin duhet 
të jetë pjesë e pandashme e metodës edukative të prindërve. 
Duhet t’ua mësoni fëmijëve se Allahu është Garantuesi, Fur-
nizuesi dhe Ndihmuesi, dhe se humbja e babait apo nënës 
nuk do të thotë ndërprerje e mëshirës hyjnore. 

Allahu i Lartësuar thotë: “Prandaj, mos e shtyp jetimin.” 
(Ed Duha, 9). Allahu ka porositur për jetimin dhe ka theksuar 
se mëshira e Tij i rrethon ata, dhe se Ai u dërgon atyre njerëz 
që do t’ua plotësojë nevojat dhe do t’u ndihmojë në vështirë-
sitë e tyre. 

                                                 
2 Kjo është transmetuar nga Imam el Bejhekiu, në librin e tij “Shu’ab el 

Iman” (vëll. 4, f. 177) me zinxhir të mirë transmetuesish (hasen). 



 
SI T’I PËRGATISËSH FËMIJËT PËR JETËN ... 169

Ibën Kajimi, në librin e tij “Medarixhus Salikin” e thek-
son fuqishëm këtë vlerë të lartë të besimit, që është bindja e 
patundur në Allahun e Lartësuar, kur thotë: “Robi, nëse është 
i bindur në Allahun dhe i fortë në mbështetjen ndaj Tij, nuk 
humbet kurrë, sado të grumbullohen sprovat kundër tij.” 

Prandaj, mësimi i fëmijëve për të pasur bindje të palëku-
ndur në Allahun ua forcon shpirtin dhe u ndihmon të përba-
llen me vështirësitë me besim dhe siguri. Në këtë frymë, në-
na e Imam Malikut ia përsëriste atij që në vegjëli: “O biri 
imi, kur ta mësosh diturinë, bëje qëllimin tënd vetëm për kë-
naqësinë e Allahut, sepse Ai do të të mjaftojë.” Kjo këshillë 
ia nguliti atij bindjen e thellë dhe mbështetjen e plotë tek 
Allahu. 

Mbjellja e vlerave 

dhe e moralit të lartë 

Ndër pasuritë më të mëdha që prindërit mund t’ua lënë 
trashëgimi fëmijëve të tyre janë morali dhe vlerat e larta, të 
cilat u shërbejnë atyre si pishtarë në jetë. Mësojani fëmijëve 
tuaj sinqeritetin, besnikërinë, bujarinë dhe sjelljen e mirë me 
të tjerët. Sepse, edhe nëse prindërit largohen nga kjo botë, 
këto vlera mbeten si mburoja që i mbrojnë nga rrëshqitja në 
gabim dhe si mënyrë për ta fituar dashurinë dhe respektin e 
njerëzve. 

Poeti arab ka thënë: “Dhe rritet djaloshi ynë i ri - sipas 
asaj që e ka mësuar babai i tij.” 

 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 170 

Edukimi për menaxhimin 

e parasë dhe të jetesës 

Mësoni fëmijët tuaj që nga vegjëlia se si ta menaxhojnë 
pasurinë, si të kursejnë dhe si të planifikojnë për të ardhmen. 
Fëmijët që rriten me kulturë të shëndoshë financiare, mund 
t’i përballojnë më lehtë barrët e jetës, edhe në mungesë të 
prindërve. 

Është jashtëzakonisht e rëndësishme që fëmijët të mësoj-
në se dinjiteti dhe kënaqësia shpirtërore janë më të mëdha se 
çdo pasuri. I Dërguari i Allahut a.s., ka thënë: “Pasuria e 
vërtetë nuk qëndron në shumësinë e pasurisë materiale, por 
pasuria e vërtetë është pasuria e shpirtit.” (Sahihu i Musli-
mit). 

Zgjedhja e mirë e miqve 

dhe e mbështetësve 

Mësoni fëmijët tuaj se si t’i zgjedhin me kujdes shokët e 
tyre dhe si t’u drejtohen njerëzve të mirë dhe këshilluesve të 
urtë në kohë nevoje. Sepse shoqëria e mirë është mbështetja 
më e madhe për fëmijët, pas mbështetjes së Allahut, në kohë 
të vështira. I Dërguari i Allahut a.s., ka thënë: “Njeriu është 
në fenë e shokut të tij, prandaj secili prej jush le të shikojë 
mirë se me kë po shoqërohet.” (Suneni i Ebu Davudit me 
zinxhir të mirë të transmetuesve). 

 
 
 
 



 
SI T’I PËRGATISËSH FËMIJËT PËR JETËN ... 171

Sigurimi i jetës dhe përgatitja 

e fëmijëve pas mungesës së prindërve 

Prindërit duhet të planifikojnë edhe praktikisht për të ar-
dhmen e fëmijëve të tyre, qoftë përmes një testamenti, qoftë 
përmes rregullimit të çështjeve financiare, qoftë duke u sigu-
ruar që fëmijët të kenë mbështetje nga familja në rast të hu-
mbjes së njërit prej tyre. Mendimi për sigurimin e së ardhmes 
së fëmijëve duhet të shoqërohet me edukimin e tyre për t’u 
mbështetur tek Allahu dhe për ta ndjekur rrugën e devotsh-
mërisë. Omer bin Abdulazizi, Allahu e mëshiroftë, thoshte: 
“Fëmijët e mi janë një nga dy lloj njerëzish: ose janë të de-
votshëm, dhe Allahu do të kujdeset për ta; ose janë njerëz të 
prishur, dhe unë nuk dua t’i ndihmoj në prishjen e tyre.” 

Ndër gjërat që mund të sjellin dobi për fëmijët, në aspek-
tin e sigurimit të jetës, është ajo që përmendin dijetarët si 
alternativa të sigurimit tregtar: 

1. Investimi i pasurisë në një projekt sa më të sigurt, si 
p.sh. në pasuri të paluajtshme ose të ngjashme, në më-
nyrë që të ardhurat e tij t’i përforcojnë burimet finan-
ciare të familjes dhe, pas vdekjes, të kalojnë në pronësi 
të fëmijëve, sipas rregullave të njohura të trashëgimisë 
në Sheriatin islam. 

2. Udhëzimi i çdo fëmije drejt një fushe pune dhe jetese 
të përshtatshme, ku ai të mund të sigurojë të ardhura 
hallall. 

 
 
 
 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 172 

Përfundimi 

Trashëgimia më e madhe që prindërit mund t’ua lënë fë-
mijëve të tyre është besimi i fortë në Allahun, vlerat e larta 
morale dhe aftësia për ta përballuar jetën me qëndrueshmëri 
dhe durim. Ashtu siç ka thënë Imam Shafiu: “Nuk është dja-
losh i vërtetë ai që thotë: “Im atë ishte…” Djalosh i vërtetë 
është ai që thotë: “Ja ku jam unë!” 

Prandaj, përgatitni fëmijët tuaj që të mund të thonë: “Ja, 
këtu jemi ne!”, dhe që të jenë gati për jetën, edhe nëse u mu-
ngon babai apo nëna, në mënyrë që të mbeten vazhdimi më i 
mirë juaji në këtë botë. Allahu i Lartësuar thotë: “Allahu ju 
porosit për fëmijët tuaj” (En Nisa, 11). Me të vërtetë, edukimi 
është përgjegjësi madhështore dhe porosi hyjnore. 

Prandaj, kujdesuni që të jeni shembull i mirë dhe që t’i 
përgatitni fëmijët tuaj për ta përballuar jetën me besim dhe 
kënaqësi, në mënyrë që ata të jenë pasardhës të denjë të një 
brezi të ndershëm, edhe në mungesën tuaj. Imam Ibën Kajimi 
ka thënë: “Kush e lë pa e mësuar fëmijën e vet atë që i sjell 
dobi dhe e lë atë pa drejtim, ai i ka bërë atij dëm të jashtë-
zakonshëm. Shumica e fëmijëve bëhen të prishur pikërisht 
nga prindërit e tyre, nga neglizhenca e tyre ndaj tyre, si dhe 
nga lënia pas dore e mësimit të detyrave dhe traditave fetare. 
Ata i lanë pas dore kur ishin të vegjël, kështu që nuk përfitu-
an as vetë, e as nuk u bënë dobi prindërve të tyre kur u 
rritën.” 

Përktheu nga gjuha arabe: 
Miftar Ajdini 

Burimi: 
https://islamonline.net//كيف تعد أبناءك للحياة بعد غيابك/



Isa T˙RSHANI 

MENDJEMADHËSIA - VES I URRYER 

Hyrje 

Përkufizimi i moralit në Islam 

Në Islam, etika ose morali është shkenca e cila studion 
kuptimësinë e së mirës dhe të ligës, e qartëson se si duhet ta 
trajtojnë njerëzit njëri-tjetrin, si dhe e sqaron edhe synimin 
që duhet ta kenë njerëzit me anë të veprave të tyre, pra është 
shkencë, që ua ndriçon njerëzve rrugën për të vepruar si du-
het.1 

E ndiejmë të nevojshme të flasim për etikën ose moralin, 
sepse ato e kanë zanafillën e tyre qysh me krijimin e njeriut 
të parë, Ademit a.s.. Kur Ademi a.s., bëri një gabim, ai tregoi 
natyrën e tij të dobët nga njëra anë, dhe nga ana tjetër tregoi 
edhe moralin e tij. Pasi bënë gabimin, Ademi a.s. dhe hazreti 
Hava, thanë: 

 
 
 

                                                 
1 Afif Abdul Fetah Tabbareh, Shpirti i fesë islame, përktheu dhe përshtati 

nga arabishtja Mr. Driton Arifi, Prishtinë 2020. f, 275.  



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 174 

َقالا ربـنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تـغفر لنا وتـرحمنا ل ََ َ َ َ َۡ َ ۡ َۡ ََ َِ ۡ َّۡ ِ َ ُ َ ٓ
ۡ ََ ََّ َ َنكونن من َ ِ َّ َ ُ َ

َٱلخاسرين ِ ِٰ َ
ۡ  

“Ata dy thanë: Zoti ynë! Ne i bëmë të padrejtë (e dëm-
tuam) veten tonë. Dhe në qoftë se Ti nuk na falë dhe 
nuk na mëshiron, atëherë ne me siguri do të jemi prej 
të humburve!”2 
Kjo është natyra e njeriut të mirë, kjo është thjeshtësia, 

kjo është modestia, ky është morali i mirë. Nga ana tjetër, 
edhe shejtani bëri një gabim. Por çfarë bëri ai pas gabimit? 
Ai tha: “Unë jam më i mirë se njeriu, pse u dashka t’i përu-
lem njeriut? Unë jam krijuar prej zjarrit, ai është krijuar prej 
balte.” Kjo është mendjemadhësia, ky është morali i mendje-
madhësisë dhe i kryeneçit. Që në fillimet e njerëzimit doli në 
pah morali i mirë dhe morali i ligë. 

Mendjemadhësia në Kuranin fisnik 

Allahu i Madhëruar e ka qortuar mendjemadhësinë në 
shumë vende në Kuranin fisnik dhe i ka qortuar arrogantët 
mendjemëdhenj duke thënë: 

َ يحب الْمستكبرينلاََُِّإنه  ِ ِ ْ َ ْ ُ ُّ ُِ 
“...me të vërtetë, Ai (Allahu) nuk i do mendjemëdhe-
njtë.”3 
Kurse, i Madhi Zot, me një ajet tjetër, në Kuranin fisnik, 

ka urdhëruar: 

                                                 
2 El A’raf, 23. 
3 En Nahl, 23. 



Isa TËRSHANI 
MENDJEMADHËSIA – VES I URRYER 175

ًولا تمش في الأرض مرحا إنك لن تخرق الأرض ولن تـبـلغ الجبال طولا َُ َُ َ ْ ِْْ َ َْ ْ َْ ََ ََ َ َْ َْ ِْ َ َ َِّ ً ََ ِ ِِ َْ 
“Dhe mos ec në tokë me mendjemadhësi e mospër-
fillje, se ti, me të vërtetë, nuk mund ta çash tokën e të 
hysh në të e as të kapësh majat e maleve.”4 
Disa nga dijetarët kanë thanë: “Gjynahu i parë i cili ju bë 

Allahut ka qenë nga mendjemadhësia e shejtanit.” Allahu 
xh.sh., thotë: 

ُوإذ قـلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا  َُ َُ َ َ َ ََ ِ ِْ َ ِ َ َ َْ ِْ ُ ْ َإلا إبليس ِ ِِْ  ََأبىَِّ
َواستكبـر  َ ْ َ ْ َ... 

“Dhe (kujto) kur Ne u thamë engjëjve: “Bini ju në 
sexhde para Ademit”, ata ranë në sexhde përveç shej-
tanit (Iblisit), i cili nuk pranoi dhe u tregua mendje-
madh...”5 
Cilësia më e spikatur e shejtanit është mendjemadhësia. 

Kur Allahu i Madhërishëm e krijoi Ademin a.s., i urdhëroi 
melaqet e Tij që të përkuleshin para tij me respekt. Të gjithë 
iu bindën këtij urdhri përveç shejtanit. Ai iu rebelua Zotit, 
nuk pranoi të përkulej para Ademit a.s., dhe u bë mendje-
madh. Kur Allahu xh.sh., e pyeti: 

ْقال ما منـعك ألا تسجد إذ أمرتك قال أʭ خيـر منه خلقتني من  ِ َِِ ُْ َ َ َ َ َْ ٌَ ْْ ََ َ ََ ََ َُ ََ َ َْ ِ ُ ْ َّ َ َ
ʭٍر وخلقته من طين  ِ ْ ِ ُ َ ْ َ َ َ ٍ َ 

“(Allahu) Tha: “Çfarë të ndaloi ty (o Iblis) që të mos 
biesh në sexhde kur Unë të urdhërova?” Ai (Iblisi) 

                                                 
4 El Isra, 37. 
5 El Bekare, 34. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 176 

tha: “Unë jam më i vlefshëm se ai (Ademi). Ti më kri-
jove mua nga zjarri, kurse atë e krijove nga balta!”6 
Krenaria e madhe dhe mendjemadhësia u bënë shkak që 

shejtani të mallkohej duke u përjashtuar nga prania e Zotit të 
Madhëruar. 

Mendjemadhësia në Sunetin 

e të Dërguarit a.s. – dallimi 

mes elegancës dhe arrogancës 

Edhe tekstet e hadithit i kushtojnë vëmendje të mahnitsh-
me eliminimit të mendjemadhësisë nga zemrat e njerëzve, 
duke e ndaluar atë dhe duke na paralajmëruar se mund ta hu-
mbasin Xhenetin nëse shejtani ka vendosur në zemrat e tyre 
mendjemadhësi sa grimca e atomit. Atyre do t’ju mohohet 
hyrja në Xhenet siç transmeton Ibën Mesudi r.a., se Pejga-
mberi a.s., ka thënë: 

َالجنة ُيدخل لا … ِكبر مِن ٍَّذرة ُمثقال ِقلبه في َكان من َّ ِ 
“Nuk do të hyjë në Xhenet ai, që në zemrën e tij ka qoftë 

një grimcë mendjemadhësie.” Një burrë tha: “Dikush dëshi-
ron që rrobat dhe këpucët t’i ketë të bukura?” Muhamedi 
a.s., tha: “Allahu është i Bukur dhe e do të bukurën. Mendje-
madhësia është refuzimi i të vërtetës dhe sjellja me arro-
gancë ndaj njerëzve.”7  

                                                 
6 El A’raf, 12. 
7 Dr. Muhamed Ali el Hashimi, Muslimani ideal, f. 256. 



Isa TËRSHANI 
MENDJEMADHËSIA – VES I URRYER 177

Po e përmendim edhe hadithin e Pejgamberit a.s., të cilin 
e transmeton Harith ibën Vehebiu r.a., ku thotë: E kam dë-
gjuar të Dërguarin a.s., duke thënë: 

ْأخبركم َألا ُُ ِ ْ ϥِهل ُ ْ ِالنار؟ َ ُّكل َّ ٍّعتل ُ ٍجواظ ُُ َّ ٍِمستكبر َ ْ َ ْ ُ 
“A doni t’ju tregoj për banorët e Zjarrit? Çdo i vra-
zhdë, arrogant dhe mendjemadh.”8 
Gjithashtu Ebu Hurejre r.a., transmeton se Pejgamberi 

a.s., ka thënë: “Komunikoi Xheneti me Xhehenemin, dhe 
Xhehenemi tha: “Unë do të trashëgoj të gjithë ata që janë 
mendjemëdhenj dhe arrogantë”, ndërsa Xheneti tha: “Kurse 
tek unë nuk do të hyjnë përveçse të dobëtit dhe të pafuqishmit 
prej njerëzve.” Allahu xh.sh., i thotë Xhenetit: “Me të vërte-
të, ti je mëshira Ime dhe Unë me ty mëshiroj kë dua nga ro-
bërit e Mi.” Dhe i tha Zjarrit: “Me të vërtetë, ti je dënimi Im, 
dhe me ty dënoj kë dua Unë. Secili prej jush, do të mbushet 
me banorët e tij.”9 

Allahu nuk i do mendjemëdhenjtë 

Islami kërkon nga myslimani të dallohet në mesin e nje-
rëzve me moral, pamje, veshje, sjellje dhe vepra të mira, një-
kohësisht veçon ato të meta morale, që mund ta dobësojnë 
karakterin e tij dhe mund ta pengojnë zhvillimin e tij shpirtë-
ror, moral dhe kulturor. Një ndër këto pengesa që e ndalon 
rrugëtimin e besimtarit është edhe mendjemadhësia dhe arro-
ganca. Mendjemadhësia është sëmundje e zemrës dhe cilësi e 

                                                 
8 Buhariu, 4918.  
9 Buhariu, 4850. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 178 

ligë dhe e qortuar fetarisht. Ai që vuan nga mendjemadhësia 
nuk gjen asnjë mangësi te vetja dhe gjithmonë kënaqet duke 
gjetur të metat e të tjerët. Myslimani e di që mendjemadhësia 
nuk ka vend në fenë tonë dhe as që e ngritë kokën e tij lart 
nga mendimi se ai është më i mirë se njerëzit e tjerë.  

Pasojat dhe ndikimi i mendjemadhësisë 

Njeriu mendjemadh e sheh veten në pasqyrën zmadhuese. 
Mendjemadhi nuk mund t’ua dëshiroj besimtarëve atë që e 
dëshiron për vete, ai nuk mundet të jetë modest dhe t’i largo-
het zilisë, urrejtjes dhe zemërimit, si dhe ai nuk mund ta 
mposhtë mllefin dhe ta pranojë këshillën. Kurse lloji më i 
keq i mendjemadhësisë është ai që e pengon njeriun ta prano-
jë të vërtetën dhe t’i nënshtrohet asaj. 

Mendjemadhësia sjell me vete shumë të këqija që nuk i 
kanë hije myslimanit, si: xhelozia, koprracia, mosmirënjohja 
dhe egoizmi, madje edhe rebelimin ndaj Zotit xh.sh.. Në atë 
zemër ku sundojnë këto ndjenja, nuk mund të zhvillohen 
ndjenjat që janë shenjë dalluese të myslimanit, si: modestia, 
dashuria, mëshira dhe siguria.10 Thuhet se nuk sillet si me-
ndjemadh përveçse ai që është njeri modest, dhe nuk sillet 
me thjeshtësi përveçse ai i cili është njeri i lartë.11 

 
 
 
 

                                                 
10 Kryesia e Çështjeve Fetare në Turqi, Islami nëpërmjet haditheve, f. 337. 
11 Ibën Kudama el Mekdesi, Rruga e lumturisë së përjetshme, f. 196. 



Isa TËRSHANI 
MENDJEMADHËSIA – VES I URRYER 179

Shembuj dhe mësime 

nga të parët tanë 

Mësimet dhe shembujt nga historia islame janë të shum-
ta, mirëpo në këtë shkrim do t’i përmendim dy-tri raste, me 
qëllim që të njihemi më për së afërmi me të parët tanë. Abdu-
llah ibën Selami, teksa po ecte një ditë midis tregut, mbi 
shpinën e tij po mbante një barrë me drurë. Atë e pyetën: 
“Përse je duke i mbajtur, ndërkohë që Allahu i Madhëruar të 
ka pasuruar e nuk ke nevojë për këtë gjë?!” Ai iu përgjigj: 
“Unë doja ta largoja mendjemadhësinë prej vetes time.”12 

Matrafi e pa Mulehebin duke ecur i krekosur me rrobat e 
tij dhe i tha atij: “O rob i Zotit, këtë ecje e urren Allahu dhe i 
Dërguari i Tij.” Mulehebiu i tha: “A nuk po më njeh mua?” 
Ai u përgjigj: “Sigurisht që të njoh, ti e di vendin nga ke da-
lë, gjatë jetës ti mban me vete pisllëqe në barkun tënd, dhe 
fundi yt është një kufomë e cila do të kalbet.” Ai u largua 
kokulur dhe e la këtë ecje me mendjemadhësi.13  

Sufjan ibën Ujejne, Allahu e mëshiroftë, ka thënë: “Kush 
e ka bërë gjynahun për shkak të epshit, shpreson për të pend-
im, ngase Ademi, a.s., ra në gjynah për shkak të epshit, dhe 
Allahu i Madhëruar ia fali, kurse, kush e ka bërë gjynahun 
për shkak të mendjemadhësisë, frikoju se për të ka mallkim, 
sepse Iblisi ra në gjynah për shkak të mendjemadhësisë, dhe 
u mallkua!”14  

                                                 
12 Saimir Ruhi Bulku, Zemrat e ndriçuara, f. 251. 
13 Po aty,  f. 248.  
14 Ibën Kudama el Mekdesi, Rruga e lumturisë së përjetshme, f. 195. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 180 

Shkaqet e mendjemadhësisë 

1. Pasuria materiale, 
2. Dituria e arritur, 
3. Bukuria dhe paraqitja e jashtme, 
4. Numri i madh i trashëgimtarëve – pasuesve, 
5. Kombësia dhe krenaria e tepruar. 
Le ta shtrojmë pyetjen se, për çfarë arsye krekoset me-

ndjelarti? - Po! Krekoset për shkak të bukurisë dhe forcës së 
tij. Po bukuria do të zhduket, sëmundja më e vogël e defor-
mon – e zbehë atë. Çdo ditë koha e bënë të veten në trupin e 
tij, ndërsa pas kohës së rinisë ndodh dobësimi dhe pleqëria. E 
nëse krenohet me paratë dhe pasurinë, ai le ta dijë që vdekja 
nuk bënë dallim ndërmjet të pasurit dhe të varfrit. Njeriu do 
ta lë tërë atë që e posedonte për tjetrin, për këtë arsye këshi-
llat kuranore kanë ardhur që të ndalojnë krekosjen nga me-
ndjemadhësia. Allahu i Lartëmadhërishëm thotë: 

َولا تمش في الأرض مرحا إنك لن تخرق الأرض ولن تـبـلغ الجبال  َ ْ ِْْ َ ُ ْ َ ْ َْ ََ ََ َ َْ َْ ِ َْ َ َِّ ً ََ ِ ِِ َْ َ
ًطولا ُ 

“Dhe mos ec në tokë me mendjemadhësi. Padyshim që 
ti as nuk mund ta çash tokën e të hysh në të as nuk 
mund të kapësh majat e maleve.”15  
Pra, mos ec me fodullëk sikur ecin tiranët, sepse ti s’ke 

mundësi që ta çash tokën me ecjen tënde dhe as me peshën e 
rëndë të këmbës tënde që e vendos në tokë, dhe sa do që t’i 
përbuzësh të tjerët, ti s’do ta arrish lartësinë e kodrave. I 

                                                 
15 El Isra, 37. 



Isa TËRSHANI 
MENDJEMADHËSIA – VES I URRYER 181

Lartmadhërishmi, gjithashtu, na thotë në kontekst të ndalimit 
nga mendjemadhësia: 

ُّولا تصعر خدك للناس ولا تمش في الأرض مرحا إن الله لا يحب  ُِ َ َ َََّ َّ ِ ً ََ ِ ِ ِْ َ ْ ِ َْ ََ ََّ ِ َّ َ ْ ِّ َ ُ
ٍكل مختال فخور ُ َ ٍ َُْ َّ ُ 

“Dhe mos e kthe fytyrën mënjanë me kryelartësi nga 
njerëzit dhe as mos ec nëpër tokë kryelartë, se Allahu 
nuk e do asnjë mendjemadh e që shumë lavdërohet.”16 
Pra, mos e shtrembëro fytyrën tënde kundër atyre që je 

duke biseduar, ose nëse ata të flasin ty me nënçmim a mend-
jemadhësi. Kjo, pra, është mendjemadhësia, të cilën e urren 
Allahu xh.sh., sepse ajo është prej veseve të ulëta, që e pri-
shin shoqërinë njerëzore dhe ngjallin urrejtjen. 

Ajo që mundemi të konkludojmë nga kjo temë është: 
- Nga mendjemadhësia i bëjmë dëm vetvetes; 
- E tërheqim hidhërimin e Allahut;  
- Mendjemadhësia të shpie në Xhehenem (ferr); 
- Veshja e bukur është e kërkuar. Ajo nuk konsiderohet 

mendjemadhësi; 
- Mendjemadhësia është krenaria e njerëzve të dobët. 
Në fund e lus Allahun që të na ruaj nga ky ves i urryer, 

dhe nga çdo ves a dukuri tjetër negative. Amin! 
 

                                                 
16 Lukman, 18. 





Ramadan SHKODRA 

SREBRENICA - 

DËSHMI E KTHYER NË AMANET 

Srebrenica - është emërvendi që i flet botës për njërën 
prej tragjedive më të mëdha njerëzore në fund të shekullit 
XX. Është zëri i 8372 burrave dhe djemve myslimanë bosh-
njakë të vrarë mizorisht nga forcat serbe në korrik të vitit 
1995. Është vendi i shehidëve, të cilët u vranë vetëm sepse i 
përkisnin një etnie tjetër dhe një besimi tjetër nga ai i xhe-
latit. Aty u synua të zhdukej një popull për shkak të identi-
tetit dhe të fesë së tij. Në Srebrenicë ndodhi gjenocidi, i cili u 
faktua, me të drejtë vetëm një vit më parë, edhe nëpërmjet 
konstatimit të tij nga Gjykata Ndërkombëtare e Drejtësisë. 

Sot, tridhjetë vjet më pas, “Srebrenica është..., të shkosh 
në Potoçari; të heshtësh, të shikosh bardhësinë e nishaneve 
dhe ta lësh heshtjen që të ta shpjegojë leksionin nga historia, 
për të cilin të gjithë zhurmshëm po flasin.”- shprehet në kuj-
timet e tij, imami Mevludin Hrnjiqi. 

Po, vallë, kush është Mevludin Hrnjiqi? 
Është autori i librit “Dëshmitar i gjenocidit të Srebrenicës 

- Kronologji e kujtesës kushtuar gjenocidit në Srebrenicë”. 
Është ai që, bashkë me të tjerët, ishte aty - në qendër të tra-
gjedisë, mu në mesin e kasaphanës. Është ai që nuk shkroi 
me laps të ftohtë, por me zemrën që ende mban plagët e së 
kaluarës. Është ai që foli thjesht, por në mënyrë tronditëse. 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 184 

Është ai që nuk pranoi të heshtë. Është rrëfimtari i dëshmisë 
bindëse, të vërtetën e së cilës xhelatët nuk mund ta fshehin 
dot. Është ai që brezave të rinj ua dokumenton dhe ua kujton 
që kurrë të mos harrojnë se ç’u bënë të parëve fqinjët e tyre.  

Imami Mevludin Hrnjiqi nuk është historian, as kronist, 
as jurist, as gazetar. Ai nuk e shkroi si profesionist i fjalës 
apo i analizës, por si dëshmitar i mbijetuar, i ndershëm dhe i 
guximshëm. Ai nuk shkroi me stilin e një akademiku, por me 
forcën e kujtesës së gjallë, me dhimbjen që buron nga shpirti, 
me zemrën e plagosur të një njeriu që e pa me sy shfarosjen e 
popullit të tij.  

Prandaj libri “Dëshmitar i gjenocidit të Srebrenicës - 
Kronologji e kujtesës kushtuar gjenocidit në Srebrenicë”, i 
imam Mevludin Hrnjiqit, nuk është vetëm një vepër letrare a 
një dëshmi historike. Ai është një britmë që vjen nga thellë-
sia e shpirtit të një të mbijetuari; është një amanet i dhimbjes 
dhe i qëndresës që nuk bën të harrohet. Nuk është as vetëm 
autobiografi, por është një testament i dhimbjes dhe i besës, 
një ftesë për reflektim dhe veprim moral; është një akt nderi-
mi dhe një kambanë që bie për drejtësi dhe kujtesë njëko-
hësisht. 

Me një fjalë, Imami Mevludin Hrnjiq e ka shkruar këtë li-
bër për ta çliruar ndërgjegjen, për të mos e mbajtur brenda 
vetes peshën e asaj që ka parë dhe përjetuar. Dhe, më shumë 
se kaq, e ka shkruar për t’i dëshmuar botës, me dinjitet dhe 
qartësi, mizoritë që i janë bërë popullit boshnjak në Srebreni-
cë. 

I lindur dhe i rritur në rajonin e Srebrenicës, i mbijetuar i 
gjenocidit të vitit 1995 dhe dëshmitar i gjallë i asaj tragjedie, 
Imam Mevludin Hrnjiqi, një ndër figurat më të respektuara të 



Ramadan SHKODRA 
SREBRENICA -DËSHMI E KTHYER NË AMANET 185

komunitetit mysliman boshnjak sot, mori, pra, mbi vete ba-
rrën morale për ta ruajtur kujtesën dhe për ta dokumentuar të 
vërtetën si një zë i të gjithë atyre që nuk jetojnë më për të rrë-
fyer. Qëndrimi i tij i palëkundur dhe gatishmëria për ta ndarë 
dhimbjen me të tjerët, e bëjnë këtë libër jo vetëm të rëndësis-
hëm, por edhe të pazëvendësueshëm në arkivin e kujtesës 
historike të popullit boshnjak dhe më gjerë. Në një format të 
këtillë, ky libër është zëri i ndërprerë i klithmave të mijëra të 
vrarëve, që u artikuluan në dakikun e fundit të jetës së tyre, 
është amaneti për ta thënë të vërtetën për ta, atë të vërtetë që 
do të kujtohet si njëra ndër ngjarjet më ngjethëse në historinë 
e mizorive çnjerëzore, e mbi të gjitha është dhembje e bashk-
ëndjenjë me nënat dhe me familjet boshnjake. Duke e njohur 
këtë të vërtetë të dhimbshme, bota e qytetëruar u bashkua në 
shënimin e saj, ndonëse edhe sot vijojnë zërat që e relativi-
zojnë dhe madje edhe e mohojnë gjenocidin e bërë në Sreb-
renicë. Edhe ata do të mund të mësonin nga dëshmia e autorit 
Hrnjiq.  

Libri është ndërtuar mbi një strukturë kronologjike, që 
ndjek jetën personale të autorit, të ndërthurur me historinë e 
përgjakshme të Bosnjës. Ai ndahet në kapituj që trajtojnë je-
tën para luftës, përvojën gjatë agresionit serb dhe gjenocidin 
në Srebrenicë, rrugën e mbijetesës nëpër male dhe jetën pas 
luftës si imam e edukator. Çdo kapitull bart peshën e një ko-
he të caktuar, që nga fëmijëria e qetë në një familje fshatare 
myslimane deri te ferri i Srebrenicës dhe rruga e dhimbjes 
përmes humbjes së babait dhe tre vëllezërve... Libri është një 
dokumentim i gjallë dhe i thellë i traumës kolektive dhe një 
testament i qëndresës shpirtërore, që i tejkalon kufijtë e Bos-
njës dhe popullit boshnjak dhe që jehon fuqishëm, sidomos 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 186 

edhe ndër ata që pësuan ngjashëm dhe u përballën me të njëj-
tin xhelat. 

Botimi i këtij libri në gjuhën shqipe është një ngjarje e 
veçantë dhe me domethënie të thellë. Për herë të parë lexuesi 
shqiptar ka mundësi që ta lexojë këtë rrëfim të gjallë e të dre-
jtpërdrejtë nga një imam boshnjak, i cili, nëpërmjet përjeti-
meve të tij personale, flet për tragjedinë e një populli të tërë. 
Është një ngjarje e veçantë edhe sepse mes asaj që ndodhi në 
Bosnjë dhe asaj që Serbia tentoi të realizonte në Kosovë ka 
shumë ngjashmëri. Në të dyja rastet dhuna dhe gjenocidi u 
përdorën si mjet për spastrimin etnik, për zhdukjen e identi-
tetit. Armiku ishte dhe mbetet i përbashkët - një ideologji e 
urrejtjes që ka prodhuar vetëm gjak dhe tragjedi në Ballkan. 

Ky botim është fryt i një bashkëpunimi të çmuar mes Ba-
shkësisë Islame të Bosnjës dhe Hercegovinës dhe Bashkësisë 
Islame të Kosovës, si një shenjë solidariteti, vëllazërie dhe 
përgjegjësie për ta ruajtur të vërtetën dhe për ta ndarë atë me 
të gjithë ata që besojnë në drejtësi dhe në të vërtetën.  

Shtëpia botuese “Dituria Islame” nga Prishtina e pati për 
nder që me shumë përkushtim ta realizonte botimin e këtij 
libri në gjuhën shqipe, sidomos pas bisedave të gjata e plot 
emocione e dhimbje që patëm vitin e kaluar me Imam Hrnjq-
in gjatë qëndrimit të tij në Prizren dhe Prishtinë (tetor 2024), 
me rastin e ekspozitës “Bota kujton Srebrenicën - Svet pamti 
Srebrenicu” kushtuar gjenocidit të Srebrenicës, të cilin e falë-
nderojmë vëllazërisht.  

Libri “Dëshmitar i gjenocidit të Srebrenicës – Kronologji 
e kujtesës kushtuar gjenocidit në Srebrenicë” i Imam Mevlu-
din Hrnjiqit, që po del në dritë edhe në gjuhën shqipe, le të 
jetë e le të shërbejë si jehonë e zërit që nuk do të shuhet ku-



Ramadan SHKODRA 
SREBRENICA -DËSHMI E KTHYER NË AMANET 187

rrë; si një thirrje për të mos harruar, por për të mësuar; si kuj-
tesë jo për të urryer, por për të qëndruar të bashkuar përballë 
padrejtësisë dhe krimit. Le të jetë një homazh për viktimat, 
për jetët e pafajshme të shuara në Srebrenicë, për nënat që 
kërkojnë bijtë e tyre edhe sot, për ata që mbijetuan me plagë 
të pashërueshme. Le të shërbejë gjithashtu si thirrje për të 
shkruar dhe për ta ruajtur të vërtetën, por edhe si një shem-
bull që duhet ndjekur edhe nga të mbijetuarit tanë në Kosovë, 
të cilët përjetuan po ashtu terrorin dhe mizoritë e forcave 
serbe në vitet 90 të shekullit të kaluar, sepse dëshmia është 
një akt drejtësie, është mënyra më njerëzore për të mos lejuar 
që krimi të mbulohet nga pluhuri i harresës.  

Historia, që të mos përsëritet, nuk duhet të harrohet! 





 
 
 
 
 
 

 

TAKVIM 
1447-1448 

 
KALENDAR 

2026 
 



1 e  enjte 12
2 e  premte 13
3 e  shtunë 14
4 e  diel 15
5 e  hënë 16
6 e  martë 17
7 e  mërkurë 18
8 e  enjte 19
9 e  premte 20

10 e  shtunë 21
11 e  diel 22
12 e  hënë 23
13 e  martë 24
14 e  mërkurë 25
15 e  enjte 26
16 e  premte 27
17 e  shtunë 28
18 e  diel 29
19 e  hënë 30

20 e  martë 1
21 e  mërkurë 2
22 e  enjte 3
23 e  premte 4
24 e  shtunë 5
25 e  diel 6
26 e  hënë 7
27 e  martë 8
28 e  mërkurë 9
29 e  enjte 10
30 e  premte 11
31 e  shtunë 12

e Xhuma

Hëna e re

e Xhuma

VIII - Sha'ban 1447  V.H.

Nata e Miraxhit

e Xhuma

JANAR  I / 2026

Hamsini
e Xhuma

D
at

a 
si

pa
s 

ka
l. 

bo
të

ro
r

Ditët e 
javës D

at
a 

si
pa

s 
Ta

kv
im

it Festat fetare dhe shënime të tjera 
astronomike

Hëna e plotë

Rexheb 1447 V.H., Viti i Ri 2026
e Xhuma



Im
sa

ku

Sa
ba

hu

Li
nd

ja
 e

 
di

el
lit

D
re

ka

Ik
in

di
a

Ak
sh

am
i

Ja
ci

a

G
ja

të
si

a 
e 

di
të

s

o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m.
1 e  enjte 5:21 5:41 7:03 11:44 14:05 16:21 18:00 9:18
2 e  premte 5:21 5:41 7:03 11:45 14:06 16:21 18:00 9:18
3 e  shtunë 5:20 5:40 7:02 11:45 14:06 16:22 18:00 9:20
4 e  diel 5:20 5:40 7:02 11:45 14:06 16:23 18:01 9:21
5 e  hënë 5:20 5:40 7:02 11:45 14:07 16:24 18:02 9:22
6 e  martë 5:20 5:40 7:02 11:46 14:08 16:25 18:03 9:23
7 e  mërkurë 5:20 5:40 7:01 11:46 14:08 16:26 18:04 9:25
8 e  enjte 5:20 5:40 7:01 11:46 14:09 16:27 18:05 9:26
9 e  premte 5:20 5:40 7:01 11:47 14:10 16:28 18:06 9:27

10 e  shtunë 5:19 5:39 7:00 11:47 14:11 16:29 18:07 9:29
11 e  diel 5:19 5:39 7:00 11:47 14:12 16:30 18:08 9:30
12 e  hënë 5:19 5:39 7:00 11:48 14:13 16:31 18:09 9:31
13 e  martë 5:19 5:39 7:00 11:48 14:14 16:33 18:10 9:33
14 e  mërkurë 5:19 5:39 7:00 11:49 14:15 16:34 18:11 9:34
15 e  enjte 5:19 5:39 7:00 11:50 14:16 16:35 18:12 9:35
16 e  premte 5:19 5:39 6:59 11:50 14:17 16:36 18:13 9:37
17 e  shtunë 5:18 5:38 6:59 11:50 14:18 16:37 18:14 9:38
18 e  diel 5:18 5:38 6:59 11:51 14:19 16:39 18:15 9:40
19 e  hënë 5:18 5:38 6:58 11:51 14:20 16:40 18:16 9:42

20 e  martë 5:18 5:38 6:58 11:52 14:21 16:41 18:17 9:43
21 e  mërkurë 5:17 5:37 6:57 11:52 14:22 16:42 18:18 9:45
22 e  enjte 5:17 5:37 6:56 11:52 14:23 16:44 18:19 9:48
23 e  premte 5:17 5:37 6:55 11:52 14:24 16:45 18:20 9:50
24 e  shtunë 5:16 5:36 6:54 11:53 14:25 16:46 18:21 9:52
25 e  diel 5:15 5:35 6:53 11:53 14:26 16:47 18:22 9:54
26 e  hënë 5:14 5:34 6:52 11:53 14:27 16:49 18:23 9:57
27 e  martë 5:14 5:34 6:51 11:54 14:29 16:50 18:24 9:59
28 e  mërkurë 5:13 5:33 6:50 11:54 14:30 16:51 18:25 10:01
29 e  enjte 5:12 5:32 6:49 11:54 14:31 16:53 18:27 10:04
30 e  premte 5:12 5:32 6:48 11:54 14:32 16:54 18:28 10:06
31 e  shtunë 5:11 5:31 6:47 11:54 14:33 16:55 18:29 10:08

JANAR  I / 2026
Imsaku dhe kohët e namazit

VIII - Sha'ban 1447  V.H.

D
at

a Ditët e 
javës

 
 



1 e  diel 13
2 e  hënë 14
3 e  martë 15
4 e  mërkurë 16
5 e  enjte 17
6 e  premte 18
7 e  shtunë 19
8 e  diel 20
9 e  hënë 21
10 e  martë 22
11 e  mërkurë 23
12 e  enjte 24
13 e  premte 25
14 e  shtunë 26
15 e  diel 27
16 e  hënë 28
17 e  martë 29
18 e  mërkurë 30

19 e  enjte 1
20 e  premte 2
21 e  shtunë 3
22 e  diel 4
23 e  hënë 5
24 e  martë 6
25 e  mërkurë 7
26 e  enjte 8
27 e  premte 9
28 e  shtunë 10

Ditët e 
javës D

at
a 

si
pa

s 
Ta

kv
im

it Festat fetare dhe shënime të tjera 
astronomike

Nata e Ramazanit-teravia e parë

e Xhuma

SHKURT  II / 2026

Sha'ban 1447 V.H.
Nata e Beratit, Hëna e plotë

D
at

a 
si

pa
s 

ka
l. 

bo
të

ro
r

Dita I e Ramazanit, Hëna e re, Xhemra I në ajër

Dita e Pavarësisë së Kosovës

IX - Ramazan 1447  V.H.

e Xhuma

e Xhuma

Xhemra II në ujë

e Xhuma

 
 



Im
sa

ku

Sa
ba

hu

Li
nd

ja
 e

 
di

el
lit

D
re

ka

Ik
in

di
a

Ak
sh

am
i

Ja
ci

a

G
ja

të
si

a 
e 

di
të

s

o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m.
1 e  diel 5:10 5:30 6:46 11:54 14:34 16:57 18:30 10:11
2 e  hënë 5:09 5:29 6:45 11.54 14:35 16:58 18:31 10:13
3 e  martë 5:08 5:28 6:44 11.54 14:36 16:59 18:32 10:15
4 e  mërkurë 5:07 5:27 6:43 11.54 14:37 17:00 18:33 10:17
5 e  enjte 5:06 5:26 6:42 11:54 14:38 17:02 18:34 10:20
6 e  premte 5:05 5:25 6:41 11.54 14:39 17:03 18:35 10:22
7 e  shtunë 5:03 5:23 6:39 11.54 14:40 17:04 18:36 10:25
8 e  diel 5:02 5:22 6:38 11.54 14:41 17:05 18:37 10:27
9 e  hënë 5:01 5:21 6:37 11.54 14:42 17:07 18:39 10:30

10 e  martë 4:59 5:19 6:36 11.54 14:43 17:08 18:40 10:32
11 e  mërkurë 4:58 5:18 6:35 11.54 14:44 17:10 18:42 10:35
12 e  enjte 4:57 5:17 6:33 11:54 14:45 17:11 18:43 10:38
13 e  premte 4:56 5:16 6:32 11:54 14:46 17:13 18:45 10:41
14 e  shtunë 4:55 5:15 6:31 11.55 14:48 17:14 18:46 10:43
15 e  diel 4:54 5:14 6:29 11.55 14:49 17:16 18:48 10:47
16 e  hënë 4:53 5:13 6:28 11.55 14:50 17:17 18:49 10:49
17 e  martë 4:51 5:11 6:27 11.55 14:51 17:18 18:50 10:51
18 e  mërkurë 4:50 5:10 6:25 11.54 14:51 17:19 18:51 10:54

19 e  enjte 4:49 5:09 6:23 11:54 14:52 17:21 18:52 10:58
20 e  premte 4:48 5:08 6:22 11.54 14:53 17:22 18:53 11:00
21 e  shtunë 4:46 5:06 6:20 11.54 14:54 17:23 18:54 11:03
22 e  diel 4:44 5:04 6:18 11.54 14:55 17:25 18:56 11:07
23 e  hënë 4:43 5:03 6:17 11.54 14:56 17:26 18:57 11:09
24 e  martë 4:41 5:01 6:15 11.53 14:57 17:27 18:58 11:12
25 e  mërkurë 4:40 5:00 6:13 11.53 14:57 17:28 18:58 11:15
26 e  enjte 4:39 4:59 6:11 11:52 14:58 17:29 18:59 11:18
27 e  premte 4:37 4:57 6:08 11.51 14:58 17:30 19:00 11:22
28 e  shtunë 4:36 4:56 6:06 11:51 14:59 17:31 19:01 11:25

IX - Ramazan 1447  V.H.

Ditët e 
javës

SHKURT  II / 2026
Imsaku dhe kohët e namazit

D
at

a



1 e  diel 11
2 e  hënë 12
3 e  martë 13
4 e  mërkurë 14
5 e  enjte 15
6 e  premte 16
7 e  shtunë 17
8 e  diel 18
9 e  hënë 19
10 e  martë 20
11 e  mërkurë 21
12 e  enjte 22
13 e  premte 23
14 e  shtunë 24
15 e  diel 25
16 e  hënë 26
17 e  martë 27
18 e  mërkurë 28
19 e  enjte 29

20 e  premte 1
21 e  shtunë 2
22 e  diel 3
23 e  hënë 4
24 e  martë 5
25 e  mërkurë 6
26 e  enjte 7
27 e  premte 8
28 e  shtunë 9
29 e  diel 10
30 e  hënë 11
31 e  martë 12

  prej Natës së madhe të Kadrit e deri në mbrëmje të Natës së Bajramit.
* Dhënia e Sadekatul-fitrit, është e pëlqyeshme të bëhet 

X - Shevval 1447  V.H.

e Xhuma

Dita e II e Fitër Bajramit, Pranvera
Dita e III e Fitër Bajramit

Hëna e plotë

Dita e fitorës në Bedër, Dita e mësuesit

Llogaritja e kohës verore +1 orë

Dita e I e Fitër Bajramit, e Xhuma, Hëna e re

Nata e Fitër Bajramit

Nata e Kadrit*

e Xhuma

MARS  III / 2026
D

at
a 

si
pa

s 
ka

l. 
bo

të
ro

r

Ditët e 
javës D

at
a 

si
pa

s 
Ta

kv
im

it
Ramazan 1447 V.H.

Festat fetare dhe shënime të tjera 
astronomike

I'tikjafi - Dita e çlirimit të Mekës viti 630

Xhemra III në tokë
e Xhuma



Im
sa

ku

Sa
ba

hu

Li
nd

ja
 e

 
di

el
lit

D
re

ka

Ik
in

di
a

Ak
sh

am
i

Ja
ci

a

G
ja

të
si

a 
e 

di
të

s

o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m.
1 e  diel 4:34 4:54 6:04 11:51 14:59 17:33 19:03 11:29
2 e  hënë 4:33 4:53 6:03 11:50 15:00 17:34 19:05 11:31
3 e  martë 4:31 4:51 6:02 11:50 15:01 17:36 19:07 11:34
4 e  mërkurë 4:29 4:49 6:01 11:50 15:02 17:37 19:08 11:36
5 e  enjte 4:27 4:47 6:00 11:50 15:02 17:38 19:09 11:38
6 e  premte 4:25 4:45 5:58 11:50 15:03 17:39 19:10 11:41
7 e  shtunë 4:23 4:43 5:56 11:50 15:03 17:40 19:11 11:44
8 e  diel 4:21 4:41 5:55 11:50 15:04 17:42 19:13 11:47
9 e  hënë 4:20 4:40 5:53 11:50 15:05 17:43 19:14 11:50
10 e  martë 4:18 4:38 5:51 11:50 15:06 17:44 19:15 11:53
11 e  mërkurë 4:16 4:36 5:49 11:50 15:06 17:45 19:16 11:56
12 e  enjte 4:15 4:35 5:47 11:49 15:07 17:47 19:18 12:00
13 e  premte 4:14 4:34 5:46 11:49 15:08 17:48 19:19 12:02
14 e  shtunë 4:13 4:33 5:44 11:49 15:08 17:49 19:20 12:05
15 e  diel 4:11 4:31 5:42 11:49 15:08 17:50 19:21 12:08
16 e  hënë 4:09 4:29 5:40 11:49 15:08 17:51 19:22 12:11
17 e  martë 4:08 4:28 5:38 11:48 15:09 17:52 19:23 12:14
18 e  mërkurë 4:06 4:26 5:36 11:48 15:09 17:53 19:25 12:17
19 e  enjte 4:04 4:24 5:35 11:48 15:10 17:55 19:26 12:20

20 e  premte* 4:02 4:22 5:33 11:48 15:11 17:56 19:27 12:23
21 e  shtunë 4:00 4:20 5:31 11:48 15:12 17:57 19:28 12:26
22 e  diel 3:57 4:17 5:29 11:47 15:12 17:58 19:30 12:29
23 e  hënë 3:55 4:15 5:27 11:47 15:13 17:59 19:31 12:32
24 e  martë 3:53 4:13 5:25 11:46 15:13 18:00 19:32 12:35
25 e  mërkurë 3:51 4:11 5:24 11:45 15:14 18:02 19:34 12:38
26 e  enjte 3:49 4:09 5:22 11:45 15:15 18:03 19:35 12:41
27 e  premte 3:46 4:06 5:20 11:45 15:15 18:04 19:36 12:44
28 e  shtunë 3:44 4:04 5:18 11:45 15:16 18:05 19:37 12:47
29 e  diel 4:41 5:01 6:16 12:44 16:16 19:06 20:38 12:50
30 e  hënë 4:39 4:59 6:14 12:44 16:17 19:07 20:40 12:53
31 e  martë 4:37 4:57 6:13 12:43 16:17 19:08 20:41 12:55

X - Shevval 1447  V.H.

* Namazi i Fitër Bajramit falet në orën 6:18 min.
* Namazi i sabahut në ditën e Fitër Bajramit falet në orën 5:03 min.

MARS  III / 2026
Imsaku dhe kohët e namazit

Ditët e 
javësD

at
a



1 e  mërkurë 13
2 e  enjte 14
3 e  premte 15
4 e  shtunë 16
5 e  diel 17
6 e  hënë 18
7 e  martë 19
8 e  mërkurë 20
9 e  enjte 21
10 e  premte 22
11 e  shtunë 23
12 e  diel 24
13 e  hënë 25
14 e  martë 26
15 e  mërkurë 27
16 e  enjte 28
17 e  premte 29

18 e  shtunë 1
19 e  diel 2
20 e  hënë 3
21 e  martë 4
22 e  mërkurë 5
23 e  enjte 6
24 e  premte 7
25 e  shtunë 8
26 e  diel 9
27 e  hënë 10
28 e  martë 11
29 e  mërkurë 12
30 e  enjte 13

PRILL  IV / 2026

Shevval 1447 V.H.

Festat fetare dhe shënime të tjera 
astronomike

D
at

a 
si

pa
s 

ka
l. 

bo
të

ro
r

Ditët e 
javës D

at
a 

si
pa

s 
Ta

kv
im

it
Hëna e plotë
e Xhuma

e Xhuma

XI - Dhul-Ka'de 1447  V.H.
e Xhuma

Hëna e re

e Xhuma

 



Im
sa

ku

Sa
ba

hu

Li
nd

ja
 e

 
di

el
lit

D
re

ka

Ik
in

di
a

Ak
sh

am
i

Ja
ci

a

G
ja

të
si

a 
e 

di
të

s

o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m.
1 e  mërkurë 4:35 4:55 6:11 12:43 16:17 19:09 20:42 12:58
2 e  enjte 4:34 4:54 6:09 12:43 16:18 19:10 20:44 13:01
3 e  premte 4:32 4:52 6:07 12:42 16:18 19:12 20:46 13:05
4 e  shtunë 4:31 4:51 6:06 12:42 16:19 19:13 20:47 13:07
5 e  diel 4:29 4:49 6:04 12:42 16:19 19:14 20:48 13:10
6 e  hënë 4:27 4:47 6:02 12:42 16:20 19:15 20:50 13:13
7 e  martë 4:25 4:45 6:01 12:41 16:20 19:16 20:51 13:15
8 e  mërkurë 4:22 4:42 5:59 12:41 16:20 19:17 20:52 13:18
9 e  enjte 4:20 4:40 5:57 12:40 16:21 19:18 20:54 13:21
10 e  premte 4:18 4:38 5:56 12:40 16:21 19:20 20:56 13:24
11 e  shtunë 4:16 4:36 5:54 12:40 16:22 19:21 20:57 13:27
12 e  diel 4:14 4:34 5:52 12:40 16:22 19:22 20:58 13:30
13 e  hënë 4:12 4:32 5:51 12:39 16:22 19:23 21:00 13:32
14 e  martë 4:10 4:30 5:49 12:39 16:22 19:24 21:01 13:35
15 e  mërkurë 4:08 4:28 5:48 12:39 16:22 19:25 21:02 13:37
16 e  enjte 4:06 4:26 5:46 12:38 16:22 19:26 21:03 13:40
17 e  premte 4:05 4:25 5:44 12:38 16:22 19:27 21:05 13:43

18 e  shtunë 4:03 4:23 5:42 12:38 16:22 19:28 21:06 13:46
19 e  diel 4:01 4:21 5:40 12:37 16:22 19:29 21:08 13:49
20 e  hënë 3:59 4:19 5:39 12:37 16:23 19:31 21:10 13:52
21 e  martë 3:57 4:17 5:38 12:37 16:24 19:32 21:12 13:54
22 e  mërkurë 3:55 4:15 5:36 12:37 16:24 19:33 21:13 13:57
23 e  enjte 3:52 4:12 5:35 12:37 16:25 19:34 21:15 13:59
24 e  premte 3:50 4:10 5:33 12:36 16:25 19:35 21:17 14:02
25 e  shtunë 3:47 4:07 5:31 12:36 16:25 19:36 21:18 14:05
26 e  diel 3:45 4:05 5:30 12:36 16:26 19:37 21:20 14:07
27 e  hënë 3:43 4:03 5:29 12:36 16:26 19:38 21:22 14:09
28 e  martë 3:41 4:01 5:28 12:36 16:27 19:40 21:24 14:12
29 e  mërkurë 3:39 3:59 5:27 12:36 16:28 19:41 21:25 14:14
30 e  enjte 3:37 3:57 5:26 12:36 16:29 19:42 21:27 14:16

PRILL  IV / 2026
Imsaku dhe kohët e namazit

Ditët e 
javësD

at
a

XI - Dhul-Ka'de 1447  V.H.

 



1 e  premte 14
2 e  shtunë 15
3 e  diel 16
4 e  hënë 17
5 e  martë 18
6 e  mërkurë 19
7 e  enjte 20
8 e  premte 21
9 e  shtunë 22

10 e  diel 23
11 e  hënë 24
12 e  martë 25
13 e  mërkurë 26
14 e  enjte 27
15 e  premte 28
16 e  shtunë 29
17 e  diel 30

18 e  hënë 1
19 e  martë 2
20 e  mërkurë 3
21 e  enjte 4
22 e  premte 5
23 e  shtunë 6
24 e  diel 7
25 e  hënë 8
26 e  martë 9
27 e  mërkurë 10
28 e  enjte 11
29 e  premte 12
30 e  shtunë 13
31 e  diel 14

  e ikindisë së ditës së katërt të tij, pas çdo namazi farz këndohen tekbiret.

e Xhuma

MAJ  V / 2026

Dita e IV e Kurban Bajramit

Nata e Kurban Bajramit*
Dita e I e Kurban Bajramit

Dita e III e Kurban Bajramit, e Xhuma

Dhul-Ka'de 1447 V.H., e Xhuma, Hëna e plotë

D
at

a 
si

pa
s 

ka
l. 

bo
të

ro
r

Ditët e 
javës D

at
a 

si
pa

s 
Ta

kv
im

it Festat fetare dhe shënime të tjera 
astronomike

Hëna e plotë

XII - Dhul-Hixhxhe 1447  V.H.
Hëna e re

Dita e II e Kurban Bajramit

* Duke filluar nga namazi i sabahut i natës së Bajramit, e deri në namazin 

e Xhuma

e Xhuma



Im
sa

ku

Sa
ba

hu

Li
nd

ja
 e

 
di

el
lit

D
re

ka

Ik
in

di
a

Ak
sh

am
i

Ja
ci

a

G
ja

të
si

a 
e 

di
të

s

o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m.
1 e  premte 3:35 3:55 5:25 12:36 16:29 19:43 21:28 14:18
2 e  shtunë 3:33 3:53 5:24 12:36 16:30 19:44 21:30 14:20
3 e  diel 3:31 3:51 5:22 12:36 16:30 19:45 21:31 14:23
4 e  hënë 3:29 3:49 5:20 12:35 16:30 19:46 21:32 14:26
5 e  martë 3:27 3:47 5:18 12:35 16:30 19:47 21:33 14:29
6 e  mërkurë 3:25 3:45 5:17 12:35 16:31 19:48 21:35 14:31
7 e  enjte 3:23 3:43 5:15 12:35 16:31 19:49 21:36 14:34
8 e  premte 3:21 3:41 5:14 12:35 16:31 19:50 21:37 14:36
9 e  shtunë 3:19 3:39 5:13 12:35 16:31 19:51 21:38 14:38

10 e  diel 3:17 3:37 5:12 12:35 16:31 19:52 21:40 14:40
11 e  hënë 3:15 3:35 5:10 12:34 16:31 19:53 21:41 14:43
12 e  martë 3:13 3:33 5:09 12:34 16:32 19:54 21:43 14:45
13 e  mërkurë 3:11 3:31 5:08 12:34 16:32 19:55 21:45 14:47
14 e  enjte 3:09 3:29 5:07 12:34 16:32 19:56 21:46 14:49
15 e  premte 3:07 3:27 5:06 12:34 16:32 19:57 21:48 14:51
16 e  shtunë 3:06 3:26 5:05 12:34 16:33 19:58 21:50 14:53
17 e  diel 3:04 3:24 5:04 12:34 16:33 19:59 21:51 14:55

18 e  hënë 3:02 3:22 5:03 12:34 16:34 20:00 21:53 14:57
19 e  martë 3:01 3:21 5:02 12:34 16:34 20:02 21:55 15:00
20 e  mërkurë 3:00 3:20 5:01 12:35 16:35 20:03 21:57 15:02
21 e  enjte 2:59 3:19 5:00 12:35 16:36 20:04 21:58 15:04
22 e  premte 2:57 3:17 4:59 12:35 16:36 20:05 22:00 15:06
23 e  shtunë 2:56 3:16 4:58 12:35 16:36 20:06 22:02 15:08
24 e  diel 2:55 3:15 4:57 12:35 16:37 20:07 22:03 15:10
25 e  hënë 2:54 3:14 4:57 12:35 16:38 20:08 22:05 15:11
26 e  martë 2:52 3:12 4:56 12:35 16:38 20:08 22:06 15:12
27 e  mërkurë* 2:50 3:10 4:55 12:35 16:38 20:09 22:07 15:14
28 e  enjte 2:48 3:08 4:55 12:35 16:38 20:10 22:09 15:15
29 e  premte 2:47 3:07 4:54 12:35 16:39 20:11 22:10 15:17
30 e  shtunë 2:45 3:05 4:54 12:36 16:39 20:12 22:12 15:18
31 e  diel 2:44 3:04 4:53 12:36 16:40 20:13 22:13 15:20

MAJ  V / 2026
Imsaku dhe kohët e namazit

Ditët e 
javësD

at
a

XII - Dhul-Hixhxhe 1447  V.H.

* Namazi i sabahut ditën e Kurban Bajramit falet në orën 4:25 min.
* Namazi i Kurban Bajramit falet në orën 5:40 min.



1 e  hënë 15
2 e  martë 16
3 e  mërkurë 17
4 e  enjte 18
5 e  premte 19
6 e  shtunë 20
7 e  diel 21
8 e  hënë 22
9 e  martë 23
10 e  mërkurë 24
11 e  enjte 25
12 e  premte 26
13 e  shtunë 27
14 e  diel 28
15 e  hënë 29

16 e  martë 1
17 e  mërkurë 2
18 e  enjte 3
19 e  premte 4
20 e  shtunë 5
21 e  diel 6
22 e  hënë 7
23 e  martë 8
24 e  mërkurë 9
25 e  enjte 10
26 e  premte 11
27 e  shtunë 12
28 e  diel 13
29 e  hënë 14
30 e  martë 15

QERSHOR  VI / 2026
D

at
a 

si
pa

s 
ka

l. 
bo

të
ro

r

Ditët e 
javës D

at
a 

si
pa

s 
Ta

kv
im

it Festat fetare dhe shënime të tjera 
astronomike

Dhul-Hixhxhe 1447 V.H.

e Xhuma

Hëna e plotë

e Xhuma
Dita e Ashurës

e Xhuma

Viti i Ri sipas Hixhretit 1448, Hëna e re

Dita më e gjatë e vitit (15 orë e 35 min.)

Vera

e Xhuma

I - Muharrem 1448  V.H.



Im
sa

ku

Sa
ba

hu

Li
nd

ja
 e

 
di

el
lit

D
re

ka

Ik
in

di
a

Ak
sh

am
i

Ja
ci

a

G
ja

të
si

a 
e 

di
të

s

o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m.
1 e  hënë 2:43 3:03 4:53 12:36 16:40 20:13 22:14 15:20
2 e  martë 2:42 3:02 4:52 12:36 16:40 20:14 22:15 15:22
3 e  mërkurë 2:41 3:01 4:52 12:36 16:40 20:15 22:16 15:23
4 e  enjte 2:40 3:00 4:51 12:36 16:40 20:15 22:17 15:24
5 e  premte 2:38 2:58 4:51 12:36 16:40 20:16 22:18 15:25
6 e  shtunë 2:37 2:57 4:50 12:36 16:40 20:16 22:19 15:26
7 e  diel 2:36 2:56 4:50 12:36 16:40 20:17 22:20 15:27
8 e  hënë 2:35 2:55 4:49 12:37 16:40 20:17 22:21 15:28
9 e  martë 2:34 2:54 4:49 12:37 16:40 20:18 22:22 15:29

10 e  mërkurë 2:34 2:54 4:48 12:37 16:41 20:18 22:23 15:30
11 e  enjte 2:33 2:53 4:48 12:37 16:41 20:19 22:24 15:31
12 e  premte 2:33 2:53 4:48 12:37 16:41 20:19 22:24 15:31
13 e  shtunë 2:32 2:52 4:48 12:37 16:41 20:20 22:25 15:32
14 e  diel 2:32 2:52 4:48 12:38 16:42 20:21 22:25 15:33
15 e  hënë 2:32 2:52 4:49 12:38 16:43 20:22 22:26 15:33

16 e  martë 2:32 2:52 4:49 12:39 16:44 20:23 22:27 15:34
17 e  mërkurë 2:32 2:52 4:49 12:39 16:44 20:23 22:28 15:34
18 e  enjte 2:32 2:52 4:50 12:40 16:44 20:24 22:29 15:34
19 e  premte 2:33 2:53 4:50 12:40 16:45 20:24 22:30 15:34
20 e  shtunë 2:33 2:53 4:50 12:40 16:45 20:25 22:31 15:35
21 e  diel 2:33 2:53 4:51 12:40 16:46 20:25 22:32 15:34
22 e  hënë 2:33 2:53 4:51 12:41 16:46 20:25 22:32 15:34
23 e  martë 2:33 2:53 4:51 12:41 16:46 20:25 22:32 15:34
24 e  mërkurë 2:34 2:54 4:51 12:41 16:46 20:25 22:32 15:34
25 e  enjte 2:34 2:54 4:52 12:42 16:46 20:26 22:33 15:34
26 e  premte 2:35 2:55 4:52 12:43 16:47 20:26 22:32 15:34
27 e  shtunë 2:36 2:56 4:52 12:43 16:47 20:26 22:32 15:34
28 e  diel 2:36 2:56 4:53 12:43 16:47 20:25 22:31 15:32
29 e  hënë 2:36 2:56 4:53 12:43 16:47 20:25 22:31 15:32
30 e  martë 2:37 2:57 4:53 12:43 16:47 20:25 22:31 15:32

QERSHOR  VI / 2026
Imsaku dhe kohët e namazit

Ditët e 
javësD

at
a

I - Muharrem 1448  V.H.

 



1 e  mërkurë 16
2 e  enjte 17
3 e  premte 18
4 e  shtunë 19
5 e  diel 20
6 e  hënë 21
7 e  martë 22
8 e  mërkurë 23
9 e  enjte 24

10 e  premte 25
11 e  shtunë 26
12 e  diel 27
13 e  hënë 28
14 e  martë 29

15 e  mërkurë 1
16 e  enjte 2
17 e  premte 3
18 e  shtunë 4
19 e  diel 5
20 e  hënë 6
21 e  martë 7
22 e  mërkurë 8
23 e  enjte 9
24 e  premte 10
25 e  shtunë 11
26 e  diel 12
27 e  hënë 13
28 e  martë 14
29 e  mërkurë 15
30 e  enjte 16
31 e  premte 17

II - Safer 1448  V.H.

e Xhuma

Hëna e re

Hëna e plotë

e Xhuma

e Xhuma

KORRIK  VII / 2026

Festat fetare dhe shënime të tjera 
astronomike

e Xhuma

D
at

a 
si

pa
s 

ka
l. 

bo
të

ro
r

Ditët e 
javës D

at
a 

si
pa

s 
Ta

kv
im

it
Muharrem 1448 V.H.

e Xhuma



Im
sa

ku

Sa
ba

hu

Li
nd

ja
 e

 
di

el
lit

D
re

ka

Ik
in

di
a

Ak
sh

am
i

Ja
ci

a

G
ja

të
si

a 
e 

di
të

s

o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m.
1 e  mërkurë 2:38 2:58 4:54 12:43 16:47 20:25 22:30 15:31
2 e  enjte 2:39 2:59 4:54 12:43 16:47 20:24 22:29 15:30
3 e  premte 2:39 2:59 4:54 12:43 16:47 20:24 22:29 15:30
4 e  shtunë 2:40 3:00 4:55 12:43 16:47 20:24 22:28 15:29
5 e  diel 2:41 3:01 4:55 12:43 16:47 20:23 22:27 15:28
6 e  hënë 2:42 3:02 4:56 12:43 16:47 20:23 22:27 15:27
7 e  martë 2:43 3:03 4:57 12:43 16:47 20:23 22:26 15:26
8 e  mërkurë 2:44 3:04 4:57 12:43 16:47 20:22 22:25 15:25
9 e  enjte 2:45 3:05 4:58 12:43 16:47 20:22 22:25 15:24

10 e  premte 2:47 3:07 4:59 12:44 16:47 20:22 22:24 15:23
11 e  shtunë 2:49 3:09 5:00 12:44 16:48 20:21 22:23 15:21
12 e  diel 2:50 3:10 5:00 12:44 16:48 20:21 22:22 15:21
13 e  hënë 2:51 3:11 5:01 12:44 16:48 20:20 22:21 15:19
14 e  martë 2:52 3:12 5:01 12:44 16:48 20:19 22:19 15:18

15 e  mërkurë 2:53 3:13 5:01 12:44 16:47 20:18 22:18 15:17
16 e  enjte 2:55 3:15 5:02 12:44 16:47 20:18 22:17 15:16
17 e  premte 2:57 3:17 5:03 12:44 16:47 20:17 22:16 15:14
18 e  shtunë 2:59 3:19 5:04 12:44 16:47 20:16 22:14 15:12
19 e  diel 3:00 3:20 5:05 12:44 16:46 20:16 22:13 15:11
20 e  hënë 3:02 3:22 5:06 12:44 16:46 20:15 22:12 15:09
21 e  martë 3:04 3:24 5:06 12:44 16:46 20:14 22:10 15:08
22 e  mërkurë 3:05 3:25 5:07 12:44 16:45 20:13 22:09 15:06
23 e  enjte 3:06 3:26 5:08 12:44 16:45 20:12 22:07 15:04
24 e  premte 3:08 3:28 5:09 12:44 16:45 20:11 22:05 15:02
25 e  shtunë 3:09 3:29 5:10 12:44 16:44 20:10 22:04 15:00
26 e  diel 3:11 3:31 5:12 12:44 16:44 20:09 22:02 14:57
27 e  hënë 3:12 3:32 5:13 12:44 16:44 20:09 22:01 14:56
28 e  martë 3:14 3:34 5:15 12:45 16:44 20:08 22:00 14:53
29 e  mërkurë 3:16 3:36 5:16 12:45 16:44 20:07 21:58 14:51
30 e  enjte 3:18 3:38 5:17 12:45 16:44 20:06 21:57 14:49
31 e  premte 3:20 3:40 5:18 12:45 16:43 20:05 21:55 14:47

II - Safer 1448  V.H.

KORRIK  VII / 2026
Imsaku dhe kohët e namazit

Ditët e 
javësD

at
a

 



1 e  shtunë 18
2 e  diel 19
3 e  hënë 20
4 e  martë 21
5 e  mërkurë 22
6 e  enjte 23
7 e  premte 24
8 e  shtunë 25
9 e  diel 26

10 e  hënë 27
11 e  martë 28
12 e  mërkurë 29
13 e  enjte 30

14 e  premte 1
15 e  shtunë 2
16 e  diel 3
17 e  hënë 4
18 e  martë 5
19 e  mërkurë 6
20 e  enjte 7
21 e  premte 8
22 e  shtunë 9
23 e  diel 10
24 e  hënë 11
25 e  martë 12 Ditëlindja e Muhamedit a.s. viti 571 e.r.
26 e  mërkurë 13
27 e  enjte 14
28 e  premte 15
29 e  shtunë 16
30 e  diel 17
31 e  hënë 18

III - Rebiul-Evvel 1448  V.H.

e Xhuma

D
at

a 
si

pa
s 

ka
l. 

bo
të

ro
r

Ditët e 
javës D

at
a 

si
pa

s 
Ta

kv
im

it Festat fetare dhe shënimet të tjera 
astronomike

e Xhuma, Hëna e re

Gjysma e verës
e Xhuma

GUSHT  VIII / 2026

Safer 1448 V.H.  
Aligjyni

Nata e Mevludit

e Xhuma
Hëna e plotë



Im
sa

ku

Sa
ba

hu

Li
nd

ja
 e

 
di

el
lit

D
re

ka

Ik
in

di
a

Ak
sh

am
i

Ja
ci

a

G
ja

të
si

a 
e 

di
të

s

o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m.
1 e  shtunë 3:22 3:42 5:19 12:45 16:43 20:04 21:54 14:45
2 e  diel 3:24 3:44 5:20 12:45 16:43 20:03 21:52 14:43
3 e  hënë 3:26 3:46 5:21 12:45 16:42 20:02 21:50 14:41
4 e  martë 3:28 3:48 5:23 12:45 16:42 20:01 21:49 14:38
5 e  mërkurë 3:30 3:50 5:24 12:45 16:42 20:00 21:47 14:36
6 e  enjte 3:32 3:52 5:25 12:45 16:42 19:58 21:45 14:33
7 e  premte 3:33 3:53 5:26 12:45 16:41 19:57 21:44 14:31
8 e  shtunë 3:35 3:55 5:27 12:45 16:41 19:56 21:43 14:29
9 e  diel 3:37 3:57 5:28 12:45 16:40 19:55 21:41 14:27
10 e  hënë 3:39 3:59 5:29 12:45 16:40 19:53 21:39 14:24
11 e  martë 3:40 4:00 5:30 12:45 16:39 19:52 21:38 14:22
12 e  mërkurë 3:42 4:02 5:31 12:45 16:39 19:50 21:36 14:19
13 e  enjte 3:43 4:03 5:32 12:45 16:38 19:49 21:34 14:17

14 e  premte 3:45 4:05 5:33 12:45 16:37 19:47 21:32 14:14
15 e  shtunë 3:47 4:07 5:34 12:44 16:36 19:46 21:30 14:12
16 e  diel 3:49 4:09 5:35 12:44 16:35 19:44 21:28 14:09
17 e  hënë 3:50 4:10 5:36 12:43 16:34 19:43 21:26 14:07
18 e  martë 3:52 4:12 5:37 12:43 16:33 19:41 21:24 14:04
19 e  mërkurë 3:53 4:13 5:38 12:42 16:32 19:40 21:22 14:02
20 e  enjte 3:55 4:15 5:39 12:42 16:31 19:38 21:20 13:59
21 e  premte 3:57 4:17 5:40 12:42 16:30 19:36 21:17 13:56
22 e  shtunë 3:59 4:19 5:41 12:41 16:29 19:35 21:15 13:54
23 e  diel 4:01 4:21 5:42 12:41 16:28 19:33 21:13 13:51
24 e  hënë 4:03 4:23 5:43 12:41 16:27 19:32 21:11 13:49
25 e  martë 4:05 4:25 5:44 12:41 16:27 19:30 21:09 13:46
26 e  mërkurë 4:06 4:26 5:45 12:41 16:26 19:28 21:07 13:43
27 e  enjte 4:07 4:27 5:46 12:41 16:25 19:27 21:05 13:41
28 e  premte 4:09 4:29 5:48 12:41 16:25 19:25 21:03 13:37
29 e  shtunë 4:10 4:30 5:49 12:40 16:24 19:24 21:01 13:35
30 e  diel 4:11 4:31 5:50 12:40 16:24 19:22 20:59 13:32
31 e  hënë 4:12 4:32 5:51 12:40 16:23 19:21 20:58 13:30

III - Rebiul-Evvel 1448  V.H.

GUSHT  VIII / 2026
Imsaku dhe kohët e namazit

Ditët e 
javësD

at
a

 



1 e  martë 19
2 e  mërkurë 20
3 e  enjte 21
4 e  premte 22
5 e  shtunë 23
6 e  diel 24
7 e  hënë 25
8 e  martë 26
9 e  mërkurë 27

10 e  enjte 28
11 e  premte 29

12 e  shtunë 1
13 e  diel 2
14 e  hënë 3
15 e  martë 4
16 e  mërkurë 5
17 e  enjte 6
18 e  premte 7
19 e  shtunë 8
20 e  diel 9
21 e  hënë 10
22 e  martë 11
23 e  mërkurë 12
24 e  enjte 13
25 e  premte 14
26 e  shtunë 15
27 e  diel 16
28 e  hënë 17
29 e  martë 18
30 e  mërkurë 19

Vjeshta

Hëna e re

e Xhuma

SHTATOR  IX / 2026

Rebiul-Evvel 1448 V.H.

D
at

a 
si

pa
s 

ka
l. 

bo
të

ro
r

Ditët e 
javës D

at
a 

si
pa

s 
Ta

kv
im

it Festat fetare dhe shënime të tjera 
astronomike

e Xhuma
IV - Rebiul-Ahir 1448  V.H.

e Xhuma

e Xhuma, Hëna e plotë



Im
sa

ku

Sa
ba

hu

Li
nd

ja
 e

 
di

el
lit

D
re

ka

Ik
in

di
a

Ak
sh

am
i

Ja
ci

a

G
ja

të
si

a 
e 

di
të

s

o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m.
1 e  martë 4:14 4:34 5:52 12:40 16:23 19:19 20:56 13:27
2 e  mërkurë 4:16 4:36 5:53 12:40 16:22 19:18 20:54 13:25
3 e  enjte 4:18 4:38 5:55 12:40 16:21 19:16 20:52 13:21
4 e  premte 4:19 4:39 5:56 12:40 16:20 19:14 20:50 13:18
5 e  shtunë 4:20 4:40 5:57 12:39 16:19 19:12 20:47 13:15
6 e  diel 4:21 4:41 5:58 12:38 16:18 19:10 20:45 13:12
7 e  hënë 4:23 4:43 5:59 12:38 16:17 19:08 20:43 13:09
8 e  martë 4:24 4:44 6:00 12:37 16:16 19:07 20:41 13:07
9 e  mërkurë 4:26 4:46 6:01 12:37 16:15 19:05 20:39 13:04
10 e  enjte 4:27 4:47 6:02 12:37 16:14 19:03 20:37 13:01
11 e  premte 4:28 4:48 6:03 12:37 16:12 19:01 20:35 12:58

12 e  shtunë 4:29 4:49 6:04 12:36 16:11 19:00 20:33 12:56
13 e  diel 4:30 4:50 6:05 12:36 16:10 18:58 20:31 12:53
14 e  hënë 4:31 4:51 6:06 12:36 16:09 18:56 20:29 12:50
15 e  martë 4:32 4:52 6:07 12:35 16:08 18:54 20:27 12:47
16 e  mërkurë 4:34 4:54 6:08 12:35 16:07 18:53 20:25 12:45
17 e  enjte 4:36 4:56 6:09 12:35 16:06 18:51 20:23 12:42
18 e  premte 4:38 4:58 6:10 12:34 16:05 18:49 20:21 12:39
19 e  shtunë 4:40 5:00 6:11 12:34 16:03 18:47 20:19 12:36
20 e  diel 4:41 5:01 6:12 12:33 16:02 18:45 20:17 12:33
21 e  hënë 4:42 5:02 6:13 12:33 16:00 18:44 20:16 12:31
22 e  martë 4:44 5:04 6:14 12:33 15:59 18:42 20:14 12:28
23 e  mërkurë 4:45 5:05 6:15 12:32 15:58 18:40 20:12 12:25
24 e  enjte 4:46 5:06 6:16 12:31 15:56 18:38 20:10 12:22
25 e  premte 4:47 5:07 6:17 12:31 15:55 18:36 20:08 12:19
26 e  shtunë 4:48 5:08 6:18 12:30 15:53 18:35 20:06 12:17
27 e  diel 4:49 5:09 6:20 12:30 15:52 18:33 20:04 12:13
28 e  hënë 4:50 5:10 6:21 12:30 15:51 18:31 20:02 12:10
29 e  martë 4:51 5:11 6:22 12:29 15:50 18:29 20:00 12:07
30 e  mërkurë 4:52 5:12 6:23 12:28 15:48 18:27 19:58 12:04

SHTATOR  IX / 2026
Imsaku dhe kohët e namazit

Ditët e 
javësD

at
a

IV - Rebiul-Ahir 1448  V.H.



1 e  enjte 20
2 e  premte 21
3 e  shtunë 22
4 e  diel 23
5 e  hënë 24
6 e  martë 25
7 e  mërkurë 26
8 e  enjte 27
9 e  premte 28

10 e  shtunë 29
11 e  diel 30

12 e  hënë 1
13 e  martë 2
14 e  mërkurë 3
15 e  enjte 4
16 e  premte 5
17 e  shtunë 6
18 e  diel 7
19 e  hënë 8
20 e  martë 9
21 e  mërkurë 10
22 e  enjte 11
23 e  premte 12
24 e  shtunë 13
25 e  diel 14
26 e  hënë 15
27 e  martë 16
28 e  mërkurë 17
29 e  enjte 18
30 e  premte 19
31 e  shtunë 20

TETOR  X / 2026

Rebiul-Ahir 1448 V.H.
e Xhuma

D
at

a 
si

pa
s 

ka
l. 

bo
të

ro
r

Ditët e 
javës D

at
a 

si
pa

s 
Ta

kv
im

it Festat fetare dhe shënime të tjera 
astronomike

Hëna e re

e Xhuma

V - Xhumadel-Ula 1448  V.H.

e Xhuma

Hëna e plotë, Llogaritja e kohës dimërore -1 orë

e Xhuma

e Xhuma



Im
sa

ku

Sa
ba

hu

Li
nd

ja
 e

 
di

el
lit

D
re

ka

Ik
in

di
a

Ak
sh

am
i

Ja
ci

a

G
ja

të
si

a 
e 

di
të

s

o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m.
1 e  enjte 4:52 5:12 6:24 12:28 15:47 18:25 19:56 12:01
2 e  premte 4:53 5:13 6:25 12:28 15:46 18:23 19:54 11:58
3 e  shtunë 4:53 5:13 6:26 12:28 15:45 18:22 19:52 11:56
4 e  diel 4:54 5:14 6:28 12:28 15:44 18:20 19:50 11:52
5 e  hënë 4:55 5:15 6:29 12:27 15:43 18:18 19:48 11:49
6 e  martë 4:56 5:16 6:30 12:27 15:42 18:17 19:47 11:47
7 e  mërkurë 4:58 5:18 6:32 12:27 15:41 18:16 19:46 11:44
8 e  enjte 5:00 5:20 6:33 12:27 15:41 18:14 19:44 11:41
9 e  premte 5:01 5:21 6:34 12:26 15:40 18:12 19:42 11:38
10 e  shtunë 5:03 5:23 6:35 12:26 15:39 18:11 19:41 11:36
11 e  diel 5:05 5:25 6:36 12:26 15:38 18:09 19:40 11:33

12 e  hënë 5:06 5:26 6:37 12:26 15:37 18:08 19:38 11:31
13 e  martë 5:08 5:28 6:38 12:26 15:36 18:06 19:36 11:28
14 e  mërkurë 5:09 5:29 6:39 12:26 15:35 18:05 19:35 11:26
15 e  enjte 5:10 5:30 6:41 12:26 15:34 18:03 19:33 11:22
16 e  premte 5:11 5:31 6:42 12:25 15:32 18:01 19:31 11:19
17 e  shtunë 5:12 5:32 6:43 12:25 15:31 17:59 19:29 11:16
18 e  diel 5:13 5:33 6:45 12:25 15:29 17:58 19:28 11:13
19 e  hënë 5:14 5:34 6:47 12:25 15:28 17:56 19:26 11:09
20 e  martë 5:15 5:35 6:48 12:25 15:27 17:55 19:25 11:07
21 e  mërkurë 5:16 5:36 6:50 12:25 15:26 17:53 19:23 11:03
22 e  enjte 5:17 5:37 6:51 12:25 15:25 17:51 19:22 11:00
23 e  premte 5:18 5:38 6:52 12:25 15:24 17:49 19:20 10:57
24 e  shtunë 5:19 5:39 6:53 12:24 15:22 17:48 19:19 10:55
25 e  diel 4:20 4:40 5:55 11:24 14:21 16:46 18:17 10:51
26 e  hënë 4:21 4:41 5:56 11:24 14:20 16:45 18:16 10:49
27 e  martë 4:23 4:43 5:57 11:24 14:19 16:43 18:15 10:46
28 e  mërkurë 4:24 4:44 5:58 11:24 14:18 16:42 18:14 10:44
29 e  enjte 4:25 4:45 6:00 11:24 14:17 16:41 18:13 10:41
30 e  premte 4:26 4:46 6:01 11:24 14:16 16:39 18:11 10:38
31 e  shtunë 4:27 4:47 6:02 11:24 14:15 16:38 18:10 10:36

TETOR  X / 2026
Imsaku dhe kohët e namazit

Ditët e 
javësD

at
a

V - Xhumadel-Ula 1448  V.H.



1 e  diel 21
2 e  hënë 22
3 e  martë 23
4 e  mërkurë 24
5 e  enjte 25
6 e  premte 26
7 e  shtunë 27
8 e  diel 28
9 e  hënë 29

10 e  martë 1
11 e  mërkurë 2
12 e  enjte 3
13 e  premte 4
14 e  shtunë 5
15 e  diel 6
16 e  hënë 7
17 e  martë 8
18 e  mërkurë 9
19 e  enjte 10
20 e  premte 11
21 e  shtunë 12
22 e  diel 13
23 e  hënë 14
24 e  martë 15
25 e  mërkurë 16
26 e  enjte 17
27 e  premte 18
28 e  shtunë 19
29 e  diel 20
30 e  hënë 21

e Xhuma

Hëna e plotë

e Xhuma
Dita e Flamurit kombëtar

D
at

a 
si

pa
s 

ka
l. 

bo
të

ro
r

e Xhuma

Ditët e 
javës D

at
a 

si
pa

s 
Ta

kv
im

it Festat fetare dhe shënime të tjera 
astronomike

Xhumadel-Ula 1448 V.H.

Hëna e re

e Xhuma

VI - Xhumadel-Ahireh 1448  V.H.

NËNTOR  XI / 2026



Im
sa

ku

Sa
ba

hu

Li
nd

ja
 e

 
di

el
lit

D
re

ka

Ik
in

di
a

Ak
sh

am
i

Ja
ci

a

G
ja

të
si

a 
e 

di
të

s

o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m.
1 e  diel 4:28 4:48 6:04 11:24 14:14 16:36 18:08 10:32
2 e  hënë 4:29 4:49 6:05 11:24 14:13 16:35 18:07 10:30
3 e  martë 4:30 4:50 6:07 11:24 14:12 16:34 18:06 10:27
4 e  mërkurë 4:31 4:51 6:08 11:24 14:11 16:33 18:05 10:25
5 e  enjte 4:33 4:53 6:09 11:24 14:10 16:31 18:04 10:22
6 e  premte 4:34 4:54 6:10 11:24 14:09 16:30 18:03 10:20
7 e  shtunë 4:36 4:56 6:11 11:24 14:08 16:29 18:02 10:18
8 e  diel 4:37 4:57 6:13 11:24 14:07 16:28 18:01 10:15
9 e  hënë 4:38 4:58 6:14 11:24 14:06 16:26 17:59 10:12

10 e  martë 4:39 4:59 6:15 11:24 14:05 16:25 17:58 10:10
11 e  mërkurë 4:40 5:00 6:16 11:24 14:04 16:24 17:57 10:08
12 e  enjte 4:41 5:01 6:17 11:24 14:03 16:23 17:57 10:06
13 e  premte 4:42 5:02 6:18 11:25 14:02 16:22 17:56 10:04
14 e  shtunë 4:43 5:03 6:20 11:25 14:02 16:21 17:55 10:01
15 e  diel 4:44 5:04 6:22 11:25 14:01 16:20 17:54 9:58
16 e  hënë 4:45 5:05 6:24 11:25 14:00 16:20 17:54 9:56
17 e  martë 4:47 5:07 6:26 11:26 14:00 16:19 17:53 9:53
18 e  mërkurë 4:48 5:08 6:27 11:26 13:59 16:18 17:53 9:51
19 e  enjte 4:49 5:09 6:28 11:26 13:58 16:17 17:52 9:49
20 e  premte 4:50 5:10 6:29 11:26 13:58 16:16 17:51 9:47
21 e  shtunë 4:51 5:11 6:30 11:26 13:57 16:16 17:51 9:46
22 e  diel 4:52 5:12 6:32 11:27 13:57 16:15 17:51 9:43
23 e  hënë 4:53 5:13 6:33 11:27 13:56 16:15 17:51 9:42
24 e  martë 4:54 5:14 6:34 11:27 13:56 16:14 17:50 9:40
25 e  mërkurë 4:55 5:15 6:35 11:27 13:55 16:14 17:50 9:39
26 e  enjte 4:56 5:16 6:37 11:28 13:55 16:13 17:49 9:36
27 e  premte 4:57 5:17 6:38 11:28 13:55 16:13 17:49 9:35
28 e  shtunë 4:58 5:18 6:39 11:29 13:55 16:13 17:49 9:34
29 e  diel 4:59 5:19 6:40 11:29 13:55 16:12 17:49 9:32
30 e  hënë 5:00 5:20 6:41 11:29 13:54 16:12 17:49 9:31

VI - Xhumadel-Ahireh 1448  V.H.

NËNTOR  XI / 2026
Imsaku dhe kohët e namazit

Ditët e 
javësD

at
a

 



1 e  martë 22
2 e  mërkurë 23
3 e  enjte 24
4 e  premte 25
5 e  shtunë 26
6 e  diel 27
7 e  hënë 28
8 e  martë 29
9 e  mërkurë 30

10 e  enjte 1
11 e  premte 2
12 e  shtunë 3
13 e  diel 4
14 e  hënë 5
15 e  martë 6
16 e  mërkurë 7
17 e  enjte 8
18 e  premte 9
19 e  shtunë 10
20 e  diel 11
21 e  hënë 12 Dita më e shkurtër e vitit (9 orë e 14 min.)
22 e  martë 13
23 e  mërkurë 14
24 e  enjte 15
25 e  premte 16
26 e  shtunë 17
27 e  diel 18
28 e  hënë 19
29 e  martë 20
30 e  mërkurë 21
31 e  enjte 22

* Fillimi i tre muajve të mëdhenj

Festat fetare dhe shënime të tjera 
astronomike

Hëna e plotë
Arbaini, Dimri

Hëna e re, Nata e Regaibit
e Xhuma

e Xhuma

DHJETOR  XII / 2026

Xhumadel-Ahireh 1448 V.H.

D
at

a 
si

pa
s 

ka
l. 

bo
të

ro
r

Ditët e 
javës D

at
a 

si
pa

s 
Ta

kv
im

it

VII - Rexheb 1448  V.H.*

e Xhuma

e Xhuma

 



Im
sa

ku

Sa
ba

hu

Li
nd

ja
 e

 
di

el
lit

D
re

ka

Ik
in

di
a

Ak
sh

am
i

Ja
ci

a

G
ja

të
si

a 
e 

di
të

s

o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m. o.m.
1 e  martë 5:01 5:21 6:42 11:30 13:54 16:12 17:49 9:30
2 e  mërkurë 5:02 5:22 6:43 11:30 13:54 16:12 17:49 9:29
3 e  enjte 5:03 5:23 6:44 11:31 13:54 16:11 17:49 9:27
4 e  premte 5:04 5:24 6:45 11:31 13:54 16:11 17:49 9:26
5 e  shtunë 5:05 5:25 6:46 11:31 13:54 16:11 17:49 9:25
6 e  diel 5:06 5:26 6:47 11:32 13:54 16:10 17:48 9:23
7 e  hënë 5:06 5:26 6:48 11:32 13:54 16:10 17:48 9:22
8 e  martë 5:07 5:27 6:49 11:32 13:54 16:10 17:48 9:21
9 e  mërkurë 5:08 5:28 6:50 11:33 13:54 16:10 17:48 9:20

10 e  enjte 5:09 5:29 6:51 11:33 13:54 16:10 17:48 9:19
11 e  premte 5:10 5:30 6:52 11:34 13:55 16:11 17:49 9:19
12 e  shtunë 5:11 5:31 6:53 11:35 13:56 16:11 17:49 9:18
13 e  diel 5:12 5:32 6:54 11:35 13:56 16:11 17:50 9:17
14 e  hënë 5:12 5:32 6:54 11:36 13:56 16:11 17:50 9:17
15 e  martë 5:13 5:33 6:55 11:36 13:56 16:12 17:51 9:17
16 e  mërkurë 5:14 5:34 6:56 11:37 13:57 16:12 17:51 9:16
17 e  enjte 5:15 5:35 6:56 11:37 13:57 16:12 17:51 9:16
18 e  premte 5:15 5:35 6:57 11:38 13:58 16:13 17:52 9:16
19 e  shtunë 5:16 5:36 6:58 11:39 13:59 16:13 17:52 9:15
20 e  diel 5:17 5:37 6:59 11:39 13:59 16:14 17:52 9:15
21 e  hënë 5:18 5:38 7:00 11:40 14:00 16:14 17:53 9:14
22 e  martë 5:18 5:38 7:00 11:40 14:00 16:14 17:53 9:14
23 e  mërkurë 5:18 5:38 7:00 11:40 14:00 16:15 17:54 9:15
24 e  enjte 5:19 5:39 7:01 11:41 14:01 16:16 17:55 9:15
25 e  premte 5:19 5:39 7:01 11:42 14:02 16:16 17:55 9:15
26 e  shtunë 5:19 5:39 7:01 11:42 14:02 16:17 17:56 9:16
27 e  diel 5:19 5:39 7:01 11:42 14:02 16:17 17:56 9:16
28 e  hënë 5:19 5:39 7:01 11:42 14:02 16:18 17:57 9:17
29 e  martë 5:20 5:40 7:02 11:43 14:03 16:19 17:58 9:17
30 e  mërkurë 5:20 5:40 7:02 11:44 14:04 16:19 17:58 9:17
31 e  enjte 5:20 5:40 7:02 11:44 14:04 16:20 17:59 9:18

DHJETOR  XII / 2026
Imsaku dhe kohët e namazit

Ditët e 
javësD

at
a

VII - Rexheb 1448  V.H.

 
 





PËRMBAJTJA 

NË VEND TË PARATHËNIES .........................................5 

Myftiu Naim ef. TËRNAVA 
LIRIA E BESIMIT (Kapacitetet e kufizuara të njeriut 

që si i vetëm ta gjejë të vërtetën)....................................8 

Sabri BAJGORA 
BANORËT E ZJARRIT DHE BANORËT E XHENETIT 

(Komentim i ajeteve 71-75 të sures Ez Zumer) ...........23 

Dr. Ajni SINANI 
KARAKTERISTIKAT KRYESORE 

TË SË DREJTËS ISLAME..........................................35 

Resul REXHEPI 
SHPENZIMI I PASURISË PËR QËLLIME BAMIRËSIE47 

Dr. Ejup HAZIRI 
RËNDËSIA E QETËSISË (PUSHIMIT) NË NAMAZ....67 

Dr. Muhamed STUBLLA 
ROLI I KOHËS NDËRMJET LLOGARITJES 

KALENDARIKE DHE ADHURIMEVE....................81 

Prof. ass. dr. Rexhep SUMA 
KURANI – UDHËZUES PËR MORALIN E BUKUR..105 

Prof. ass. dr. Musa VILA 
CILËSITË E INJORANCËS, FANATIZMI 

DHE DISKRIMINIMI, 
NUK I PËRKASIN ISLAMIT...................................121 

Dr. Fikret KARÇIQ................................................................131 
ISLAMI DHE INTEGRIMI EVROPIAN - ÇËSHTJA 

E INSTITUCIONALIZIMIT TË ISLAMIT ..............131 



 
 Takvim 1447-1448 / Kalendar 2026 

 

Dr. Sedat ISLAMI 
AJKA E VEPRAVE TË VIRTYTSHME .......................151 

 
SI T’I PËRGATISËSH FËMIJËT PËR JETËN 

PAS MUNGESËS TËNDE?......................................165 

 

Isa TËRSHANI 
MENDJEMADHËSIA - VES I URRYER......................173 

Ramadan SHKODRA 
SREBRENICA - 

DËSHMI E KTHYER NË AMANET........................183 

 
TAKVIM 1447-1448 / KALENDAR 2026...................189 

PËRMBAJTJA................................................................215 

 


